
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 27 (1940)

Heft: 13

Artikel: Sophokles vor der Gegenwart : ein Literatur-Bericht

Autor: Tunk, Eduard von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zuckerrüben, um dann die Zuckergewinnung in

Aarberg zu schildern. (Für Schüler vom 4. Schuljahr an.)
9. Dez. Mo.: Der junge Mozart, musikalische

Darbietung von Hermann Leeb, Zürich, der die Schüler

mit dem Wunderkind Mozart und seiner Kunst
bekanntmachen wird. (Vom 6. Schuljahr an.)

13. Dez. Fr.: Matthias Claudius, eine Feierstunde

zum 200. Geburtstag von Pierre Jacot, Diegten, unter

Mitwirkung der Schulklasse. Die Sendung wird
Gedichte und Lieder in zeitgenössischer Vertonung

bringen, und vor allem den Familienvater Claudius
schildern. Der reichhaltige Vorbereitungsstoff in der
Schulfunk-Zeitschritt bietet Anegung zu ähnlichen
Feiern in der Schule.

17. Dez. Di.: Zwerg Nase, ein Märchenspiel nach

dem gleichnamigen Märchen von Wilhelm Hauff von
Maria Gutmann und Helene von Weilen; freie
Dialektbearbeitung von Rosa Gliomen, Bern. (Für Schüler

vom 3. Schuljahr an.)
E. Grauwiller.

Mittelschule

Sophokles vor der Gegenwart
Ein Literatur-Bericht.

I.

Es entspricht durchaus dem Geiste des 19.

Jahrhunderts, wenn in diesem Sophokles eine

geringe Rolle, wenigstens für die gelehrte Welt,
spielt. Wer z. B. — und man darf es auch heute
noch — die von Ulrich von Wilamowitz-Mcellen-
dorff übersetzten „Griechischen Tragödien" zur
Hand nimmt, findet darin die Aischyleische Ore-
stes-Trilogie, acht Stücke von Euripides und nur
zwei von Sophokles, nämlich Oedipus und Phi-

loktet. Die Wendung der Wissenschaft zu
Sophokles hin vollzieht — wohl zufällig, aber nicht

unsymbolisch — der Sohn des damals
repräsentativsten Mannes der klassischen
Altertumswissenschaft, Tycho von Wilamowitz-Moellen-
dorf. Sein Buch „Die dramatische Technik des

Sophokles" ist die Ausweitung seiner 1911 ver-
fassten Dissertation und ist in etwa ein Torso

geblieben. Ernst Kapp hat es aus dem Nachlass

des im Kampfe gegen Russland Gefallenen 1917

herausgegeben (Berlin, Weidmann) und der Vater

des früh Dahingegangenen hat selbst einen

Beitrag dazu verfasst. Und doch, es bleibt dieses

Werk wohl auf lange Zeit hin unentbehrlich.

Was es will, verrät sein Titel und dieser wieder

verrät den Geist, der es geschaffen. Denn

wer der dramatischen Technik einer Tragödie

nachspürt, der sucht zu ergründen das Wesen

eines Bühnenroutiniers, nicht eines Dichters. Und

darum sei dies gleich zum voraus gesagt: wer
Sophokles nur nach diesem Werke beurteilen

wollte, der fände in ihm, sagen wir, einen —
Sudermann. Denn nur so kann ich verstehen, was
auf Seite 39 f. zu lesen ist: „Es ist der So-

phokleischen Kunst gegenüber eine von
vornherein unrichtige Forderung, so elementar sie
den modernen Ansprüchen scheinen mag, dass

sich aus allem, was innerhalb eines Stückes

geschieht, und gar noch aus allem, was nur als

geschehen vorausgesetzt wird, ein einheitlicher
und bis ins einzelne konsequent und verständlich
motivierter Hergang müsste konstruieren lassen;
denn Sophokles hat dies gar nicht als einen an
das Drama gestellten Anspruch empfunden, und

Derartiges zu erreichen also niemals auch nur
die Absicht gehabt. Bei einem Dramatiker, der
noch als den einzigen Zweck seiner Stücke die
Aufführung auf der Bühne im Auge haben

musste, ist es im Grunde nur natürlich, dass ihm

die dramatische Wirkung der einzelnen Szene,
der einzelnen Situation höher stand als Einheitlichkeit

und Zusammenhang des Ganzen, dass er
also nicht nach einem organischen und überall
klaren Aufbau strebte, sondern wirklich, nach

Goethes Ausdruck, einzelne Purpurstreifen
zusammennähte, ohne sich davor zu scheuen, dass

die Naht auch einmal sichtbar blieb."
Man sieht aus diesem Zitat zweifellos auch das

Positive, das unser Buch zu schenken vermag,
vorausgesetzt, dass man selbst kritisch nicht nur
Sophokles, sondern auch den Zergliederer seiner

Kunst liest. Denn dieser fühlt sich bei der
Behandlung des „Königs Oedipus" in der
merkwürdigen Lage, eine Entschuldigung dafür vor-

535



zubringen, dass er auch diese Tragödie bespricht
neben jenen Stücken, „in denen man wirkliche
Widersprüche und Inkonsequenzen entdecken
kann" (Seite 7). Mir ist, als hörte ich einen Arzt,
der es bedauert, dass es auch gesunde Menschen

gibt. So dürften also manche „wirkliche
Widersprüche und Inkonsequenzen" nur für den
vorhanden sein, der durchaus nach solchen sucht.
In der Tat werden die „modernen Ansprüche"
an ein Drama kaum so unbefriedigt bleiben, als

es den Anschein hat; sonst wäre es unmöglich,
dass Sophokles auch heute noch seine Wirkung
hätte.

Aehnlich steht es mit dem zweiten Problem,
das Tycho v. Wilamowitz immer wieder beschäftigt.

Zweifellos hat mancher Erklärer vor ihm

zuviel an „Psychologie" in die Figuren des

attischen Meisters hineingelegt, und es mag daher

notwendig gewesen sein, durch radikale

Leugnung diese Uebertreibungen zu bekämpfen.
Wir wollen aber doch wieder nicht ins andere
Extrem fallen und uns dem anschliessen, was
auf Seite 87 f. steht: „Es kann hier nicht versucht

werden, genau abzugrenzen, wie weit für
Sophokles eine oder einige seiner Personen

selbständige Menschen sind, und wie weit er in

einzelnen Dramen etwa eine einheitlich durchgeführte

Charakterisierung gegeben hat; aber die

angeführten Züge zwingen zu grösster
Vorsicht bei der Rekonstruktion und Analyse der
Charaktere. Wäre nicht die Handlung, gerade
des Königs Oedipus, dessen eigentliche
Wirkung jedenfalls mit aller Psychologie gar nichts

zu tun hat, geradezu unerträglich, wenn Oedipus
und lokaste wirklich lebendige, ausführlich
charakterisierte Individuen wären?"

Noch einmal: ich habe diese beiden letzten
Zitate ausgeschrieben, um zu zeigen, wohin die
Führung dieses Buches geht, oder, besser

gesagt, gehen kann, wenn man blindlings folgt.
Aber sollte seine Lektüre auch nur zum Widerspruch

reizen, so wäre die Zeit, die man dafür

verwendet, sicher nicht vertan.

II.

Zwischen 1917 bis 1928 liegt rund ein Dezennium.

Und in einem Jahrzehnt lernt der Mensch
oft die Augen besser auftun, als er es vordem

getan. Das gilt nicht nur vom Einzelmenschen.
Im Oktober des letztgenannten Jahres hat Wolfgang

Schadewaldt in Breslau einen Vortrag ge¬

halten, der unter dem Titel „Sophokles, Aias und

Antigone" im 8. Heft der Sammlung „Neue
Wege zur Antike" (Leipzig, Teubner) 1929
veröffentlicht wurde. Vielleicht möchte die
Einschränkung auf zwei Tragödien vom Studium dieser

Publikation abschrecken, aber einmal ist

eines der beiden Stücke immerhin die in der
Schule und auch sonst vielgelesene ,,Antigone",
zum andern versucht Schadewaldt, von diesen

beiden Dramen aus zum ganzen Sophokles
vorzudringen. Und was er über den Dichter selbst
und seine Dichtung zu sagen hat, davon sei hier

Mitteilung gemacht.

Zunächst dies: ohne die Verdienste des an

erster Stelle besprochenen Werkes zu leugnen
und von ihm unbelehrt zu bleiben, steht Schadewaldt

in merkbarer Ablehnung ihm gegenüber.
„Tycho v. Wilamowitz geht von dramatischer
Technik aus, und seine Schlüsse halten sich im
Rahmen der Technik. Und doch birgt gerade
diese Beschränkung die Gefahr in sich, dass die
extrem psychologistische Auffassung des Sophokles

nun durch eine nicht weniger extreme
artistisch-dramatische ersetzt werde" (pag. 67). „So
wenig Psychologie und Technik, beides formale

Organe dramatischen Schaffens, notwendig zu-
und ineinander gehören, ebenso wesenhaft ist

Psychologie als Ausdruck der Menschendarstellung

an den Gehalt, den sie ausdrückt, eben
den Menschen gebunden. Für die Art von
Psychologie, die ein Dichter hat, kommt es
entscheidend darauf an, in welchem Bilde ihm der
Mensch als Problem vor die Seele tritt und wie

er den Menschen wertet" (pag. 68 f.).

Für „Aias" und „Antigone" will nun Schadewaldt

den „beiden Stücken gemeinsamen
Begriff von Tragik" verstehen „als die ethische
Antinomie von Eigengesetzlichkeit und
Gemeingesetzlichkeit, ausgetragen an dem Schicksal des

Menschen" (pag. 102).

Das Verständnis für solche Tragik muss
allerdings dem modernen Menschen erst erschlossen

werden. Denn: „während der moderne Dichter,
der in dem Stück seinen individuellen, privaten
Begriff von Sittlichkeit verkörpert, uns dazu
erzieht, für den „Helden" Partei zu ergreifen und
ihn so als Kriterium für die Art von Recht und
Unrecht zu nehmen, die gerade dieser Dichter

meint, verlangt Sophokles, dessen sittliche
Begriffe tiefer in den allgemeinen ethischen Vor-

536



Stellungen der Polis wurzeln und dabei durchaus
öffentlichen Charakter haben, dass wir, was in

der Handlung als Recht und Unrecht gelten soll,
nicht nach der Grösse des Helden bestimmen,
sondern dass wir selbst dessen Grösse mit dem

objektiven Mafjstab des Rechten und des
Unrechten messen. Ohne befürchten zu müssen,
dass Antigones Grosse darum weniger gross
erscheine, weil wir sie als problematisch erkennen,
sollen wir der konkreten, durch die damalige
historische Lage des attischen Polislebens
gegebenen rechtlich-ethischen Antinomie inne werden,

in der die Antigonegestalt steht, und aus

der sich die Tragik ihres Schicksals entfaltet"
(pag. 91 f.).

Darum: ,,In Wahrheit können wir das Wesen
der sophokleischen Tragödie von der Kunst her

deshalb niemals voli verstehen, weil ihr Wesen,

wenn es sich in der Kunst vollendet, doch nicht

im Künstlerischen wurzelt. Ihre reine Ordnung ist

nicht Ausdruck eines autonomen Künstlertums,
sondern — wir brauchen es hier nur auszusprechen

— das genannte Organ jener religiös-ethischen

Ordnung, die der Dichter in seinem Geiste

trug. Als Künder dieses politisch-ethischen Kosmos

trat Sophokles vor seine Gegenwart, und
indem er für sie die Gestalten des Mythos als

Polit deutete, wuchs ihm eben aus dem Leben

dieser Gegenwart die tragische Form zu, deren

gedankliches Gefüge uns die Betrachtung des

rechtlich-ethischen Problems in Aias und

Antigone erschlossen hat" (pag. 106).

III.

Wie richtig Schadewaldt in Sophokles den

seiner Polls verpflichteten Dichter gesehen hat,

zeigt uns ein bald nach seinem Vortrag erschienenes

grosses Werk, „Die griechische Tragödie",
von Max Pohlenz (Leipzig 1930, Teubner, dazu
ein eigener Beiband „Die griechische Tragödie,
Erlauterungen"). Dieser freilich pflichtet seinem

Vorganger durchaus nicht in allem bei, er wendet

sich sogar energisch gegen ihn in der Deutung

der Antigonegestalt. Aber nicht nur dieser

Einzelfrage willen ist unser Bericht geschrieben.
In der grossen Linie aber stehen sich Schadewaldt

und Pohlenz näher, als ihre Kontroverse

um Antigone zunächst erkennen lässt. Was sieht

nun Pohlenz in Sophokles? — denn nur seinetwegen

ist das Werk des Gottinger Altphilologen
hiert zitiert: „Sophokles ist der echte Bürger des

perikelischen Athen; aber starker noch bestimmt
ihn das religiöse Empfinden. Nichf aus dem
Verhältnis des Menschen zur Gemeinschaft, sondern

aus dem zu Gott heraus deutet er die Tragik seines

Helden" (184 f.). Dieser Satz zeigt den

Punkt, in dem sich die beiden Sophokles-Interpreten

treffen, und doch auch ihren Unterschied.
Für Schadewaldt ist Sophokles sozusagen nur
Dichter des Staates, für Pohlenz ist er es a u c h.

Die Rolle aber, die der erste Sophokles zuweist,
ist nach dem andern Gelehrten Programm des

Aischylos. Ueberhaupt ist der Standpunkt, den
Pohlenz einnimmt, insofern schon ein anderer, als

er nicht nur Sophokles betrachtet und dadurch

sein Werk in anderem Lichte sieht. „Die Geburt
der Tragödie aus attischem Geiste", wie sich das

Eingangskapitel nennt, gibt die Grundlagen
literarischer, politischer und religiöser Natur, auf
denen Werk und Werke der Tragiker basieren.
Und jeder aus dieser Trias erhalt darum seinen
Platz je nach seiner Einstellung zur Aufgabe, die
ihm gestellt ist. Vom Protagonisten der attischen

Tragödie heisst es: „So gestaltet der Staatsburger
Aischylos, der als Beauftragter des Staates für das

staatliche Fest seine Tragödie schafft. Dieses Fest

ist Gottesdienst" (pag. 37). An sich, da Auftrag
und Anlass die gleichen bleiben, müssen auch

Sophokles und Euripides Festredner und Festprediger

sein. Die Deutung dieser Aufgabe ist

verschieden nach den drei Dichtern. Fur Aischylos
sind Festrede und Festpredigt von gleicher
Wichtigkeit und Wucht. Und seine „Handlungen"

sind ihrr^stets ein Mittel zu diesem Zweck.
Freilich heisst es von ihm auch: „Der einzelne
fühlt und lebt nur in der Verbundenheit mit dem
Ganzen seines Volkes. Darum ist auch Trager
des tragischen Geschehens nicht der isolierte
Mensch, sondern der Mensch als Glied der

organisierten Gemeinschaft" (pag. 146).

Allerdings dichtete Aischylos noch in der Zeit
der staatlichen und religiösen Gebundenheit.
Aber, er sah noch, wie sich die Einzelpersonlich-
keif aus diesen beiden Gebundenheiten, die für
den Menschen von damals immerhin nur eine

war, zu lösen anfing. Auch Sophokles war, „als
in Athen der neue Geist sich zu regen begann,
bereits ein in sich gefestigter Dreissiger, und von
Natur hatte er die Gabe, alles Wesensfremde

von sich abgleiten zu lassen. Die instinktive
Sicherheit, mit der die Personen seiner Dramen

537



ihren Weg gehen, hat es ihnen aus dem eigenen
Ich mitgegeben. Früher vielleicht als Perikles

selber hat er die Gefahr geahnt, die in der

Entfesselung der Persönlichkeit lag, und mit
leidenschaftlicher Schärfe wendete sich der sonst so

milde Dichter gegen die Kräfte, die Staatsempfinden

und Religion zu untergraben drohten.

Und wenn der moderne Geist den Einzelmenschen

zum Mass und Herrn der Dinge machen

wollte, drängte ihn sein religiöses Empfinden
in die entgegengesetzte Richtung, brachte ihm

wie Herodof gerade die Ohnmacht des
Menschen im Vergleich zur Gottheit zum Bewusst-

sein" (pag. 160). Hier liegt der Grund, warum
in Sophokles der Festredner hinter dem Festprediger

zurücktritt, und darin unterscheidet sich

und erhebt sich die Pohlenzsche Sophokles-Deutung

von und über Schadewaldt. Von Aischylos
aber setzt sich Sophokles auch darin noch ab,
dass seine Art zu dichten auch eine andere Art
der Predigt ist. „Aischylos ist der sittliche Reformator

der Religion. Er glaubt an die immanente

Gerechtigkeit des Weltlaufs, an Zeus als deren

Hort, und er ruht nicht eher, als bis er eine Deutung

der heiligen Geschichte gefunden hat, die
ihm Zeus' Walten in einer dem eigenen
sittlichen Gefühl entsprechenden Weise zeigt.
Sophokles' Empfinden ist rein religiös. Auch er
glaubt mit heissem Herzen, dass die Götter und
ihr Herrscher Zeus — für ihn allerdings keine

einzigartige Gestalt — gerecht und gütig sind.

Aber dieses gerechte Walten mag wohl etwa im
Falle des Aias kenntlich sein; übe/all es aufspüren

zu wollen, scheint ihm vergeblich und

vermessen. Sein ganzes Lebensgefühl drängt auf

klare Scheidung, zieht überall scharfe Grenzen.
So ist auch sein Weltbild gekennzeichnet durch

die tiefe Kluft, die Gott und Mensch, auch wenn
sie kommensurable Grössen sind, voneinander

trennt. Nicht aus dem Gefühle menschlicher

Sündhaftigkeit und Schuld blickt er zum heiligen
Gott empor, aber sein Glaube erbaut sich an

dem Glänze göttlicher Majestät, Weisheit und

Glückseligkeit, von dem sich das Dunkel menschlicher

Schwäche und Nichtigkeit um so schärfer

abhebt. Denn das ist eben das Wesen des

Menschen, dass er nicht wie Gott ewig glücklich sein

kann, und die immanente Gerechtigkeit des

Weltlaufs bewährt sich ihm eben darin, dass

jedes Heraustreten aus dem Normalmenschlichen

notwendig zum Rückschlag führt. Aber auch

wo sonst den Menschen ein Verhängnis trifft,
ist es vermessen nach dem Warum zu fragen;
der Mensch hat kein Recht, von den Göttern
Rechenschaft zu fordern {pag. 235 f.).

Neben der Erfassung der politischen und

religiösen Gesinnung des Sophokles hat Pohlenz

auch ein Auge für die Fortschritte, die ihm die

Tragödie in technischer Hinsicht verdankt, und

für die Besonderheiten seiner Kunst. Aber, ich

glaube sein Werk nicht misszuverstehen, wenn
ich behaupte: der Hauptakzent liegt auf der
Schau des Weges, den die attische Tragödie

von Aischylos bei Euripides zurücklegt. Und darum

sei zum Schlüsse noch ein Satz über den

letzten grossen Vertreter dieser Dichtungsart
zitiert: „Statt den Sinn des Geschehens zu deuten,

zeigt die Tragödie dessen Sinnlosigkeit auf.

Gesfeigert wird diese Tragik noch dadurch, dass

der Einzelmensch dabei keinen Rückhalt an der
Gesamtheit hat" (pag. 459). Natürlich gilt dies

nicht von allen Tragödien des Euripides im
gleichen Mass, aber es ist sein Ende und damit das

Ende der attischen Tragödie. Denn der Dichter,
der Aufgabe und Anlass dieser Dichtungsart in

ihr Gegenteil verkehrt, musste ihr Totengräber
werden. (Fortsetzung folgt.)

Immensee. Eduard von Tunk.

Umschau

Unsere Toten
Dem Andenken eines Schulmannes aus dem
Lande Wallis.

Am 4. Juni dieses Jahres starb Domherr
Joseph Werlen, Grosskantor des Dom¬

kapitels der Kathedrale von Sitten. Die Walliser

Zeitungen brachten am Tage nach seinem
Hinscheiden ausführliche Berichte über dieses

Priesterleben, das im 69. Jahre, reich an Früchten

538


	Sophokles vor der Gegenwart : ein Literatur-Bericht

