
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 27 (1940)

Heft: 9

Artikel: Kirche und Jugenderziehung

Autor: Schönenberger, J.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 1. SEPTEMBER 1940 27. JAHRGANG Nr. 9

Kirche und Jugenderziehung
Die Zukunft? Wie wird sie aussehen, was

wird sie bringen? Leichtfertige Menschen
stellen diese Frage nicht, sie leben in den

Tag hinein. Pessimisten kommen über ihre

Klagelieder nicht hinaus. Verwirrung und

Verschüchterung ist auch nicht vom Guten.
Die katholische Lehrerschaft aber hat mitzureden

und mitzubestimmen, wie die Zukunft
aussehen, was sie bringen soll. „Die Jugend
von heute, das Volk von morgen." Gut!
Erziehen wir also die uns anvertraute Jugend
so christlich, dass — so weit es von uns
abhängt — ein gut christliches Volk der
Zukunft das Gepräge gibt!

Ein mexikanischer Kommunist rief den
katholischen Priestern seines unglücklichen
Landes zu: „Füllet nur eure Kirchen mit alten
Leuten. Die Generation von gestern lassen

wir euch. Mit uns geht die neue Zeit, denn
die Jugend geht mit uns." Dieser beissende

Spott ist nicht nur mexikanisch, er wird auch
in deutscher Sprache über die Kirche

ausgegossen. Das drängt zur Besinnung über
bewusst christliche Erziehung, Seit dem
31. Dezember 1929 besitzen wir in dem

Erziehungsrundschreiben Pius XI. eine sichere

Wegleitung. Wer sich daran hält, wird sich

nicht verirren.

/. Die Kirche hat das Rechl und die Pflichi

der Jugenderziehung.

Erziehen im christlichen Sinne besagt:
Bilden, Formen, Hinführen des Menschen zu

dem erhabenen Ziel, zu dem Gott ihn

berufen hat. Wer also erziehen will und soll,

der muss wissen um dieses letzte Ziel und

bewusst hinileiten zu diesem Ziel. Als Lehrer,
Führer und Erzieher „hin zum Vater" sandte

uns Gott seinen eingeborenen Sohn. Er ist

für christliche Erzieher „der Weg, die Wahrheit

und das Leben". So darf denn Pius XI.

sagen: „Es kann keine angemessene und
vollkommene Erziehung geben ausser der
christlichen Erziehung." Christus aber leitet
uns durch seine Kirche. „Wie mich der Vater
gesendet hat, so sende ich auch euch." So ist

denn die Kirche anstelle Christi, der zum
Vater heimgegangen ist, die sichtbare Führerin

und Erzieherin der Völker: „Gehet hin und
lehret alle Völker, lehret sie alles halten, was
ich euch geboten habe." Das ist der grosse
Erziehungsbefehl Christi an seine Kirche.
Christus hat das Zittern und Zagen der jungen

Kirche vor dieser Riesenaufgabe
geschaut und darum hinzugefügt: „Fürchtet
euch nicht. Ich bin bei euch alle Tag bis zum
Ende der Welt." Christi Wort stellt das Recht
und die Pflicht der Kirche zur Jugend- und

Volkserziehung ins helle Licht für alle Zeit.

Das Erziehungsrecht und die Erziehungspflicht

der Kirche ergibt sich aber auch aus
ihrem Wesen, selbst wenn Christus gar nicht
ausdrücklich davon gesprochen hätte. Die
Kirche hat in der hl. Taufe den Täufling
wiedergeboren zum Leben der Gnade, zum
ewigen Leben, sie ist die Mutter des
übernatürlichen Lebens. So obliegt ihr also auch

die Erhaltung und Entfaltung dieses Gnadenlebens.

Unverantwortlich, wenn sie sich dieses

kostbarsten Lebens, das allein ewiges
Glück in sich schliesst, nicht annähme, wenn
sie es nicht förderte, nicht schützte.

321



II. Kirchliche Erziehungsgrundsätze.

Da steht an erster Stelle, alles andere
überragend und bestimmend, die Lehre vom
erlösten Gotteskind.

Die junge Kirche war gesandt zu einer
Welt voll Stolz und Selbstüberhebung: Zu

den Weltweisen der Stoa, zu den Jüngern
Epikurs. Das Ideal der Stoiker war feines
Edelmenschentum in überlegener Ruhe und

Gelassenheit, das Ideal der Epikuräer
heiteres Sichauslebenlassen alles dessen, was
im Menschen steckt. Sie war gesandt zu den

Juden. Diese waren stolz auf ihr ererbtes

Judentum; sie glaubten den menschlichen

Edeltyp zu verwirklichen, wenn sie das Blut

ihrer Rasse vor fremder Mischung bewahrten.
Sie stiess auch auf die Asketen, die am Sinn

des Lebens verzweifelten, sich frei zu machen
suchten von der Welt und allen Bedürfnissen,

frei selbst vom Leib, den sie als Sitz alles

Bösen bezeichneten. Diesen Lebensauffassungen,

und auch Steuer- und grundsatzlosen
Menschen in Menge, begegnete die Kirche

allenthalben: auf den Strassen Jerusalems,
auf dem Areopag in Athen, auf dem Forum

im ewigen Rom.

Ihnen allen hatte die Kirche im Namen

Christi zu sagen: Eure Erziehung ist falsch

oder einseifig. Ihr führet die Menschheit in

den Irrtum, ins Unglück, Ich verkünde euch

die Wahrheit und führe euch den einzig
ridhtigen Weg zum Lebens- und Ewigkeitsglück.

Man mochte sie verlachen, als Närrin
bezeichnen, man mochte sie stehen lassen, der

Freiheit berauben, martern, töten; die Kirche

verstummte nicht. Sie stellte das Kreuz auf

ihre Altäre, in ihre Häuser, an ihre Wege,
das Kreuz, ,,den Juden ein Aergernis, den

Heiden eine Torheit." Vor dieses Kreuz führten

die Apostel die Stoiker und Pharisäer,

dass sie demütig ihre Knie beugen und ihre

sündige Seele reinigen im Blute des
Gotteslammes. Vor diesem Kreuz musste das geile
Lachen der Genussmenschen verstummen.

Um dieses Kreuz sammelte die Kirche Juden

und Griechen, Stämme des Nordens und des

Südens, Herren und Sklaven. Ihnen allen

hatte sie e i n e s zu sagen: dass in Christus

nur der neue Mensch Geltung hat, dass

vor ihm alle gleich sind, Brüder und Schwestern

in seinem Reiche. Auch der Weltmüden
nahm sie sich an. Sie mochten von der Ferne

am Kreuz nicht Gefallen finden. Schien es

doch Tod, Vernichtung, Lebenshass zu
bedeuten. Allein die Apostel verkünden: Nicht

Tod, sondern Leben, neues höheres Leben

aus dem Tod, Wiedergeburt aus Christi Blut,

aus dem Wasser und dem Hl. Geist! Hinter
dem Kreuz zeigen sie das leere Grab des

Ostermorgens, die Auferstehung, das ewige
Leben in Christus. Das ist die Lehre Christi
des gottgesandten Völkererziehers, das der

Erziehungsweg, den seine Kirche zeigt. Der
Mensch in der Sünde geboren und täglich
in persönliche Schuld verstrickt, kann sich aus

eigener Kraft nicht erheben, er vermag aus
sich selber nie zu Gott, seinem höchsten und

einzigen Ziel, zu gelangen. Nur der
Welterlöser, der menschgewordene Gottessohn,
kann ihn zu dem machen, was er nach Gottes
Willen werden und sein soll. Und diese

Erlösung muss sich der Mensch zu eigen
machen durch den Glauben, die Hoffnung,
die Liebe in demütiger Hingabe an die
Erlösungsgnade. Wir besitzen nicht bloss ein
natürliches Leben, wir sollen das übernatürliche

Leben besitzen, wir sind nicht zu bloss
natürlichem Ziel bestimmt, sondern unser
Lebensziel ist göttlich, der Gottesbesitz ist

unser höchstes Ziel. Diese tiefste und höchste
Tatsache muss an erster Stelle stehen für den
christlichen Erzieher wie für den Zögling.

Wie einst, so lacht man auch heute über
diese Zielsetzung der Kirche. Diesem „negativen"

Christentum wagt man sein eigenes,
„positives" Christentum entgegenzustellen.
Man sagt: Der nordische Mensch sei von
Natur aus gut, Erbsünde ein Kindermärchen.
Lebenssinn und Erziehungsnorm sei das eine,
dass wir aus eigener Kraft uns emporarbeiten
zum feinen, stolzen, zum heldischen
Menschen. Derartige Verstiegenheiten, die aller

322



Erfahrung Hohn sprechen, dringen heute
selbst in katholische Kreise. Schon zu Beginn
des Jahrhunderts hat Leo XIII. die Katholiken
Amerikas warnen müssen vor ähnlichen

Dingen: dass man die passiven Tugenden
geringschätze und nur auf die Pflege der aktiven

Tugenden, wie Fleiss, Tapferkeit,
Tüchtigkeit etc. Wert lege.

Mag der heldische Mensch noch so sehr

betont werden, die katholische Erziehung
darf nie den erl ösungsbedürf-
tigen, erbsündlichen Menschen

vergessen. Es ist ein Zeichen der Anstek-
kung, wenn man heute von Selbstverleugnung

und Busse nicht mehr gerne spricht.
Es wäre abwegig und einseitig, wenn in der
Erziehung vor allem der natürlich feine
Mensch herausgehoben, das .Kind Gottes
aber kaum mehr beachtet, wenn Gebet und

Sakramentenempfang fast nur noch helfen

sollten, natürlich edle Menschen zu bilden,
statt die Menschen mit Gott zu verbinden,
statt sie Christus, dem innigstgeliebten Sohn

des Vaters, immer ähnlicher zu machen und
ihr ewiges Heil sicherzustellen.

Es ist auch ein Irrtum, erst die Natur zu
formen und vollenden zu wollen, um später
das religiöse Leben gleichsam aufzupfropfen.

Bestimmt und klar sagt Pius XI.: ,,Das

eigentliche und unmittelbare Ziel der christlichen

Erziehung besteht darin, dass sie

zusammenarbeitet mit der
göttlichen Gnade und so den wahren und

vollkommenen Christen heranbildet." Das

heisst: Die Kirche, die gottbestellte Erzieherin

der Völker, will in den Getauften, den

Kindern Gottes, Christus selbst formen und

ausprägen. Der Christ soll zum andern

Christus, zum Liebling Gottes werden, wenn
sie auch bei dieser Erziehungsaufgabe neue
Geburtswehen zu leiden hat.

Gut, ruft man aus gewissen Lagern der
Kirche zu: Teilen wir also die Aufgabe: Du

erziehst das demütige Gotteskind, lehrst und

erklärst die Glaubenswahrheiten, spendest
Deine Gnadenmittel, leitest die Menschen

zum Beten, zur Nachfolge Christi an, die

übrige Erziehungsarbeit überlasse der Familie
und dem Staat!

So einfach ist die Sache nicht. Natur und

Uebernatur sind im Menschen keine getrennten

Grössen, sie stehen nicht nebeneinander,
sind nicht unabhängig voneinander. Wie
Leib und Seele nicht voneinander getrennt

erzogen werden können, sondern jede
körperliche Erziehung auch eine Erziehung der
Seele sein soll, wie man nicht hier die Muskeln

trainieren und dort den Geist bilden,
wie man nicht dem einen die Pflege des

Verstandes, einem andern die des Herzens,
einem Dritten die des Willens übergeben
kann, so muss die Erziehung stets den ganzen
Menschen im Auge behalten. Sonst ergibt
sich Ueberspannung des Körpers im einseitigen

Sportfexentum, oder es wächst der
einseitige Verstandesmensch oder der Willensakrobat,

denen es an Herzensbildung, an

Gemüt und Tiefe, kurz an wirklich christlicher

Erziehung fehlt.

Man spricht heute so viel von Totalität. In

erster Linie muss die Erziehung darauf

hinzielen, den vollen und ganzen Menschen,
den körperlichen und geistigen, den natürlichen

und übernatürlichen Menschen zu
erfassen. Nicht Zergliederung, Aufspaltung,
sondern Sammlung, Zusammenarbeit hin auf
das eine grosse Lebensziel: der wahre, der
vollkommene Christ! Leib und Seele mit
allen ihren Fähigkeiten, das Kind Gottes mit
allen, auch seinen übernatürlichen Möglichkeiten

muss geformt und ausgebildet
werden! Dabei ist nie ausser acht zu lassen: Es

geht um den gefallenen Menschen, der von
seiner ursprünglichen Höhe herabgesunken,

von Christus erlöst und in die Kindschaft
Gottes wieder eingesetzt worden ist.

Ungeordnete Neigungen sind also zu unterbinden,
gute Anlagen zielbewusst zu lenken und zu

fördern, und das von zartester Kindheit an.

Zu dieser Erziehungsarbeit ist die Kirche
nicht bloss überragend befähigt, sondern
beauftragt und verpflichtet. Sie kann und will

323



und muss den ganzen Menschen erziehen,
wie er nach Gottes Ebenbild und Willen
erschaffen ist: den Leib und die Seele, den
Verstand und den Willen, den Geist und das

Gemüt, den Edelmenschen und das Gotteskind.

Sie weiss aber auch, dass nur aus der

Erlösungsgnade heraus dieser Vollmensch
und Christ erwachsen kann. Christentum ist

Lebensbewegung, ist Weltanschauung. Die

christliche Erziehung erfasst deshalb den

ganzen Menschen, sie erhebt den Totalitätsanspruch

auf alle Gebiete der Erziehung.

Man spottet über „katholische"
Fussballvereinigung, „katholische" Wanderungen,
„katholisches" Abkochen etc. Ebenso

billiger wie törichter Spott! Das weiss die
Kirche sehr gut, dass die Gesetze des Lebens

die gleichen sind für Christen und Nicht-
c'hristen. Aber w i e diese Gesetze
angewendet, in welchen Dienst sie gestellt werden,

das ist ihr nicht einerlei. Auch im
Sportverein, auf der Fahrt und im Lager, im Kulturraum

des Theaters und des Kinos, auf der
Schulbank und im Hörsaal werden Menschen

geformt, erzogen oder verzogen. Der katholische

Jungmann geht auf die Bergtour, nachdem

er seine Sonntagspflicht erfüllt hat. Auf
der Fahrt betet er vor Tisch, andere machen
ihre Tisch- und Trinksprüche. Er sieht in den
Wundern der Natur die Schönheit und Grösse
des Schöpfers, andere suchen nur Erholung
und Erlebnisse.

Das Christentum lebt nicht im luftleeren
Raum jenseits der Wirklichkeit. Die katholische

Erziehung durchdringt das ganze
Leben. Sie ist jenseits gerichtet und doch
diesseits verbunden. Sie erprobt sich an den

Dingen dieser Welt, macht sie seelisch wertvoll,

erobert sie für Gott, gestaltet sie christlich.

Körperbildung oder Badekultur, Kleidermode

und Anstand, Kunst und Wissenschaft,

Filmzensur und Buchkritik: überall will und

muss die Kirche als höchste Instanz ein

gewichtiges Wort mitsprechen, all das ist ihr
nicht gleichgültig. Nicht als ob sie all diese

Dinge selbst besorgen wollte und könnte,

das würde sie nach falscher Richtung hin

überbelasten; allein wachen und prüfen,
mahnen und warnen und wo nötig die Richtlinien

geben, das kann sie, das muss sie.

Wie weit sie hierin zu gehen hat, wird
verschieden sein nach Ort, Zeit und Lage. Das

zu bestimmen, steht ihr zu, denn sie trägt vor
Gott letzte Verantwortung für die Erziehung
der Völker, vor allem der Jugend, im Geiste
Christi.

III. Erziehungsmittel der Kirche.

„Was wir aus eigener Kraft nicht

vermögen, will Gott helfend in uns vollbringen."
Uebernatürliche Werte schaffen, übernatürliche

Ziele erreichen wir nicht aus uns allein.
So ist denn das erste und unerlässlichste

Mittel christlicher Erziehung die göttliche
Gnade. Notwendige und überreiche
Gnadenhilfe aber vermittelt uns die Kirche vor
allem durch die heiligen Sakramente. Ihr

würdiger Empfang trägt Christi göttliche
Lebenskraft in unsere Seelen, weckt und
stärkt das paulinische Bewusstsein: „Ich kann

alles in dem, der mich stärkt." Hier scheiden
sich die Wege christlicher und unchris+licher

Pädagogen. Wir bauen auf Gottes Kraft, die
sich mit unserem guten Willen verbindet, sie

auf eigenes Können, auf persönliche Initiative.

Nach Pius XI. „soll die christliche Erziehung

mitwirken mit der göttlichen Gnade
und so den vollkommenen Christen
heranbilden." Wir streuen den Samen, hegen und

pflegen ihn, und wäre es auch in mühevoller

Arbeit, mit vielem Schweiss; das Gedeihen
verleiht der Herr. Dieses Bewusstsein verleiht
dem katholischen Erzieher unbegrenztes
Vertrauen, auch über scheinbare und zufällige
Misserfolge hinweg.

Alte wie moderne Pädagogen stecken

dem jungen Menschen ein hohes, packendes

Lebensziel, das alle guten Anlagen weckt
und zu frohem Streben ruft. Das „Excelsior"
soll die jugendliche Seele locken und zum

mutigen Aufstieg drängen. Wer aber hätte

324



ein höhere Lebensziel vor die Augen zu stellen,

als die Kirche, deren Losung heisst:

„Gottes Ehre und das Heil der Welt?" Sie

führt aus tiefsten Motiven hinauf zur höchsten

Höhe, die ein Mensch überhaupt erreichen
kann.

Man spricht heute so viel von Heldentum
und Heldenverehrung. Vor dem Bild, das

die Kirche in Christus, dem Liebling des

Vaters, der jugendlichen Seele zeigt,
verblassen auch die grössten Heldengestalten
der Geschichte. „Dieser ist mein Vielgeliebter,

an dem ich mein Wohlgefallen habe."
Das Licht ohne Schatten, die Wahrheit ohne
Falsch, die Schönheit ohne Makel, die Kraft

ohne Schwäche! Dann weist die Kirche hin

auf das glänzende Gefolge Christi, auf die
Menschen von Fleisch und Blut wie wir, die
den Aufstieg zum Ideal gewagt und
verwirklicht haben, auf die Helden und Heldinnen

aus allen Klassen und Ständen, auf so

viele jugendliche Heilige, die früh vollendet
viele Jahre erreicht. An heldischer
Lebensgestaltung steht die christliche Erziehung
sicher keiner andern nach. Man hat neuestens

mit Recht darauf hingewiesen, dass das

kleine finnische Völklein seinen erstaunlichen
Heldenmut nicht zuletzt aus seiner christlichen

Lebenshaltung schöpfte.

In einem freilich unterscheiden sich

wahrhaft christliche Erzieher und ihre
Pädagogik von allen andern: Sie verbinden alle
menschlichen Aufstiege mit tiefer Demut, sie

halten wie Kinder fest an Gottes Hand mit
dem ehrlichen Bekenntnis: „Ohne Dich, o

Herr, vermag ich nichts."

Ausserordentlich starken Halt bietet die
Kirche dem Erzieher und dem Zögling in der
Klarheit und Festigkeit, in der Sicherheit und

Stetigkeit ihrer Lehre. Keine Verschwommenheit,

kein Schwanken! Ein gut unterrichtetes
Schulkind weiss zuverlässigen Bescheid auf

die letzten Fragen des Lebens, den so mancher

unchristliche Gelehrte beim besten Willen

nicht zu geben vermag. Auch das

menschliche Gemüt erlebt in kirchlicher

Führung wertvollste Erziehungshilfe: Ihre

Liturgie und Lieder, ihre Feste und Farben,
ihre Prozessionen und Wallfahrten usf. Die

gesegneten Eindrücke der Hl. Nacht und der

Auferstöhungsfeier, des Weissen Sonntags,
der Maiandacht, des Armenseelentrostes auf

die empfängliche Jugend sind unauslöschlich.

Wie da die Kinderaugen leuchten, die
Kinderherzen höher schlagen! Wenn wir Erwachsenen

zurückschauen auf unsere Kindheit und

Jugend, wo liegen die Höhepunkte
kindlichen Erlebens und edler Entschliessungen?
Sind es nicht die frohen und erhebenden
Stunden, in denen uns die Kirche mit dem

göttlichen Kinde, mit dem Heiland am Kreuz,

mit dem glorreichen Sieger über Tod und
Hölle, mit ihren Andachten und Segnungen
vertraut machte?

Vergessen und unterschätzen wir nicht
eine andere äusserst bedeutungsvolle
Erziehungshilfe der Kirche für Erzieher-und Zögling:

die hl. Beichte. Da wird schon

das Kind zur ehrlichen Selbstkontrolle angeleitet,

zur Reue und Sühne bewusster
Verfehlungen, zum Kampf gegen die Macht der

Leidenschaft, zur Abwehr schlimmer Einflüsse

von aussen. Und darüber hinaus die
Gnadenwirkungen, der Licht- und Kraftzuschuss des

sorglich empfangenen Sakraments! Ein erfahrener

Seelsorger kann da tief hineinschauen
in die aufgeschlossene Seele, gute Anlagen
wecken, üble entdecken, ablenken und heilen.

Mut und solide Motivierung werden in
die Kindesseele hineingesprochen und so

manche jugendlichen Nöte gelindert und

abgenommen. Es wäre bedauerlich, wenn selbst

katholische Pädagogen die hebende und

heilende Kraft, die Seelenführung im

Busssakrament für sich zuwenig ausnützten und

darum auch ungenügendes Verständnis für
ihren hohen Wert in der Jugenderziehung
aufbrächten. Der grösste Menschenkenner,

Psychologe und Pädagoge, der menschgewordene

Gottessohn, hat nicht umsonst den

Aposteln die Gewalt der Sündenvergebung
als erste süsse Frucht vom Baume des Kreuzes

325



gereicht, nicht umsonst die Beichte in dieser
Form eingesetzt. Da schauen wir göttlicher
Pädagogik in die lieben, gütigen, wenn auch

besorgten Augen!

Und wenn dann der göttliche Pädagoge
selbst unmittelbar die Erziehung der Seinen

an die Hand nimmt, wenn er sich von der
Kirche im Geheimnis der Liebe auf unsere

Lippen legen lässt, wenn er Besitz nimmt von
der menschlichen Seele in der
häufigen und frühen Kommunion,
dann vollzieht sich erzieherisch

Bedeutungsvollstes, nicht zuletzt im jugendlichen
Herzen. Wir wundern uns da nicht mehr

über das Heldentum der hl. Blutzeugen, nicht

mehr über den jugendlichen Tarcisius, der
sich totprügeln lässt, aber seinen Heiland,
den er in der Brotgestalt auf seiner Brust

trägt, nicht preisgibt. Wir wissen, dass unter

dem eucharistischen Segen auch heute noch

das Heldentum der Martyrerzeit erblühen

kann. Die heroische Haltung mexikanischer

und spanischer Jugend, die umworben und

aufs äusserste bedrängt von der Roten Garde,

Christus, dem König, die Treue bis in den

qualvollen Tod gehalten, ist, wie uns von
kompetenter Seite versichert wird, zuallermeist

eine Frucht der frühen und häufigen
Kommunion. „Die Nährkraft des Katholiken"
schafft einen Katholizismus, der allen

Aufgaben und Situationen gewachsen ist. Die

Tatsache auch, dass in der Kirche allerwärts

und immer, selbst in Zeiten religiösen Niederganges

und harter Bedrängnis zölibatbereite
Priester und Ordensberufe und opferfrohe
Missionäre wachsen, ist grösstenteils auf die
Gnadenkraft und Erziehungskunst zurückzuführen,

die der eucharistische Heiland in jungen

Seelen übt. Die Erziehung so vieler vom
Tabernakel aus für den Dienst am Altar und

die Rettung der Brüder und Schwestern — so

geheimnisvoll innerlich sie ist — dürfte doch,

wenigstens katholischen Pädagogen, die
bildende und aufwärtsdrängende Wirksamkeit

326

gerade dieses Erziehungsmittels ins helle
Licht stellen.

Mit Recht sagt Pius XI.: „Die Kirche besitzt
alle Mittel, die ihr eigene Aufgabe zu erfüllen:

die Menschen zum ewigen Heil zu
führen." Die Masse auf den Wegen der Gebote,
eine auch zahlenmässig nicht unbedeutende
Elite auf freigewähltem Opferwegel So ist

dem Einsichtigen und Gutgesinnten klar,
dass, wie Pius XI. in seinem Rundschreiben

sagt, „der Kirche der erste und
hervorragendste Anteil an der Erziehung der
Menschheit gebührt."

Katholische Pädagogen werden daher gut
tun daran, ihre Talente und Bemühungen um

die Formung unserer Jugendlichen mit den

reichen Erziehungsmitteln der Kirche zu
verbinden. So sind sie auch des Erfolges ihrer

Erziehungsarbeit für hüben und drüben und

nicht weniger des ewigen Dankes ihrer

Zöglinge gewiss.

Einst sass ein protestantischer Dr. juris, ein

bedeutender Führer im „Verein der Freunde

junger Männer" mir gegenüber. Pessimistisch

erklärte er: „Ich glaube nicht, dass es bei

uns noch Jungmänner und Töchter im Alter

von 20 Jahren gibt, welche die sittliche
Unversehrtheit bewahrt haben." Ich sagte ihm:

„Herr Doktor, Sie sehen wohl zu
pessimistisch. Ich kenne bei uns Dutzende von

Jungmännern, von zwanzig und mehr Jahren,

für die ich hierin die Hand ins Feuer legen
könnte." Als ich ihm dann die katholischen

Erziehungsmittel dargelegt, erwiderte er:

„Herr Pfarrer, ich glaube Ihnen. Wenn man

soviel zu bieten hat, können auch heute noch

sittenreine Menschen wachsen." Der katholische

Erzieher hat besondern Grund zum
Gebet: „Dank sei dem Herrn, der mich aus

Gnad', in seine Kirch' berufen hat, nie will
ich von ihr weichen." Er wird, verbunden mit

der Kirche, seines Berufes froh!

Schönbrunn. J. ß. Schönen berger,
Erziehungssekretär.


	Kirche und Jugenderziehung

