
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 27 (1940)

Heft: 8

Artikel: Charakterkunde und Erziehung [Fortsetzung]

Autor: Parmil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN + 15. AUGUST 1940 27. JAHRGANG Nr. 8

Charakterkunde und Erziehung'
V. Temperament und Erziehung

Wenn von Erziehung die Rede ist, so

denkt man allgemein an die geistig-moralische

Beeinflussung der Kinder durch die
Eltern und Lehrer, also an eine Führung der

Jugend von aussen her zum Wahren, Schönen

und Guten. Sie besteht wesentlich in

Lehre, Beispiel und Gewöhnung unter der

gepaarten Wirkung von Autorität und

Gehorsam. Die modernen Erziehungsbücher

nennen diese Führung werdender Menschen
durch Erwachsene, Unreifer durch Gereifte:
Fremderziehung. Dieser Name versteht sich

am besten in Beziehung zu Selbsterziehung.

Die Erziehung ist Sache des ganzen
Lebens: wenn die Fremderziehung aufhört,

muss die Selbsterziehung die Arbeit weiterführen.

Eigentlich ist die erstere nur die
Einleitung zur zweiten. Die Fremderziehung soll

den jungen Menschen befähigen, sich selbst

zu führen, sich selbst zu vervollkommnen,
also sich selbst weiter zu erziehen.
Fremderziehung und Selbsterziehung sind wesentlich

die gleiche Tätigkeit und verfolgen das

gleiche Ziel, nur erfolgt der Antrieb von
zwei verschiedenen Richtungen her: in der

Fremderziehung kommt er von aussen, in der

Selbsterziehung von innen, vom Verstand
und Willen des Menschen selbst, der sich

erzieht. Es gibt in jedem Menschenleben
eine Zeit, wo Eltern und Lehrer es dem jungen

Menschen selbst überlassen müssen, sich

geistig wie wirtschaftlich durchzuringen, auf

dem Wege des Lebens selbständig zu wandeln,

aus eigenen Stücken, aus eigenem Ver-

* Siehe Nr. 6 und 7.

stand, Gewissen und Willen im Dienste des

Wahren, Guten und Schönen zu arbeiten
und zu Gott, dem ewig Wahren, Guten und
Schönen zu gelangen.

Indem wir nun hinsichtlich der Temperamente

von Erziehung sprechen, dürfen wir
ruhig die Unterscheidung von Fremd- und

Selbsterziehung beiseite lassen, da die
Weisungen für beide gleich lauten und sich die
Fremderziehung als Einleitung zur andern

nur ganz gleich wie diese gestalten kann.

Das Temperament ist angeborne, in diese
oder jene Gemütsart eingebettete Naturhaf-

tigkeit. Sie birgt in sich, wie wir es durch

Umschreibung der verschiedenen
Veranlagungen gesehen haben, Vorteilhaftes und

Nachteiliges. Die Erziehung nimmt das
erstere in ihren Dienst und lässt das andere
verkümmern oder, was noch besser ist,
ersetzt es durch neue, unter dem Einfluss des

Willens erworbene Eigenschaften. Die
Erziehung ist notwendig, sonst entwickelt sich

der Mensch zu einem verwilderten Gebilde.
Die Revolutionspädagogik des neunzehnten
Jahrhunderts hat zwar das Schlagwort
aufgestellt: Wachsen lassen und machen lassen.

Was sich etwa von einer solchen Losung
erwarten lassen darf, das zeigen uns moderne
Menschen, die sich in schrankenloser Freiheit

entwickelt haben. Uebrigens wird auch
heute noch Ungezogenheit nicht als etwas
Ehrenhaftes und Begehrenswertes betrachtet.

— Die Erziehung ist auch immer möglich,
wenn mit ihr bereits in der Kindheit begonnen

wird. Das Kind, wie die junge Pflanze
lässt sich richten, biegen, formen. Der Aner-

281



kennung und der Dankbarkeil ist es erst

später fähig. Die Hauptsache aber für den
Erzieher ist, dass er seine Pflicht getan und
den Dienst erwiesen habe; die wahren

Belohnungen liegen im Gewissen.

Die Erziehung erfordert vier Bestrebungen:

a) die Erkennung des Temperaments,

b) die Beherrschung des Temperaments,

c) die Ausgleichung des Temperaments,

dJ die Veredlung des Temperaments,

Es ist ohne weiteres klar, dass es sich nicht

um eine Folge in der Zeit handeln kann; die
vier Bestrebungen müssen sich gleichzeitig
vollziehen, einander Schritt halten. Es mag
wohl scheinen, dass die Erkennung als

Bedingung vorausgehen sollte. In Wirklichkeit
erkennen wir unser Temperament nur langsam;

immer wieder bringt es uns Ueber-

raschungen; neue Eindrücke verursachen neue

Gefühlserregungen und neue Gegenwirkungen;

so lernen wir eigentlich das ganze Leben

an unserer eigenen Naturhaffigkeit. Wehe
dem, der auf die fertigeSelbstkenntnis warten

wollte, um alsdann mit der Mühe um

Selbstbeherrschung, Ausgleichung und Veredlung
anzufangen. Das alte: „Kenne dich selbst"
des griechischen Philosophen ist eine Sache

der beständigen Gewissenserforschung und

verwirklicht sich allmählich durch die Arbeit

am Temperament.

a) Erkennung des Tempera¬
ments.

Es ist nicht leicht, sein Temperament zu
erkennen. Viele haben zwar Interesse an der

Charakterkunde; ein jedes versucht nach

einer Lesung oder einem Vortrag über

Temperamente sein eigenes Temperament zu
finden. Aber immer stellen sich Schwierigkeiten

in den Weg. Schon die eine Tatsache,
dass die meisten Temperamente Mischungen
sind, erschwert die Selbstkenntnis. Vielleicht
haben Erlebnisse, Krankheiten oder auch

Einwirkungen des Willens das eigentliche
Temperament bereits überschichtet. Besonders

aber macht die Eigenliebe die Erkennung des

Temperaments mühsam, bisweilen geradezu
unmöglich. Man möchte das Temperament
haben, das am meisten gefällt. Der Wunsch

sollte auch da zum Vater der Wirklichkeit
werden. Ein anderes Temperament enthält

Nachfeile, die man unbedingt aus Stolz und

Eitelkeit von sich abweisen möchte. Man

überzeugt sich selbst, dass man dieses

Temperament nicht hat. Die Ichsucht ist ein Quell

von Selbsttäuschungen. Man dürfte wenigstens

erwarten, dass die Erkennung der

Fremdbeobachfung leicht wäre. Dennoch

braucht auch der Seelenforscher seine Zeit,
um die Veranlagung anderer zu erkennen.
Eine genaue und abgeschlossene Bestimmung

ist nur nach einer Dauerbeobachtung
möglich. Aber auch dann wehrt sich oft die
Ichsucht gegen das wirklichkeitsgetreue und

begründete Urteil: der Fachkenner muss sich

getäuscht haben, da das Ergebnis der
Beobachtung nicht der persönlichen Auffassung
der beobachteten Person entspricht. So

erleben wir auch in diesen Sachen den Doppel-
schluss, in dem die Menschen es fertiggebracht

haben, die Geschichte einzuklemmen:
Entweder ist es Geschichte und dann
entspricht sie dem Nationalgefühl, oder es

entspricht nicht dem Nationalgefühl und dann

ist es keine Geschichte. Die wahre
Selbstkenntnis beruht auf der Demut: wo diese
fehlt, deckt immer eine Maske das eigentliche

„Gesicht" des Menschen. Demut aber
ist bei keinem Temperament das hervorstechende

Merkmal. Langsam wird sie von
jedem von uns erworben durch unermüdliche
Mitwirkung von Willen und Gnade. An
Bescheidenheit ist schon das Kind zu gewöhnen;

so wird es auch in Wahrheitsliebe
verstehen, dass die Erzieher es auf die Nachteile

seiner Naturhaffigkeit aufmerksam
machen.

b) Beherrschung des Tempera¬
ments.

Das Temperament, wir dürfen es wiederholen,

ist die Art und Weise, in welcher der

282



Mensch von Natur aus, spontan, die Empfindungen

und Eindrücke aufnimmt, sie fühlt
und mit Gegenwirkungen beantwortet. Es

liegt also in diesem Wort die ganze
Triebhaftigkeit der Natur. Wollen wir nun würdige
Menschen sein, so müssen wir unbedingt
unsere Triebhaftigkeit der Vernunft unterstellen.
Das Tier ist von seinen Instinkten geführt.
Der Mensch aber hat Verstand und freien

/Zilien, er soll sich selbst führen. Wir sollen

es also erreichen, dass wir unser Temperament

in die Hände bekommen. Nicht bloss

entspricht die Selbstbeherrschung der Würde

unserer Natur, sondern sie ist auch eine
Notwendigkeit des gesellschaftlichen Lebens.

Triebhafte Menschen sind ungeordnet,
undiszipliniert, unberechenbar. Auf sie kann

die Gesellschaft nicht bauen.

Das Temperament zu beherrschen, ist

natürlich dem Choleriker und dem Sanguiniker

schwerer als den Vertretern der beiden
andern Temperamente. Dennoch haben sich

auch der Phlegmatiker und der nervenbeherrschte

Mensch anzustrengen, der eine, um
über seine unglückselige Neigung zu

gleichgültiger Ruhe Meister zu werden, der andere,

um seine Empfindsamkeit abzuhärten. Da

die Selbstbeherrschung bereits ein gereiftes
Verständnis und einen geformten Willen
voraussetzt, ist es klar, dass das Kind durch den

moralischen Zwang der Autorität daran
gewöhnt werden muss. Die Triebhaftigkeit,
oder sagen wir noch genauer, das triebhafte
Begehren setzt mit dem Leben ein und gibt
sich schon in den ersten Jahren in seiner

Regel- und Masslosigkeit kund. Es wäre ein

Vergehen, unter dem Vorwand, dass das

Kind der bewussten und motivierten
Selbstbeherrschung noch nicht fähig ist, die Jahre

dieser Befähigung abzuwarten. Wo die
Gewöhnung an Ordnung, Zucht und Gehorsam

nicht in der ersten Kindheit einsetzt, da setzt

die Verwöhnung ein: die Triebhaftigkeit
entwickelt sich zum unbeherrschten, abscheulichen

Egoismus. Die Erziehung muss schon

früh kleine Entsagungen auferlegen;
überhaupt ist sie ohne Forderung von Opfern

sinnlos, denn jede wahre Erziehung ist

Führung, und jede wahre Führung ist ein „im
Zaume"-Halten. Die Hand der Mutter, die
das Kind führt, hält es im Zaume, fern von
den Gefahren ungeregelter Freiheit.
Niemand nimmt Anstoss daran: es ist mütterliche
Liebe und Güte, dem Kinde eine Wohltat.
Freiheit wird vernünftig dann eingeräumt,
wenn die Unterscheidungsfähigkeit zwischen
Missbrauch und Gebrauch, wie auch die
ersten Ansätze zum geregelten Gebrauch,
vorhanden sind. Die ersten vom Willen der
Eltern aufgezwungenen Gewöhnungen an

Beherrschung der Triebe sind eine Anbahnung

zur bewussten und persönlich gewollten

Selbstbeherrschung. Diese kann und soll

einsetzen, wenn Einsicht und Wille zu dieser

Entwicklungsstufe gelangt sind. Dann soll
aber ihre erste Mühe nicht darin bestehen,
bedenkliche Verwöhnungen, die sich in den

langen Kinderjahren erhärtet haben, brechen

zu müssen. Eins dürfen die Erzieher nie

vergessen, nämlich dass die Erziehung eine
Einführung zum Leben sein muss, dass aber, wie
wir es am Anfang erwähnt haben, die Opfer,
die das Leben von jedem fordert, immer
schwerer sind als die der Erziehung.

c) Ausgleichung des Tempera¬
ments.

Ausgeglichen ist ein Temperament erst,

wenn seine Lücken ausgefüllt sind. Dem

Sanguiniker fehlt es an Gründlichkeit und

Beharrlichkeit; dem Choleriker an Gefühlsfeinheit

und Bescheidenheit; dem
Phlegmatiker an Gefühlstiefe und Tatkraft; dem
Menschen des nervenbetonten Temperamentes

an Lebensnähe und Vertrauen. Gemischte

Temperamente erhalten schon einen gewissen

Ausgleich durch die Mischung selbst.
Dennoch bleiben auch ihnen immer noch

Lücken, die auszufüllen sind. Selbstverständlich

kann das Temperament nicht in seiner
naturhaften Beschaffenheit geändert werden.
Wir haben zwar von Wandlungen gesprochen,

die ihre Ursache im Einfluss von
Erlebnissen, von Einwirkungen der Umwelt, von

283



Krankheiten haben. Gründliche Aenderungen
sind aber Ausnahmen. Es handelt sich
gewöhnlich nur um Senkung oder Erhöhung der
Merkmalsgrade. Bei normalem Lebenslauf

bleiben sich aber die Elemente des

Temperaments gleich: der Sanguiniker kann sich

nicht einfach die Tiefe des Nervenbetonten
und die Beharrlichkeit des Phlegmatikers
verschaffen; desgleichen kann sich der
Choleriker nicht die Gefühlsfeinheit des

Nerventemperaments und die Ruhe des
phlegmatischen geben. Dem Menschen des
vorherrschenden Nervensystems ist es nicht

möglich, die Heiterkeit des Sanguinikers und
die Entschlossenheit des Cholerikers, dem

Phlegmatiker aber auch nicht, die Gemütstiefe

des Nervenbeherrschten und die
Initiativfreude des Cholerikers in seine Natur hin-
einzuzaubern. Nein, die letztere behält ihr

Gepräge und folglich auch ihre Einseitigkeiten.

Nur der Wille kann auf der Natur

neue Gewohnheiten aufbauen. Durch seine

Bemühung ist der Ausgleich möglich. Und
eben diese Aufbau- und Ausgleichsarbeit
heisst Charakterbildung. Anlagen sind

immer dazu vorhanden, nur sind sie mehr oder

weniger stark, so dass der Wille mehr oder

weniger zu leisten hat. Aber ebensowohl wie
die körperliche Beschaffenheit immer alle

Systeme des Organismus enthält, System des

Blutes, der Lymphe, der Galle und der Nerven,

so enthält auch jedes Temperament
Elemente der andern Temperamente und

wenigstens Keime ihrer Eigenschaften. Diese

Keime kann der Wille durch unermüdliche

Uebung entwickeln. Der heilige Franz von
Sales war ein ausgesprochener Sanguiniker,
sehr zum Zorne geneigt. In 22 Jahren

Uebung brachte er es fertig, Empfindungen
und Eindrücke so ruhig aufzunehmen, als

wäre er von Natur aus Phlegmatiker
gewesen. Der heilige Ignatius von Loyola war
ein Choleriker von wuchtigem Gepräge.
Durch beharrliche Willensarbeit meisselte er
seine Natur zu einer ausgeglichenen und

bescheidenen. Der Phlegmatiker muss vor
allem auf eine feste Lebensordnung, Pünkt¬

lichkeit, restlose Hingabe an edle Werke
bedacht sein; der Vertreter des Nerventemperaments

muss auf Gottvertrauen,
Selbstvertrauen, Frohmut zielen. Er soll auch an
die Liebe der Menschen und an ihre Güte

glauben: es gibt wohl Menschen, die
täuschen, aber auch andere, die treu sind. Der

Sanguiniker muss sich an Sammlung, Ueber-

windung und Verschwiegenheit gewöhnen;
der Choleriker an Demut, Selbstlosigkeit
und Gehorsam. Auch soll er seine Vorhaben
immer guten Ratgebern unterbreiten und
sich ihrem Urteile fügen. Zu der Aufbauarbeit

des Charakters ist er von Natur aus

am besten befähigt, da sein Wille entschieden

und energisch ist. Die Vertreter der
andern Temperamente haben zuerst den
Willen zu kräftigen, finden aber Hilfe, der

Sanguiniker im frohen Mut, der Nervenbeherrschte

im Sinn für Ideal, der Phlegmatiker
in den natürlichen Ansätzen zur Geduld.

d) Veredlung des Tempera¬
ments.

Indessen sind nicht bloss Lücken auszufüllen

und Ausgleiche zu schaffen; an den
vorteilhaftesten Eignungen des Temperaments

ist im Sinne der Läuterung und der
Vollendung zu arbeiten. Die besten Anlagen
der Natur tragen Menschliches, das heisst
Unvollkommenes in sich. Die Geselligkeif
und die Diensfbereitschaft des Sanguinikers
enthalten oft das Streben nach Popularität;
in die Tatenfreude und den Grossmut des
Cholerikers mischt sich gern der Ehrgeiz; mif
seiner Nachdenklichkeit und seinem Idealismus

gibt sich der Mensch des nervenbetonten

Temperaments nicht selten den Anschein
einer natürlichen Vornehmheit; sogar die
Gelassenheit und die Geduld des Phlegmatikers

sind gewöhnlich nicht rein von stolzer
Ueberhebung: er bildet sich ein, besser als
andere den Sinn des Lebens verstanden zu
haben. Auch das Gute der Naturhaftigkeit
muss geläutert werden. Es ist etwas Furchtbares

mit der Ichsucht; sie nistet sich überall
ein und verunstaltet die vorzüglichsten Nei-

284



gungen des Menschen. Und nur mühsam
macht man sich von ihr frei. Es braucht dazu

die ganze selbstlose Wahrheitsliebe und den

unbedingten Freimut eines scharfsichtigen
Seelenführers. Läuterung ist noch nicht

genug; das gereinigte Gute muss zudem
vollendet werden. Es fehlt ihm immer noch der
Glanz des Verdienstvollen. Das Gute, zu
dem die Natur selbst neigt, birgt nicht viel
Verdienst in sich. Es ist zwar wohl verständlich,

dass die Erziehung ihr Aufbauwerk auf
den vorzüglichen Naturanlagen beginnt und

vor allem die Erreichung jener Ziele
anstrebt, zu welchen das Temperament
hinneigt. Das eigentliche Verdienst aber liegt
in der Durchseelung der natürlichen

Neigungen durch erhabene Motive und im be-
wussten Einsatz des Willens in diesem Sinne.

Tugend ist erst das, was aus freien Stücken
im Dienste hoher Ideale uneigennützig geleistet

wird. Die edle Zielstrebigkeit schafft

Vollendung.

e) Vergöttlichung durch die
Gnade.

Für den Christen liegt die letzte Vollendung

und höchste Veredlung in der Gnade.
Gnade ist Anteil an der Schönheit Gottes.
Das natürlich Gute wird schön von dieser
Schönheit, wenn es aus der durch Gott
geheiligten Seele herauskommt und von der
übernatürlichen Liebe zu Gott durchdrungen
ist. Zwei Voraussetzungen sind also

notwendig, auf dass all unsere Arbeit am
Temperament und all das Gute, das wir aus dem

Temperament heraus tun, dem Herrgott
wohlgefällig und übernatürlich verdienstvoll
sei: heiligmachende Gnade und die Liebe

zu Gott. Gnade und Liebe vergöttlichen die
Natur, das heisst verherrlichen sie mit
göttlicher Schönheit. Jede Tat, die aus dieser
verherrlichten Natur hervorgeht, ist auch

göttlich schön und des Himmels würdig. Das

letzte Ziel der Erziehung kann also nach

christlicher Auffassung kein anderes sein, als

dass sich die Seele in der Gnade Gottes halte
und alles Gute mit tiefster Liebe zu Gott

durchseele. Um uns den Aufstieg zu dieser
Höhe in Veredlung und Vollkommenheit zu
ermöglichen, sind uns die göttlichen
Gnadenmittel gegeben, vor allem das Buss- und
das Altarsakrament. Das letzte Worte in

Erziehung haben uns die Päpste gesagt: für
die Kinder die frühe Kommunion und für alle
die öftere Kommunion. Christliche Erziehung

ist wesentlich Mitwirken mit diesen
übernatürlichen Mitteln der Gnade und der
Liebe.

VI. Temperament und Erzieher
Wer heute einen Lehrer oder überhaupt

einen Erzieher anzustellen hat, erkundigt sich

vor allem über seine pädagogische Eignung.
Es ist selbstverständlich, dass er die
notwendigen Kenntnisse besitzen muss: Wissen
und Diplome verschaffen Ansehen, bürgen
aber noch nicht für erzieherische Befähigung.
Es gibt feingebildete Leute, die keineswegs
für das Lehramt und die Erziehung taugen.
Die Kenntnisse sind eine unerlässliche

Voraussetzung; aber etwas ganz anderes als

blosses Wissen ist es, jungen Köpfen Kenntnisse

beizubringen, Wahres, Gutes und Schönes

in werdende Menschen einzupflanzen.
Es gibt Lehrer und Professoren, die
ausgezeichnete Studien gemacht haben und mit
vortrefflichen Noten ausgewiesen sind, die
aber vollständig versagen, wenn es sich darum

handelt, andere zu bilden. Die Kunst,

Jugendliche zum Denken, Fühlen und Wollen

anzuregen, ist eine besondere Gabe.
Diese Gabe, entweder bringt man sie mit
sich auf die Welt, und dann kann sie durch

pädagogische Schulung und Uebung
entwickelt werden, oder man ist von Geburt

aus nicht damit ausgestattet, und dann können

sie weder Studien noch Lehrversuche
in die Natur hineinzaubern. Das Erziehungstalent

muss in einer ausgesprochenen Anlage
angeboren sein: die Seminarien und die

pädagogischen Akademien schaffen es nicht,
sie bringen nur'das angeborene Talent zur
vollen Entfaltung. — Auch der gute Charakter

und die tiefe Religiosität sind keine

285



Bürgschaft für Lehr- und Erziehungsfähigkeit.
Gewiss, das gute Beispiel ist das wirksamste

Erziehungsmittel. Aber das beste Mittel in

einer ungeschickten Hand hilft wenig zur
Erreichung des Zieles. Das Ziel der Erziehung

besteht wesentlich darin, dass die
Jugend zur selbständigen Hingebung im
Dienste des Wahren, Guten und Schönen

geleitet wird. Dazu braucht es eine
Anregung, die von ihr aufgenommen wird, eine

Uebertragung der Ideale, der Begeisterungen
und der Bestrebungen von Seele zu Seele.

Erziehen ist ein Abgeben von Feuer des Geistes,

des Gemüts, des Willens; an diesem

Feuer entzünden sich die jugendlichen Seelen,

um dann selbst im Kult des Wahren,
Guten und Schönen aufzugehen. Charakter

^ und Gefühlsadel sind, wie die Kenntnisse,

notwendige Voraussetzungen: die eigentliche

pädagogische Eignung sind sie nicht.

Der ideale Erzieher besitzt alle drei Vorteile:
tüchtige Bildung, edeln Charakter und
erzieherische Fähigkeit; aber diese letztere
kennzeichnet ihn besonders als Erzieher.

Worin besteht nun die erzieherische Fähigkeit

und, da sie auch eine Naturanlage ist,

in welcher Beziehung steht sie zum Temperament?

Das pädagogische Talent scheint uns
drei Strukturelemente zu enthalten:

die Einfühlungsfähigkeit,

die Autorität,
die Mitteilungsgabe.

Zum vornherein erhellt aus der Zergliederung,

dass keines der vier Temperamente
zur pädagogischen Eignung im Gegensatz
steht. Zum Erziehen können sowohl Sanguiniker

und Choleriker wie Phlegmatiker und

Menschen des nervenbetonten Temperaments
taugen. Jede Gemütsveranlagung bietet
vorteilhafte Ansätze zu dieser Betätigung, die
eine natürlich mehr als die andere. Unnützes

Zeug wäre es aber zu suchen, welches

Temperament sich am besten zum Erzieherberuf

eignen würde. Es genügt zu wissen,
dass nicht das Temperament den besten
Erzieher ausmacht, sondern dass der Grad

der Eignung vor allem von der Charakterbildung

abhängt, hauptsächlich von der

Selbstbeherrschung und von den

Ausgleichsbestrebungen.

Einfühlungsfähigkeit.
Die Einfühlungsgabe ist höchst wertvoll.

Der Altersunterschied, der durch die Bildung
noch erweitert worden ist, macht es dem
Erzieher schwer, das Kind zu verstehen und

seiner geistigen Bedürfnisse und Schwierigkeiten

gewahr zu werden. Nur zu oft
betrachtet und behandelt man Kinder wie
Miniaturen von Erwachsenen. Sie sind es

aber nicht. Die Jugend ist ganz im Werden;
Jugendjahre sind Entwicklungsjahre.
Entwicklung ist ein Vorüberziehen mit beständigem

Wechsel, eine strömende Flut, von
der man vergebens etwas zu erfassen und
festzuhalten sich bemüht. Mit jeder
Entwicklungsetappe ändert sich das „Gesicht"
des jungen Menschen. Die Beobachtung
erfährt immer neue Ueberraschungen. Die

Einfühlung muss sich folglich auch wieder
erneuern. Sie ist also eine harte Aufgabe.
Und doch bedingt sie eine Reihe wichtiger
Anpassungen: Anpassung des Lehrstoffes,

Anpassung der Methode in Darbietung und

Erklärung, Anpassung der verwertenden
Aufgaben. Zugleich bedingt sie den Takt. Der

pädagogische Takt ist das Fingerspitzengefühl

in der Behandlung: das passende
Wort im passenden Augenblick, ist seine
Formel.

Offenbar lässt sich die Einfühlungsfähigkeit
am besten vom nervenbetonten Temperament

erwarten. Die Feinheit des Gefühls
gestattet ihm, die tiefsten Klänge der Innenwelt
des Kindes zu vernehmen. Und da der
Vertreter dieses Temperaments in seinem innigen

Mitgefühl sehr auf Rücksicht eingestellt
ist, so ist bei ihm in logischer Folge auf Takt

zu rechnen. Indessen ist auch der Sanguiniker

in dieser Hinsicht nicht ohne Begabung,
obwohl seine Gefühle nicht so fein und nicht
so tief sind. Einen vorzüglichen Ansatz zum
Takt findet er in der Güte seines Herzens.

286



Er ist zu freundlich, um weh zu tun. Zudem

erhält ihn seine Heiterkeit in ewiger Jugendlichkeit.

Dadurch bleibt sein Gemüt im

Einklang mit dem der Kinder. Er hat keinen so

grossen Altersunterschied zu überbrücken:

er ist selber immer ein wenig Kind. Seine

Einfühlungsgabe besteht in der Jugendnähe
seines Gemüts. Wie die Kinder liebt er
Sonne, Freude, Abwechslung. Seine

Anpassungsfähigkeit leistet das übrige. Die

Phlegmatiker und die Choleriker scheinen arm an

Einfühlungsfähigkeit. Die ersteren ersetzen

sie jedoch zum Teil durch ihre klare, von
Leidenschaften ungetrübte Sicht. Da ihre

Erregungen und ihre Empfindungen schwach

sind, sind sie nicht sehr den Taktlosigkeiten

ausgesetzt. Beim Choleriker sind solche

mehr zu befürchten. Durch sein wuchtiges
Temperament ist er weniger geneigt, sich

den andern, also in der Erziehung sich den

Jugendlichen anzupassen als viel mehr die
Seelen sich selbst anzugleichen. Dennoch

hat er wesentliche Ansätze zum Mitfühlen. Er

selber fühlt tief. Empfindungen und
Eindrücke dringen in die innerste Ecke seiner

Seele. Er hat also nur an die Nachhaltigkeit
seiner eigenen Gefühle zu denken, an sein

eigenes Bedürfnis nach Güte und Einsicht,

um auch Weh und Leid, Einsichts- und
Gütebedürfnis der Kinder zu verstehen.

Autorität.
Als Ausgleich für die Armut an Einfühlungsgabe

hat der Choleriker die Autoritätsfähigkeit.

Er ist von Natur aus der am meisten für
Autorität Begabte. Sein Wille ist stark, sein

Streben zielbewusst, seine Pläne klar gegliedert.

Sein Wort ist kurz und bestimmt. Wie
wir es gesagt haben, er ist zum Führertum

geeignet, und alle Erziehung ist gewisser-

massen Führertum. In der Schule des

Cholerikers herrscht Disziplin und Ordnung; es

wird etwas geleistet und unbedingter Gehorsam

gefordert. Doch muss er seine Energie

läutern: die Herrschsucht, der Ehrgeiz, der
Stolz sind davon zu entfernen, sonst

erzeugt seine Autorität Widerstand und
Unwille. Er darf nie vergessen, dass dem Kinde

nur das bleibt, was es willig aufgenommen
hat. Alles andere streift es nachher wieder
ab. Ueberhaupt baut wahre Erziehung auf

der Liebe auf. Die Liebe öffnet die jugendlichen

Herzen: was ihnen mit Liebe geboten
wird und was sie mit Liebe annehmen, das

behalten sie für das Leben. Eine Erziehung,
die nur Furcht einflösst, ist nicht wirksam.

Wenn die Furcht nachlässt, dann fällt mit ihr

alles, was auf ihr gründete. Furcht macht

Augendiener, Heuchler und Schmeichler. Die

Erziehung soll aber freie, selbständige,
ehrliche und aufrichtige Charaktere bilden.
Gewiss, die Gewöhnung an Arbeit, Ordnung
und Disziplin sind notwendig, aber sie sollen
im Lichte der Freundlichkeit, der Menschlichkeit,

der wohlwollenden Hingebung
zustande kommen. Dem Phlegmatiker wird die
natürliche Ruhe und Gelassenheit die Autorität

in der Schule erleichtern. Wir erinnern

uns an das Wort eines alten, erfahrenen

Pädagogen: „Nur immer," sagte er, „die
gleiche Gemütsstimmung bewahren! Die

Kinder sollen zu jeder Zeit mit dem gleichen
Manne zu tun haben. Der Gleichmut des

Erziehers macht sie selbst zu ausgeglichenen,
abgeklärten Menschen." Kein Temperament
wird weniger Mühe haben, diesen Rat in

Wirklichkeit umzusetzen als das phlegmatische.

Da der dauernde Einfluss der Autorität

auf der Liebe beruht, so findet der

Sanguiniker in seinem guten Herzen eine grosse
Hilfe, Autorität zu erlangen. Ich sage
ausdrücklich: zu erlangen, denn von Natur aus

ist er nicht mit dem starken Willen begabt,
den Autorität voraussetzt. Aber er ist freundlich

und wohlwollend: dadurch kann er sich

die Kinder gewinnen. Unter der Bedingung,
dass er sich nicht schon in den Anfängen
durch Gutmütigkeit vergibt, darf er darauf

287



rechnen, dass ihm die Kinder ergeben sein

werden, und auf dieser Ergebenheit kann er
eine familienmässige Ordnung und Disziplin
aufbauen. Der Erzieher mit nerven betontem

Temperament wird immer Schwierigkeiten

haben, „wilde" Knaben zur Ruhe und

Ordnung zu bringen. Er ist zu edel für solche

Elemente. Aber er wird am besten tun, die

Schwierigkeiten zu umgehen. In seinem

feinen und tiefen Gefühlswesen besitzt er
eine unerschöpfliche Quelle von Mitteln, die
Gefühle der Kinder zu verfeinern. Und auf

diesen Gefühlen wird es auch ihm möglich
werden, den Willen der Kinder zu erfassen

und sie an Ehrfurcht und Gehorsam zu
gewöhnen.

Mitteilungsgabe.
Wie werden den Kindern am besten die

Ideale und die sittlichen Wertungen
beigebracht? Ist es durch klare Gliederungen,
durch organisierte Zusammenhänge, durch

logische Verbindungen? Oder ist es nicht

eher durch Veranschaulichung, durch
dramatische Schilderung, durch originelle
Vergleiche und Beispiele? Die Antwort wird
wohl zwischen jüngeren und älteren Schülern

unterscheiden müssen. Den jüngeren ist die

Veranschaulichung angepasst, den älteren

passen eher die festgebauten und enggebundenen

Gedankengefüge. Es erhellt daraus,
dass der Sanguiniker und der Choleriker sich

besonders zur Mitteilung von Ideen und

Werturteilen eignen. Der Sanguiniker ist

gewöhnlich phantasie- und sprachbegabt.
Er kann also veranschaulichen, schildern,
malen. Nur muss er sich hüten, sich im

Wortschwall zu verlieren. Nicht zu gern hört er
sich selbst reden, folglich redet er zuviel und

gönnt den Schülern nicht genügend das

Wort, das fragende oder das mitsprechende
Wort. Der Choleriker ist das organisierte
Gehirn. Er passt für die vorgerückteren Zög¬

linge. Er ist scharfsinniger Denker, Logiker,
der Mann des persönlichen Gepräges. Seine

Mitteilungsgabe für die erwähnte Stufe ist

vortrefflich. Aber immer muss er daran denken,

seine Leistungen von allem Ehrgeiz, von
allem heftigen Draufgängertum, von allem

Stolz zu entleeren. Der Erzieher mit
vorherrschendem Nervensystem hat viel von der

Originalität des Cholerikers. Er denkt tief
und findet folglich mit Sicherheit die
Unterschiede zwischen Wesentlichem und

Unwesentlichem heraus. Er ordnet ebenfalls

seine Gedanken zu architektonischen Gebilden.

Sein ausgesprochener Sinn für das

Schöne eignet ihn vorzüglich zur Auswahl

der Lehrstoffe. Er ist ein Feinschmecker in

Literatur und in wissenschaftlicher Gestaltung
und gewinnt sich in seinen Darlegungen die
Aufmerksamkeit und die Bewunderung der
Schüler. Als Idealist begeistert er sich für

das moralisch Schöne und giesst in den Geist

seiner Zuhörer das Gold des Edelsinnes. Am

wenigsten scheint sich der Phlegmatiker zur
Mitteilung von Gedanken, Gefühlen und
Tatkraft zu eignen. Und doch wäre es ungerecht,
ihm die Mitteilungsgabe deswegen
abzusprechen. Dank seiner seelischen Gelassenheit

ist er der Mensch der regelmässigen
Lebenslinie. Die Regelmässigkeit, wenn sie

sich mit Pflichtbewusstsein paart, macht ihn

auch fähig, Erklärungen und Anregungen in

geordneten Linien und ruhigem Tempo zu
bieten. Das macht die Sache den Kindern

leicht fasslich. Heute, da die ganze Welt in

der grössten Verwirrung steht und mit ihr auch

die Kinder kaum mehr aus dem Strudel der
Eindrücke herauskommen, tut es diesen jungen

Seelen unendlich gut, sowohl im Denken,

wie im Fühlen und Wollen, einen ruhigen
Steuermann vor sich zu haben, der sie in

klarer Sicht und regelmässiger Fahrt zum Pol

des Wahren, Guten und Schönen führt.

Parmil.

288


	Charakterkunde und Erziehung [Fortsetzung]

