Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 27 (1940)

Heft: 8

Artikel: Charakterkunde und Erziehung [Fortsetzung]
Autor: Parmil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-530946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-530946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

-R SCHULE

CHWEIZ

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 15. AUGUST 1940

27. JAHRGANG + Nr. 8

Charakterkunde und Erziehung”

V. Temperament und Erziehung

Wenn von Erziehung die Rede ist, so
denkt man allgemein an die geistig-mora-
lische Beeinflussung der Kinder durch die
Eltern und Lehrer, also an eine Fiihrung der
Jugend von aussen her zum Wahren, Sché-
nen und Guten. Sie besteht wesentlich in
Lehre, Beispiel und Gewohnung unter der
gepaarten Wirkung von Autoritédt und Ge-
horsam. Die modernen Erziehungsbicher
nennen diese Fihrung werdender Menschen
durch Erwachsene, Unreifer durch Gereifte:
Fremderziehung. Dieser Name versteht sich
am besten in Beziehung zu Selbsterzie-
hung. Die Erziehung ist Sache des ganzen
Lebens: wenn die Fremderziehung aufhort,
muss die Selbsterziehung die Arbeit weiter-
fuhren. Eigentlich ist die erstere nur die Ein-
leitung zur zweiten. Die Fremderziehung soll
den jungen Menschen befahigen, sich selbst
zu flhren, sich selbst zu vervollkommnen,
also sich selbst weiter zu erziehen. Fremd-
erziehung und Selbsterziehung sind wesent-
lich die gleiche Tatigkeit und verfolgen das
gleiche Ziel, nur erfolgt der Antrieb von
zwei verschiedenen Richtungen her: in der
Fremderziehung kommt er von aussen, in der
Selbsterziehung von innen, vom Verstand
und Willen des Menschen selbst, der sich
erzieht. Es gibt in jedem Menschenleben
eine Zeit, wo Eltern und Lehrer es dem jun-
gen Menschen selbst liberlassen missen, sich
geistig wie wirtschaftlich durchzuringen, auf
dem Wege des Lebens selbstdndig zu wan-
deln, aus eigenen Stiicken, aus eigenem Ver-

* Siehe Nr. 6 und 7.

stand, Gewissen und Willen im Dienste des
Wahren, Guten und Schonen zu arbeiten
und zu Gott, dem ewig Wahren, Guten und
Schoénen zu gelangen.

Indem wir nun hinsichtlich der Tempera-
mente von Erziehung sprechen, dirfen wir
ruhig die Unterscheidung von Fremd- und
Selbsterziehung beiseite lassen, da die Wei-
sungen fir beide gleich lauten und sich die
Fremderziehung als Einleitung zur andern
nur ganz gleich wie diese gestalten kann.

Das Temperament ist angeborne, in diese
oder jene Gemiitsart eingebettete Naturhaf-
tigkeit. Sie birgt in sich, wie wir es durch
Umschreibung der verschiedenen Veran-
lagungen gesehen haben, Vorteilhaftes und
Nachteiliges. Die Erziehung nimmt das er-
stere in ihren Dienst und lasst das andere
verkimmern oder, was noch besser ist, er-
setzt es durch neue, unter dem Einfluss des
Willens erworbene Eigenschaften. Die Er-
ziehung ist notwendig, sonst entwickelt sich
der Mensch zu einem verwilderten Gebilde.
Die Revolutionspadagogik des neunzehnten
Jahrhunderts hat zwar das Schlagwort auf-
gestellt: Wachsen lassen und machen lassen.
Was sich etwa von einer solchen Losung er-
warten lassen darf, das zeigen uns moderne
Menschen, die sich in schrankenloser Frei-
heit entwickelt haben. Uebrigens wird auch
heute noch Ungezogenheit nicht als etwas
Ehrenhaftes und Begehrenswertes betrachtet.
— Die Erziehung ist auch immer maglich,
wenn mit ihr bereits in der Kindheit begon-
nen wird. Das Kind, wie die junge Pflanze
|&sst sich richten, biegen, formen. Der Aner-

281



kennung und der Dankbarkeit ist es erst
spater fahig. Die Hauptsache aber fir den
Erzieher ist, dass er seine Pflicht getan und
den Dienst erwiesen habe; die wahren Be-
lohnungen liegen im Gewissen.

Die Erziehung erfordert vier Bestrebungen:
a) die Erkennung des Temperaments,

b) die Beherrschung des Temperaments,
c) die Ausgleichung des Temperaments,

d) die Veredlung des Temperaments.

Es ist ohne weiteres klar, dass es sich nicht
um eine Folge in der Zeit handeln kann; die
vier Bestrebungen missen sich gleichzeitig
vollziehen, einander Schritt halten. Es mag
woh! scheinen, dass die Erkennung als Be-
dingung vorausgehen sollte. In Wirklichkeit
erkennen wir unser Temperament nur lang-
sam; immer wieder bringt es uns Ueber-
raschungen; neue Eindriicke verursachen neue
Gefihlserregungen und neue Gegenwirkun-
gen; so lernen wir eigentlich das ganze Leben
an unserer eigenen Naturhaftigkeit. Wehe
dem, der auf die fertige Selbstkenntnis warten
wollte, um alsdann mit der Miihe um Selbst-
beherrschung, Ausgleichung und Veredlung
anzufangen. Das alte: ,,Kenne dich selbst"
des griechischen Philosophen ist eine Sache
der bestdndigen Gewissenserforschung und
verwirklicht sich allmahlich durch die Arbeit
am Temperament.

a) Erkennung des Tempera-
ments.

Es ist nicht leicht, sein Temperament zu er-
kennen. Viele haben zwar Interesse an der
Charakterkunde; ein jedes versucht nach
einer Lesung oder einem Vortrag Uiber Tem-
peramente sein eigenes Temperament zu
finden. Aber immer stellen sich Schwierig-
keiten in den Weg. Schon die eine Tatsache,
dass die meisten Temperamente Mischungen
sind, erschwert die Selbstkenntnis. Vielleicht
haben Erlebnisse, Krankheiten oder auch Ein-
wirkungen des Willens das eigentliche Tem-
perament bereits Uberschichtet. Besonders

282

aber macht die Eigenliebe die Erkennung des
Temperaments mithsam, bisweilen geradezu
unmoglich. Man méchte das Temperament
haben, das am meisten geféllt. Der Wunsch
sollte auch da zum Vater der Wirklichkeit
werden. Ein anderes Temperament enthalt
Nachteile, die man unbedingt aus Stolz und
Eitelkeit von sich abweisen mochte. Man
Uberzeugt sich selbst, dass man dieses Tem-
perament nicht hat. Die Ichsucht ist ein Quell
von Selbsttauschungen. Man dirfte wenig-
dass die Erkennung der
Fremdbeobachtung leicht wére. Dennoch
braucht auch der Seelenforscher seine Zeit,
um die Veranlagung anderer zu erkennen.
Eine genaue und abgeschlossene Bestim-
mung ist nur nach einer Dauerbeobachtung
moglich. Aber auch dann wehrt sich oft die
Ichsucht gegen das wirklichkeitsgetreue und
begrindete Urteil: der Fachkenner muss sich
getauscht haben, da das Ergebnis der Beob-
achtung nicht der personlichen Auffassung
der beobachteten Person entspricht. So er-
leben wir auch in diesen Sachen den Doppel-
schluss, in dem die Menschen es fertigge-
bracht haben, die Geschichte einzuklemmen:
Entweder ist es Geschichte und dann ent-
spricht sie dem Nationalgefihl, oder es ent-
spricht nicht dem Nationalgefihl und dann
ist es keine Geschichte. Die wahre Selbst-
kenntnis beruht auf der Demut: wo diese
fehlt, deckt immer eine Maske das eigent-
liche ,,Gesicht' des Menschen. Demut aber
ist bei keinem Temperament das hervorste-
chende Merkmal. Langsam wird sie von je-
dem von uns erworben durch unermidliche
Mitwirkung von Willen und Gnade. An Be-
scheidenheit ist schon das Kind zu gewoh-
nen; so wird es auch in Wahrheitsliebe ver-
stehen, dass die Erzieher es auf die Nach-
teile seiner Naturhaftigkeit aufmerksam ma-
chen.

stens erwarten,

b) Beherrschung des Tempera-
ments. .

Das Temperament, wir dirfen es wieder-
holen, ist die Art und Weise, in welcher der



Mensch von Natur aus, spontan, die Empfin-
dungen und Eindricke aufnimmt, sie fihlt
und mit Gegenwirkungen beantwortet. Es
liegt also in diesem Wort die ganze Trieb-
haftigkeit der Natur. Wollen wir nun wiirdige
Menschen sein, so miissen wir unbedingt un-
sere Triebhaftigkeit der Vernuntt unterstellen.
Das Tier ist von seinen Instinkten gefiihrt.
Der Mensch aber hat Verstand und freien
Willen, er soll sich selbst fithren. Wir sollen
es also erreichen, dass wir unser Tempera-
ment in die Hande bekommen. Nicht bloss
entspricht die Selbstbeherrschung der Wiirde
unserer Natur, sondern sie ist auch eine Not-
wendigkeit des gesellschaftlichen ‘Lebens.
Triebhafte Menschen sind ungeordnet, un-
diszipliniert, unberechenbar. Auf sie kann
die Gesellschaft nicht bauen.

Das Temperament zu beherrschen, ist
natirlich dem Choleriker und dem Sangui-
niker schwerer als den Vertretern der beiden
andern Temperamente. Dennoch haben sich
auch der Phlegmatiker und der nervenbe-
herrschte Mensch anzustrengen, der eine, um
ber seine ungliickselige Neigung zu gleich-
gultiger Ruhe Meister zu werden, der andere,
um seine Empfindsamkeit abzuharten. Da
die Selbstbeherrschung bereits ein gereiftes
Verstandnis und einen geformten Willen vor-
aussetzt, ist es klar, dass das Kind durch den
moralischen Zwang der Autoritat daran ge-
wohnt werden muss. Die Triebhaftigkeit,
oder sagen wir noch genauer, das triebhafte
Begehren setzt mit dem Leben ein und gibt
sich schon in den ersten Jahren in seiner
Regel- und Masslosigkeit kund. Es wiére ein
Vergehen, unter dem Vorwand, dass das
Kind der bewussten und motivierten Selbst-
beherrschung noch nicht féhig ist, die Jahre
dieser Befahigung abzuwarten. Wo die Ge-
wohnung an Ordnung, Zucht und Gehorsam
nicht in der ersten Kindheit einsetzt, da setzt
die Verwohnung ein: die Triebhaftigkeit ent-
wickelt sich zum unbeherrschten, abscheu-
lichen Egoismus. Die Erziehung muss schon
frih kleine Entsagungen auferlegen; Uber-
haupt ist sie ohne Forderung von Opfern

sinnlos, denn jede wahre Erziehung ist Fiih-
rung, und jede wahre Fihrung ist ein ,,im
Zaume''-Halten. Die Hand der Mutter, die
das Kind fihrt, halt es im Zaume, fern von
den Gefahren ungeregelter Freiheit. Nie-
mand nimmt Anstoss daran: es ist mutterliche
Liebe und Giite, dem Kinde eine Wohltat.
Freiheit wird vernlnftig dann eingerdumt,
wenn die Unterscheidungsfahigkeit zwischen
Missbrauch und Gebrauch, wie auch die
ersten Ansdtze zum geregelten Gebrauch,
vorhanden sind. Die ersten vom Willen der
Eltern aufgezwungenen Gewohnungen an
Beherrschung der Triebe sind eine Anbah-
nung zur bewussten und personlich gewoll-
ten Selbstbeherrschung. Diese kann und soll
einsetzen, wenn Einsicht und Wille zu dieser
Entwicklungsstufe gelangt sind. Dann soll
aber ihre erste Mithe nicht darin bestehen,
bedenkliche Verwdhnungen, die sich in den
langen Kinderjahren erhértet haben, brechen
zu mussen. Eins dirfen die Erzieher nie ver-
gessen, ndmlich dass die Erziehung eine Ein-
fihrung zum Leben sein muss, dass aber, wie
wir es am Anfang erwéhnt haben, die Opfer,
die das Leben von jedem fordert, immer
schwerer sind als die der Erziehung.

c) Ausgleichung des Tempera-
ments.

Ausgeglichen ist ein Temperament erst,
wenn seine Licken ausgefullt sind. Dem
Sanguiniker fehlt es an Grindlichkeit und
Beharrlichkeit; dem Choleriker an Gefihls-
feinheit und Bescheidenheit; dem Phleg-
matiker an Gefihlstiefe und Tatkraft; dem
Menschen des nervenbetonten Temperamen-
tes an Lebensnahe und Vertrauen. Gemischte
Temperamente erhalten schon einen gewis-
sen Ausgleich durch die Mischung selbst.
Dennoch bleiben auch ihnen immer noch
Licken, die auszufillen sind. Selbstverstind-
lich kann das Temperament nicht in seiner
naturhaften Beschaffenheit geandert werden.
Wir haben zwar von Wandlungen gespro-
chen, die ihre Ursache im Einfluss von Erleb-
nissen, von Einwirkungen der Umwelt, von

283



Krankheiten haben. Grindliche Aenderungen
sind aber Ausnahmen. Es handelt sich ge-
wohnlich nur um Senkung oder Erhohung der
Merkmalsgrade. Bei normalem Lebenslauf
bleiben sich aber die Elemente des Tempe-
raments gleich: der Sanguiniker kann sich
nicht einfach die Tiefe des Nervenbetonten
und die Beharrlichkeit des Phlegmatikers
verschaffen; desgleichen kann sich der Cho-
leriker nicht die Geflihlsfeinheit des Nerven-
temperaments und die Ruhe des phleg-
matischen geben. Dem Menschen des vor-
herrschenden Nervensystems ist es nicht
moglich, die Heiterkeit des Sanguinikers und
die Entschlossenheit des Cholerikers, dem
Phlegmatiker aber auch nicht, die Gemits-
tiefe des Nervenbeherrschten und die Initia-
tivireude des Cholerikers in seine Natur hin-
einzuzaubern. Nein, die letztere behalt ihr
Geprage und folglich auch ihre Einseitig-
keiten. Nur der Wille kann auf der Natur
neue Gewohnheiten aufbauen. Durch seine
Bemiihung ist der Ausgleich moglich. Und
eben diese Aufbau- und Ausgleichsarbeit
heisst Charakterbildung. Anlagen sind im-
mer dazu vorhanden, nur sind sie mehr oder
weniger stark, so dass der Wille mehr oder
weniger zu leisten hat. Aber ebensowohl wie
die korperliche Beschaffenheit immer alle
Systeme des Organismus enthalt, System des
Blutes, der Lymphe, der Galle und der Ner-
ven, so enthdlt auch jedes Temperament
Elemente der andern Temperamentfe und
wenigstens Keime ihrer Eigenschaften. Diese
Keime kann der Wille durch unermidliche
Uebung entwickeln. Der heilige Franz von
Sales war ein ausgesprochener Sanguiniker,
sehr zum Zorne geneigt. In 22 Jahren
Uebung brachte er es fertig, Empfindungen
und Eindriicke so ruhig aufzunehmen, als
ware er von Natur aus Phlegmatiker ge-
wesen. Der heilige Ignatius von Loyola war
ein Choleriker von wuchtigem Geprage.
Durch beharrliche Willensarbeit meisselte er
seine Natur zu einer ausgeglichenen und
bescheidenen. Der Phlegmatiker muss vor
allem auf eine feste Lebensordnung, Punki-

284

lichkeit, restlose Hingabe an edle Werke
bedacht sein; der Vertreter des Nerventem-
peraments muss auf Gottvertrauen, Selbst-
vertrauen, Frohmut zielen. Er soll auch an
die Liebe der Menschen und an ihre Gite
glauben: es gibt wohl Menschen, die t3u-
schen, aber auch andere, die treu sind. Der
Sanguiniker muss sich an Sammlung, Ueber-
windung und Verschwiegenheit gewdhnen;
der Choleriker an Demut, Selbstlosigkeit
und Gehorsam. Auch soll er seine Vorhaben
immer gufen Ratgebern unterbreiten und
sich ihrem Urteile fligen. Zu der Aufbau-
arbeit des Charakters ist er von Natur aus
am besten beféhigt, da sein Wille entschie-
den und energisch ist. Die Vertreter der
andern Temperamente haben zuerst den
Willen zu kraftigen, finden aber Hilfe, der
Sanguiniker im frohen Mut, der Nervenbe-
herrschte im Sinn fir Ideal, der Phlegmatiker
in den natirlichen Ansatzen zur Geduld.

d) Veredlung des Tempera-
ments.

Indessen sind nicht bloss Licken auszu-
fullen und Ausgleiche zu schaffen; an den
vorteilhaftesten Eignungen des Tempera-
ments ist im Sinne der L3uterung und der
Vollendung zu arbeiten. Die besten Anlagen
der Natur tragen Menschliches, das heisst
Unvollkommenes in sich. Die Geselligkeit
und die Dienstbereitschaft des Sanguinikers
enthalten oft das Streben nach Popularitat;
in die Tatenfreude und den Grossmut des
Cholerikers mischt sich gern der Ehrgeiz; mit
seiner Nachdenklichkeit und seinem Idealis-
mus gibt sich der Mensch des nervenbeton-
ten Temperaments nicht selten den Anschein
einer natiirlichen Vornehmheit; sogar die
Gelassenheit und die Geduld des Phlegma-
tikers sind gewohnlich nicht rein von stolzer
Ueberhebung: er bildet sich ein, besser als
andere den Sinn des Lebens verstanden zu
haben. Auch das Gute der Naturhaftigkeit
muss gelautert werden. Es ist etwas Furcht-
bares mit der Ichsucht; sie nistet sich tiberall
ein und verunstaltet die vorziiglichsten Nei-



gungen des Menschen. Und nur mithsam
macht man sich von ihr frei. Es braucht dazu
die ganze selbstlose Wahrheitsliebe und den
unbedingten Freimut eines scharfsichtigen
Seelenfiihrers. L&uterung ist noch nicht ge-
nug; das gereinigte Gute muss zudem voll-
endet werden. Es fehlt ihm immer noch der
Glanz des Verdienstvollen. Das Gute, zu
dem die Natur selbst neigt, birgt nicht viel
Verdienst in sich. Es ist zwar wohl verstand-
lich, dass die Erziehung ihr Aufbauwerk auf
den vorziglichen Naturanlagen beginnt und
vor allem die Erreichung jener Ziele an-
strebt, zu welchen das Temperament hin-
neigt. Das eigentliche Verdienst aber liegt
in der Durchseelung der naturlichen Nei-
gungen durch erhabene Motive und im be-
wussten Einsatz des Willens in diesem Sinne.
Tugend ist erst das, was aus freien Stiicken
im Dienste hoher Ideale uneigenniitzig gelei-
stet wird. Die edle Zielstrebigkeit schafft
Vollendung.

e) Vergottlichungdurchdie
Gnade.

Fir den Christen liegt die letzte Vollen-
dung und hochste Veredlung in der Gnade.
Gnade ist Anteil an der Schonheit Gottes.
Das naturlich Gute wird schén von dieser
Schénheit, wenn es aus der durch Gott ge-
heiligten Seele herauskommt und von der
ubernatirlichen Liebe zu Gott durchdrungen
ist. Zwei Voraussetzungen sind also not-
wendig, auf dass all unsere Arbeit am Tem-
perament und all das Gute, das wir aus dem
Temperament heraus tun, dem Herrgott
wohlgefallig und Ubernatirlich verdienstvoll
sei: heiligmachende Gnade und die Liebe
zu Gott. Gnade und Liebe vergottlichen die
Natur, das heisst verherrlichen sie mit goti-
licher Schonheit. Jede Tat, die aus dieser
verherrlichten Natur hervorgeht, ist auch
gottlich schon und des Himmels wiirdig. Das
letzte Ziel der Erziehung kann also nach
christlicher Auffassung kein anderes sein, als
dass sich die Seele in der Gnade Gottes halte
und alles Gute mit tiefster Liebe zu Gott

durchseele. Um uns den Aufstieg zu dieser
Hohe in Veredlung und Vollkommenheit zu
ermoglichen, sind uns die gottlichen Gna-
denmittel gegeben, vor allem das Buss- und
das Altarsakrament. Das letzte Worte in
Erziehung haben uns die Papste gesagt: fir
die Kinder die frithe Kommunion und fir alle
die oftere Kommunion. Christliche Erzie-
hung ist wesentlich Mitwirken mit diesen
ubernatirlichen Mitteln der Gnade und der
Liebe.

VI. Temperament und Erzieher

Wer heute einen Lehrer oder lberhaupt
einen Erzieher anzustellen hat, erkundigt sich
vor allem Uber seine pddagogische Eignung.
Es ist selbstverstandlich, dass er die not-
wendigen Kenntnisse besitzen muss: Wissen
und Diplome verschaffen Ansehen, burgen
aber noch nicht fir erzieherische Befahigung.
Es gibt feingebildete Leute, die keineswegs
fur das Lehramt und die Erziehung taugen.
Die Kenntnisse sind eine unerlassliche Vor-
aussetzung; aber etwas ganz anderes als
blosses Wissen ist es, jungen Képfen Kennt-
nisse beizubringen, Wahres, Gutes und Scho-
nes in werdende Menschen einzupflanzen.
Es gibt Lehrer und Professoren, die ausge-
zeichnete Studien gemacht haben und mit
vortrefflichen Noten ausgewiesen sind, die
aber vollstandig versagen, wenn es sich dar-
um handelt, andere zu bilden. Die Kunst,
Jugendliche zum Denken, Fihlen und Wol-
len anzuregen, ist eine besondere Gabe.
Diese Gabe, entweder bringt man sie mit
sich auf die Welt, und dann kann sie durch
padagogische Schulung und Uebung ent-
wickelt werden, oder man ist von Geburt
aus nicht damit ausgestattet, und dann kon-
nen sie weder Studien noch Lehrversuche
in die Natur hineinzaubern. Das Erziehungs-
talent muss in einer ausgesprochenen Anlage
angeboren sein: die Seminarien und die
padagogischen Akademien schaffen es nicht,
sie bringen nur”das angeborene Talent zur
vollen Entfaltung. — Auch der gute Charak-
ter und die tiefe Religiositat sind keine

285



Burgschaft tir Lehr- und Erziehungstéhigkeit.
Gewiss, das gute Beispiel ist das wirksamste
Erziehungsmittel. Aber das beste Mittel in
einer ungeschickten Hand hilft wenig zur
Erreichung des Zieles. Das Ziel der Erzie-
hung besteht wesentlich darin, dass die
Jugend zur selbstdndigen Hingebung im
Dienste des Wahren, Guten und Schonen
geleitet wird. Dazu braucht es eine An-
regung, die von ihr aufgenommen wird, eine
Uebertragung der Ideale, der Begeisterungen
und der Bestrebungen von Seele zu Seele.
Erziehen ist ein Abgeben von Feuer des Gei-
stes, des Gemlits, des Willens; an diesem
Feuer entziinden sich die jugendlichen See-
len, um dann selbst im Kult des Wahren,
Guten und Schénen aufzugehen. Charakter
und Gefihlsadel sind, wie die Kenntnisse,
notwendige Voraussetzungen: die eigent-
liche padagogische Eignung sind sie nicht.
Der ideale Erzieher besitzt alle drei Vorteile:
tuchtige Bildung, edeln Charakter und erzie-
herische Fahigkeit; aber diese letztere kenn-
zeichnet ihn besonders als Erzieher.

Worin besteht nun die erzieherische Fahig-
keit und, da sie auch eine Naturanlage ist,
in welcher Beziehung steht sie zum Tempera-
ment? Das padagogische Talent scheint uns

“drei Strukturelemente zu enthalten:

die Einflihlungsfahigkeit,
die Autoritét,
die Mitteilungsgabe.

Zum vornherein erhellt aus der Zergliede-
rung, dass keines der vier Temperamente
zur padagogischen Eignung im Gegensatz
steht. Zum Erziehen konnen sowoh! Sangui-
niker und Choleriker wie Phlegmatiker und
Menschen des nervenbetonten Temperaments
taugen. Jede Gemiitsveranlagung bietet vor-
teilhafte Ansitze zu dieser Betatigung, die
eine natirlich mehr als die andere. Unniitzes
Zeug wire es aber zu suchen, welches
Temperament sich am besten zum Erzieher-
beruf eignen wirde. Es genligt zu wissen,
dass nicht das Temperament den besten
Erzieher ausmacht, sondern dass der Grad

286

der Eignung vor allem von der Charakter-
bildung abhangt, hauptsachlich von der
Selbstbeherrschung und von den Ausgleichs-
bestrebungen.

Einfihlungsfahigkeit.

Die Einfihlungsgabe ist hochst wertvoll.
Der Altersunterschied, der durch die Bildung
noch erweitert worden ist, macht es dem
Erzieher schwer, das Kind zu verstehen und
seiner geistigen Bedlrfnisse und Schwierig-
keiten gewahr zu werden. Nur zu oft be-
trachtet und behandelt man Kinder wie
Miniaturen von Erwachsenen. Sie sind es
aber nicht. Die Jugend ist ganz im Werden;
Jugendjahre sind Entwicklungsjahre. Ent-
wicklung ist ein Voriberziehen mit bestan-
digem Wechsel, eine stromende Flut, von
der man vergebens etwas zu erfassen und
festzuhalten sich bemiht. Mit jeder Ent-
wicklungsetappe andert sich das ,,Gesicht”
des jungen Menschen. Die Beobachtung
erféhrt immer neue Ueberraschungen. Die
Einfihlung muss sich folglich auch wieder
erneuern. Sie ist also eine harte Aufgabe.
Und doch bedingt sie eine Reihe wichtiger
Anpassungen: Anpassung des Lehrstoffes,
Anpassung der Methode in Darbietung und
Erkldrung, Anpassung der verwertenden Auf-
gaben. Zugleich bedingt sie den Takt. Der
padagogische Takt ist das Fingerspitzen-
gefihl in der Behandlung: das passende
Wort im passenden Augenblick, ist seine
Formel.

Offenbar lasst sich die Einfihlungsfahigkeit
am besten vom nervenbetonten Tempera-
ment erwarten. Die Feinheit des Gefihls ge-
stattet ihm, die tiefsten Kldnge der Innenwelt
des Kindes zu vernehmen. Und da der Ver-
treter dieses Temperaments in seinem inni-
gen Mitgetiihl sehr auf Riicksicht eingestellt
ist, so ist bei ihm in logischer Folge auf Takt
zu rechnen. Indessen ist auch der Sangui-
niker in dieser Hinsicht nicht ohne Begabung,
obwohl seine Gefiihle nicht so fein und nicht
so tief sind. Einen vorziglichen Ansatz zum
Takt findet er in der Gite seines Herzens.



Er ist zu freundlich, um weh zu tun. Zudem
erhalt ihn seine Heiterkeit in ewiger Jugend-
lichkeit. Dadurch bleibt sein Gemit im Ein-
klang mit dem der Kinder. Er hat keinen so
grossen Altersunterschied zu uberbriicken:
er ist selber immer ein wenig Kind. Seine
Einfihlungsgabe besteht in der Jugendnéhe
seines Gemits, Wie die Kinder liebt er
Sonne, Freude, Abwechslung. Seine Anpas-
sungsfahigkeit leistet das librige. Die Phleg-
matiker und die Choleriker scheinen arm an
Einfihlungsfahigkeit. Die ersteren ersetzen
sie jedoch zum Teil durch ihre klare, von
Da ihre
Erregungen und ihre Empfindungen schwach

Leidenschaften ungetribte Sicht.

sind, sind sie nicht sehr den Taktlosigkeiten
ausgesetzt. Beim Choleriker sind solche
mehr zu befirchten. Durch sein wuchtiges
Temperament ist er weniger geneigt, sich
den andern, also in der Erziehung sich den
Jugendlichen anzupassen als viel mehr die
Seelen sich selbst anzugleichen. Dennoch
hat er wesentliche Ansatze zum Mitfihlen. Er
selber fuhlt tief.
driicke dringen in die innerste Ecke seiner

Empfindungen und Ein-

Seele. Er hat also nur an die Nachhaltigkeit
seiner eigenen Gefihle zu denken, an sein
eigenes Bedurfnis nach Gute und Einsicht,
um auch Weh und Leid, Einsichts- und Giite-
bedirfnis der Kinder zu verstehen.

Autoritat

Als Ausgleich fir die Armut an Einfuhlungs-
gabe hat der Choleriker die Autoritatstahig-
keit. Er ist von Natur aus der am meisten fiir
Autoritdt Begabte. Sein Wille ist stark, sein
Streben zielbewusst, seine Plane klar geglie-
dert. Sein Wort ist kurz und bestimmt. Wie
wir es gesagt haben, er ist zum Fuhrertum
geeignet, und alle Erziehung ist gewisser-
massen Fihrertum. In der Schule des Cho-
lerikers herrscht Disziplin und Ordnung; es
wird etwas geleistet und unbedingter Gehor-
sam gefordert. Doch muss er seine Energie

ldutern: die Herrschsucht, der Ehrgeiz, der
Stolz sind davon zu enHernen, sonst er-
zeugt seine Autoritdt Widerstand und Un-
wille. Er darf nie vergessen, dass dem Kinde
nur das bleibt, was es willig aufgenommen
hat. Alles andere streift es nachher wieder
ab. Ueberhaupt baut wahre Erziehung auf
der Liebe auf. Die Liebe dffnet die jugend-
lichen Herzen: was ihnen mit Liebe geboten
wird und was sie mit Liebe annehmen, das
behalten sie fir das Leben. Eine Erziehung,
die nur Furcht einflosst, ist nicht wirksam.
Wenn die Furcht nachlasst, dann fallt mit ihr
alles, was auf ihr griindete. Furcht macht
Augendiener, Heuchler und Schmeichler. Die
Erziehung soll aber freie, selbstandige, ehr-
liche und aufrichtige Charaktere bilden. Ge-
wiss, die Gewodhnung an Arbeit, Ordnung
und Disziplin sind notwendig, aber sie sollen
im Lichte der Freundlichkeit, der Mensch-
lichkeit, der wohlwollenden Hingebung zu-
stande kommen. Dem Phlegmatiker wird die
natirliche Ruhe und Gelassenheit die Autori-
tat in der Schule erleichtern. Wir erinnern
uns an das Wort eines alten, erfahrenen
Padagogen: ,Nur immer,” sagte er, ,die
gleiche Gemiitsstimmung bewahren! Die
Kinder sollen zu jeder Zeit mit dem gleichen
Der Gleichmut des
Erziehers macht sie selbst zu ausgeglichenen,

Manne zu tun haben.

abgeklarten Menschen.” Kein Temperament
wird weniger Mihe haben, diesen Rat in
Wirklichkeit umzusetzen als das phlegma-
tische. Da der dauernde Einfluss der Autori-
tat auf der Liebe beruht, so findet der San-
guiniker in seinem guten Herzen eine grosse
Hilte, Autoritat zu erlangen. Ich sage aus-
dricklich: zu erlangen, denn von Natur aus
ist er nicht mit dem starken Willen begabt,
den Autoritdt voraussetzt. Aber er ist freund-
lich und wohlwollend: dadurch kann er sich
die Kinder gewinnen. Unter der Bedingung,
dass er sich nicht schon in den Anfingen
durch Guitmiutigkeit vergibt, darf er darauf

287



rechnen, dass ihm die Kinder ergeben sein
werden, und auf dieser Ergebenheit kann er
eine familienmassige Ordnung und Disziplin
aufbauen. Der Erzieher mit nervenbetontem
Temperament wird immer Schwierigkeiten
haben, ,wilde" Knaben zur Ruhe und Ord-
nung zu bringen. Er ist zu edel fir solche
Elemente. Aber er wird am besten tun, die
Schwierigkeiten zu umgehen. In seinem
feinen und tiefen Gefluhlswesen besitzt er
eine unerschopfliche Quelle von Mitteln, die
Geflhle der Kinder zu verfeinern. Und auf
diesen Gefihlen wird es auch ihm maéglich
werden, den Willen der Kinder zu erfassen
und sie an Ehrfurcht und Gehorsam zu ge-
wchnen.

Mitteilungsgabe.

Wie werden den Kindern am besten die
Ideale und die sittlichen Wertungen beige-
brachf? Ist es durch klare Gliederungen,
durch organisierte Zusammenhénge, durch
logische Verbindungen? Oder ist es nicht
eher durch Veranschaulichung, durch dra-
matische Schilderung, durch originelle Ver-
Die Antwort wird
wohl zwischen jingeren und &lteren Schiilern

gleiche und Beispiele?

unterscheiden mussen. Den jlingeren ist die
Veranschaulichung angepasst, den alteren
passen eher die festgebauten und enggebun-
denen Gedankengefliige. Es erhellt daraus,
dass der Sanguiniker und der Choleriker sich
besonders zur Mitteilung von Ideen und
Werturteilen eignen. Der Sanguiniker ist
gewohnlich phantasie- und sprachbegabt.
Er kann also veranschaulichen, schildern,
malen. Nur muss er sich hiiten, sich im Wort-
schwall zu verlieren. Nicht zu gern hort er
sich selbst reden, folglich redet er zuviel und
gonnt den Schillern nicht genligend das
Wort, das fragende oder das mitsprechende
Wort. Der Choleriker ist das organisierte
Gehirn. Er passt fur die vorgeriickteren Z6g-

288

linge. Er ist scharfsinniger Denker, Logiker,
der Mann des personlichen Geprages. Seine
Mitteilungsgabe fiir die erwdhnte Stufe ist
vortrefflich. Aber immer muss er daran den-
ken, seine Leistungen von allem Ehrgeiz, von
allem heftigen Draufgangertum, von allem
Stolz zu entleeren. Der Erzieher mit vorherr-
schendem Nervensystem hat viel von der
Originalitdt des Cholerikers. Er denkt tief
und findet folglich mit Sicherheit die Unter-
schiede zwischen Wesentlichem und Un-
wesentlichem heraus. Er ordnet ebenfalls
seine Gedanken zu architektonischen Gebil-
den. Sein ausgesprochener Sinn fir das
Schéne eignet ihn vorziiglich zur Auswahl
der Lehrstoffe. Er ist ein Feinschmecker in
Literatur und in wissenschaftlicher Gestaltung
und gewinnt sich in seinen Darlegungen die
Aufmerksamkeit und die Bewunderung der
Schiler. Als Idealist begeistert er sich far
das moralisch Schoéne und giesst in den Geist
seiner Zuhorer das Gold des Edelsinnes. Am
wenigsten scheint sich der Phlegmatiker zur
Mitteilung von Gedanken, Getihlen und Tat-
kratt zu eignen. Und doch ware es ungerecht,
ihm die Mitteilungsgabe deswegen abzu-
sprechen. Dank seiner seelischen Gelassen-
heit ist er der Mensch der regelmassigen
Lebenslinie. Die Regelmassigkeit, wenn sie
sich mit Pflichtbewusstsein paart, macht ihn
auch féhig, Erklérungen und Anregungen in
geordneten Linien und ruhigem Tempo zu
Das macht die Sache den Kindern

leicht fasslich. Heute, da die ganze Welt in

bieten.

der grossten Verwirrung steht und mit ihr auch
die Kinder kaum mehr aus dem Strudel der
Eindricke herauskommen, tut es diesen jun-
gen Seelen unendlich gut, sowohl im Denken,
wie im Fihlen und Wollen, einen ruhigen
Steuermann vor sich zu haben, der sie in
klarer Sicht und regelméssiger Fahrt zum Pol
des Woahren, Guten und Schonen {fihrt.

Parmil.



	Charakterkunde und Erziehung [Fortsetzung]

