
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 24: Erziehung und Schule in der Kriegszeit I

Artikel: Religionsunterricht in der Kriegszeit

Autor: Bürkli, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religionsunterricht

Religionsunterricht in der Kr

Die vielen kriegerischen Verwicklungen
der letzten Jahre fanden regelmässig in den

Köpfen der jungen Menschen Widerhall und

regten viele Fragen an. Der jetzige Krieg
aber, der durch die Mobilisation uns nicht
mehr unbeteiligt lässt, muss das in vermehrtem

Masse tun. Einmal sind alle Fragen zu

nennen, die im jugendlichen Geiste wach

und rege werden, die aber mehr in das Gebiet

der eigentlichen Moral gehören.
Daneben aber tauchen sehr viele Fragen auf,

die dadurch entstanden, dass das persönliche

Leben des jungen Menschen unter dem

Kriege leidet; diese Fragen werden für uns

zu eigentlichen erzieherischen Problemen.
Diese zweite Fragengruppe kann nicht nur
durch die objektiven Lehren der Moral
beantwortet werden, sondern sie verlangt von
uns auch erzieherisches Eingreifen.

Zur ersten Gruppe gehört einmal die
Frage nach der Erlaubtheit des Krieges im

allgemeinen. Dass ein Defensivkrieg gegen
einen gewalttätigen Angreifer einem freien
und unschuldigen Volke erlaubt ist, leuchtet
leicht ein. Es handelt sich dabei um
Selbstverteidigung und Bewahrung der eigenen
und notwendigen Rechte. Die Verkehrtheit
des einseitigen Pazifismus, der meint, mit
einer allgemeinen und vollständigen
Abrüstung wäre auch der Krieg beseitigt, zeigt
sich heute sehr deutlich. — Eine viel

verworrenere, deswegen aber doch nicht zu
übergehende Frage ist heute in der Theorie
des Lebensraumes aufgeworfen worden.
Nicht nur jeder Mensch, sondern auch jedes
Volk hat sein Dasein von Gott erhalten. Er

will also, dass es lebe, und dass es

menschenwürdig lebe. Würde ein Volk aber
politisch und wirtschaftlich so eingeengt, dass

ihm der nötige Lebensraum fehlte, dann

egszeit
müsste es wohl nach einer Lösung suchen.

In diesem Zusammenhang muss auch das

Kolonialproblem behandelt werden. Gewiss
sind zuerst alle friedlichen Möglichkeiten zu
verursachen. Wenn sich aber keine
Möglichkeit bieten sollte, auf friedlichem Wege
Platz und Lebensmöglichkeit zu erhalten, so

muss dieses Recht erkämpft werden. Es handelt

sich auch hier um eine Art
Selbstverteidigung. Bei einem solchen Krieg darf aber
die Idee des Lebensraumes nicht etwa nur
ein Vorwand zur Verwirklichung ungerechter
Machtgelüste sein. Und auch das unterjochte
Volk, das von seinem überflüssigen Lebensraum

abzutreten gezwungen wird, darf in

seinen Lebensrechten nicht behindert und

übermässig geschmälert werden. Auch darf
ein Volk, das selber nicht über überflüssigen
Lebensraum verfügt, nicht angegriffen werden.

Grundsätzlich liegen die Dinge hier

ähnlich wie bei der Erlaubtheit des Diebstahls

im Notstand.

Eine weitere Frage dieser Gruppe betrifft
die Erlaubtheit der Waffensegnungen. Wenn
sie wirklich vorkommt — das römische
Rituale kennt sie nicht — so müsste zuerst auf

ihren Sinn geachtet werden. Alle Segnungen
wollen in erster Linie den Benützer der

gesegneten Gegenstände vor übernatürlichem
Schaden bewahren, und zweitens den

gesegneten Gegenstand wirksam machen in

seinen erlaubten und guten Wirkungen.
Sollte aber eine schlechte Wirkung durch
die Segnung erzielt werden, dann ist die
Segnung nicht nur ohne weiteres verboten,
sondern sie ist auch ungültig, weil sie gegen
den Sinn der Segnungen überhaupt verstösst.

Darf der Soldat in den Krieg gehen und

gegen den Feind kämpfen, wenn er weiss,
dass der Krieg ungerecht ist? Grundsätzlich

929



wird die Antwort verneinend ausfallen müssen.

Gewöhnlich machen die Schüler sofort
die Nutzanwendung auf das nach ihrer

Meinung mit Unrecht kämpfende Volk. Sie

übersehen dabei aber, dass es dem einzelnen

Soldaten fast immer unmöglich ist, sich

ein sicheres Urteil über die Gerechtigkeit
oder Ungerechtigkeit der zu erkämpfenden
Sache zu bilden. Die Propaganda aller
kriegführenden Staaten geht natürlich darauf aus,
das Urteil des Volkes zu ihren Gunsten zu
gestalten; die vollständige Abschliessung
gegenüber andern Staaten erzielt denn auch

meistens den gewünschten Erfolg. Das sah

man ja sehr deutlich aus den Berichten über
die diesbezügliche Einstellung der russischen

Soldaten im russisch-finnischen Krieg. Weil
der Soldat sich aber kein Urteil bilden kann,

muss er und darf er auch auf das Urteil seiner

Regierung hören und dementsprechend
handeln. Wir aber müssen uns hüten, über
falsch unterrichtete Menschen den Stab zu
brechen.

Deutlich kommt unsern Schülern heute die
Pflicht der Vaterlandsliebe zum Bewusstsein.

In Friedenszeiten ist es so leicht möglich,
dass politische Wühler hierin schweren
Schaden anrichten. Die gemeinsame Not
klärt die Ideen. Es muss auch gezeigt werden,

dass man sich vor den Opfern, die das

Vaterland verlangt, nicht drücken darf: vor
Militärdienst, der auch unter ersdhwerenden
Umständen geleistet werden muss, vor
Steuern usw.

So oft hört man auch die Frage, warum
der Papst nicht energischer gegen den Krieg
einschreite. Er habe doch die moralische
Macht über die Katholiken; wenn er ein Verbot

ausspräche, so müssten sie ihm doch

gehorchen. So und ähnlich klingen diese

Forderungen. Diese Fragenden sind meistens

grosse Idealisten, die sich das Leben möglichst

einfach vorstellen; zudem scheinen sie

die Berichte über die grossen Anstrengungen
des Papstes in ihrer Presse nicht gelesen zu
haben. Heute verstummen diese Fragen all¬

mählich, weil sich auch die ungläubige Welt
vor dem gewaltigen Friedenswerk des Papstes

bewundernd beugen muss.

Die zweite Fragengruppe umfasst vor
allem zwei weite Gebiete, die eine grosse
Anzähl Unterfragen enthalten. Sie sind
dadurch charakterisiert, dass sie zu eigentlichen
erzieherischen Problemen werden. Die eine
dieser grossen Fragen betrifft den Glauben

an die Vorsehung, die zweite die Verwilderung

der Jugend.

So mancher muss heute am eigenen Leibe

die Härte des Schicksals erfahren. Nicht nur
der Soldat, auch die verlassene Frau zu
Hause, der Sohn und die Tochter müssen

vielleicht sehr schwere Opfer bringen. Da

entsteht denn so leicht die Frage: Wie kann
auch der Herrgott dem zusehen? Diese Menschen

spüren das gewaltige Unrecht, das

mit den Kriegen verbunden ist, und sie glauben,

ein Zusehen Gottes sei mit seiner
Heiligkeit nicht vereinbar. Vor allem das

Unrecht, das Unschuldigen zugefügt wird,
verwirrt sie. Sie übersehen einmal die Tatsache

der Schicksalsverbunderiheit der Völker und
ihrer Angehörigen; sie übersehen weiter,
dass Kriege auch Strafen sind für frühere,
vielleicht auch nichtbeachtete Sünden dieser

Völker; und sie übersehen, dass auch der
Unschuldige, weil er eben zu der mit der
Erbsünde belasteten Menschheit gehört, von
Drangsal und Unglück heimgesucht wird, und
dass er gerade dadurch für die Sünden des

ganzen Volkes und der ganzen Menschheit
büsst und sühnt. Zudem hat ja der Herrgott
den Menschen den Verstand gegeben, den

sie gut gebrauchen sollen. Weil nun aber
die Menschheit in ihrer Starrköpfigkeit so oft

gegen die klare Vernunfteinsicht sich

verfehlt, darum lässt Gott sie auch die Folgen
ihrer eigenen Taten tragen. Wenn Gott
immer sofort eingreifen müsste, sobald ein
Unrecht geschieht, dann würde ein grosser Teil

der Menschheit nicht mehr bestehen. Ausserdem

darf man nicht übersehen, dass Gott
nicht nur heilig und gerecht ist, sondern auch

930



langmütig und barmherzig. Gottes
Eigenschaften sind aber so gross und vollkommen,
dass wir sie nie ganz in unserm Verstände
miteinander vereinigen können; ein Rätsel

bleibt immer bestehen; wir können nur vor
Gott uns niederwerfen und ihn demütig
anbeten. So werden wir auch die Kraft erhalten,

unser Schicksal zu bemeistern und uns
nicht von ihm erdrücken zu lassen.

Wenn wir aber so weit sind, werden wir
auch einsehen, dass es eine schwere Sünde
der Lieblosigkeit ist, über die vermeintlichen
Kriegsanstifter zu schimpfen, sie zu verwünschen

und zu verfluchen. Auch hier gilt der
Grundsatz, man solle nicht richten, damit
man nicht gerichtet werde. Und der echte
Christ wird viel eher auch über die Schuldigen

die Gnade und die Barmherzigkeit
Gottes herabrufen, damit sie nicht zugrunde
gehen, und damit sie das Unrecht einsehen

und sich bekehren.

Man hört heute wieder so viele Klagen
über die drohende und bereits eingetretene
Verwilderung der Jugend. Uns selbst ist sie

bis jetzt noch sehr wenig aufgefallen; aber

es ist zu begreifen, dass junge Menschen,
die vielleicht durch unregelmässigen
Schulbetrieb über viel freie Zeit verfügen, allmählich

ausser Rand und Band geraten, besonders

wenn auch zu Hause die ordnende und
feste väterliche Hand fehlen sollte. Es ist

dann so leicht begreiflich, dass der Gehorsam

zu wünschen übrig lässt, dass der
Kirchenbesuch allmählich schlecht wird, und
dass durch den Müssiggang allerhand
andere und unliebsame Dinge einreissen. Die
Gefahr ist sicher sehr gross. Das beste
Gegenmittel ist wohl eine kluge Heranziehung
der Jugend zur Mitarbeit mit den Erwachsenen.

So mancher Junge, besonders auf
dem Lande, muss schon -tüchtig mithelfen.
Dadurch wird sein Geltungsdrang sehr

befriedigt. Das kann für den einen sehr gut
sein; einem andern aber karm es eher schaden,

weil er dadurch nun auch schon meint,
er sei nun selbständig und müsse sich um

die Vorgesetzten nicht mehr kümmern. Vor
allem sollte hier das Verantwortungsgefühl
geweckt und gefördert werden.

Noch fast schlimmer aber scheint mir der
Verlust jeglichen Idealismusses zu sein. Tag
für Tag liest man von Triumphen der
Ungerechtigkeit; wer schlauer, gewissenloser und

draufgängerischer in der Kriegführung ist,

hat immer wieder Erfolge zu melden. Und

Erfolg imponiert den Jungen immer. So
verlieren sie den Sinn für die objektive
Werfordnung, für Recht und Gerechtigkeit. Für

den jugendlichen Geist sind diese Erscheinungen

überaus gefährlich; man weiss ja
auch, wie eifrig die jungen Burschen sich um
die militärischen Erfolge kümmern, und mit
welchem Eifer sie jeweilen Partei für diesen
oder jenen Kriegführenden ergreifen. Die

geistige Verrohung der Jugend scheint viel

gefährlicher zu sein als etwa der Uebermut,
der aus zu wenig Arbeit und zu wenig
geregeltem Leben entspringt. Hier muss auch

die Schule immer wieder eingreifen; für die
Schulentlassenen hat die Presse diese
Gewissensbildung zu besorgen. In der
Geschichte und im Religionsunterricht müssen

die Fragen wiederholt und mit nicht
ermüdendem Eifer gegen die jugendliche Unreife
und Urteilslosigkeit behandelt werden. Die

objektive Wertordnung und die grossen
Werte müssen immer wieder dargestellt werden.

Jedermann soll sich bemühen, die jungen

Menschen für das Echte und wirklich
Wertvolle zu begeistern. Und der junge
Mensch soll rechtzeitig erfahren, dass schon

oft in der Geschichte das Unrecht triumphiert
hat, dass es aber dadurch nicht gerechtfertigt

wurde. Vielleicht kann dann mancher

begreifen, dass auch jetzt die Weltgeschichte

zu einem grossen Teil Weltgericht
ist. So müssen wir immer den Geist
hochhalten und allen Erfolgen der Hölle zum
Trotz den echten Idealismus pflegen. Das ist

eine der wichtigsten Aufgaben, die wir heute

zu erfüllen haben.

Luzern. Franz Bürkli.

931


	Religionsunterricht in der Kriegszeit

