
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 22

Artikel: Gewissen und Autorität

Autor: Gutzwiller, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. MÄRZ 1940

Gewissen und Autorität
Die Frage nach dem Verhältnis zwischen

subjektivem Gewissen und objektiver Autorität

hat die Christen zu allen Zeiten beschäftigt.

Sie ist heute wieder von besonderem
Ernst. In manchen Ländern sind die Christen

vor schwerwiegende Entscheidungen
gestellt, ohne dass die Kirche noch in der Lage
ist, klare Weisungen zu geben. Manche sind

auch an eben diesen kirchlichen Weisungen
irre geworden, weil die Sicherheit und

Geradlinigkeit zu fehlen scheint. Man denke
etwa an das frühere kirchliche Verbot der

Zugehörigkeit zur NSDAP, z. T. sogar unter
Strafe der Exkommunikation, und an den

plötzlichen Umschlag zur Duldung, ja z. T.

sogar zur Empfehlung. Klare und ernste

Gewissensbildung ist darum eine eindringliche
Forderung für alle Christen, besonders aber
für Jugenderzieher, die doch nicht nur Wissen

vermitteln, sondern wirkliche Christen

formen sollen. Darum sind wohl ein paar
Hinweise nicht ganz überflüssig.

I. Die Frage.

Die Frage stellt sich von verschiedenen
Seiten her.

1. Im praktischen Leben.

Der Konflikt kann aus dem Gegensatz
zwischen persönlichem Gewissen und der

Autorität der Eltern entstehen.

Wenn z. B. eine katholische Tochter
Bekanntschaff mit einem protestantischen jungen

Mann hat, überzeugt ist, dass er als

edler, zuverlässiger und auch religiöser
Charakter ein guter Gatte und vorbildlicher Vater
sein werde, wenn ausserdem die Bekanntschaft

vielleicht schon längere Zeit dauert

26. JAHRGANG Nr. 22

und sich beide schon privat das eheliche

Versprechen gegeben haben, dann aber die
Autorität der Eltern ein entschiedenes Veto

einlegt, ist der Konflikt da. Die Tochter hält

es für eine Forderung des Gewissens, — ob
mit Recht oder mit Unrecht sei dahingestellt,
— ihr Versprechen zu halten, die Autorität
aber fordert das Gegenteil, so dass eine

Entscheidung auf alle Fälle schwierig und

schmerzlich ist.

Oder aber es kann um die Autorität
der Partei gehen. Wenn z. B. der von
der Partei angestellte und bezahlte Redaktor
eines Parteiblattes genötigt wird, zu irgend
einer Frage, einer Abstimmungsvorlage und

dergleichen der Parteiparole entsprechend
Stellung zu nehmen, persönlich aber vom
Gegenteil überzeugt ist, etwa in Fragen, wie
sie das Eidgenössische Strafgesetz
aufgeworfen hat, so ist der Konflikt unvermeidlich.
Folgt der Journalist seiner persönlichen
Ueberzeugung, so verliert er vielleicht seine
Stelle und steht mit Frau und Kindern auf der
Strasse. Folgt er aber dem Diktat der Partei,

so handelt er gegen seine Ueberzeugung
und damit, besonders wenn es um eine wichtige

Frage geht, gegen sein Gewissen. Wieviele

Journalisten sind heute und in den

vergangenen Jahren in Deutschland und andern

Ländern in diese schwierige Lage geraten!

Es kann aber auch ein Konflikt werden

zwischen Gewissen und Autorität des
Staates. Das trifft z. B. dann zu, wenn ein

Mensch aus religiösen Gründen Dienstverweigerer

wird, sich etwa als Angehöriger
einer Sekte auf das Gebot Gottes ,,Du sollst

849



nicht töten" beruft, während die rechtmässige

staatliche Autorität von ihm nicht nur
Militärdienst, sondern eigentlichen Kriegsdienst

mit der Waffe fordert. Oder wenn der
Staat Devisengesetze erlässt, die einen
Menschen hindern, seinen finanziellen Verpflichtungen

gegenüber Gläubigern im Ausland

nachzukommen. Auf der einen Seite drohen
ihm Gefängnis und andere schwere Strafen,
auf der andern erhebt die Forderung der
Gerechtigkeit gebieterisch ihre Stimme.
Oder wenn der Staat Schulgesetze aufstellt,

von den Lehrkräften verlangt, dass sie in der
Schule eine Weltanschauung lehren, die der
persönlichen Ueberzeugung, dem Gewissen
des Lehrers widerstreitet.

Noch schmerzlicher wird der Konflikt,

wenn es sich um die Autorität der
Kirche handelt. Als z. B. die kirchliche
Autorität die Zugehörigkeit zur Action fran-

<;aise und das Lesen des entsprechenden
Blattes unter Androhung der Exkommunikation

verbot und doch weite Kreise der
französischen Katholiken überzeugt waren, dass

gerade diese Richtung allein imstande sei,
die kirchlichen Rechte gegen das laizistische

Regime zu schützen und zu verteidigen, waren

viele Katholiken in peinlichster Lage.
Oder wenn ein Arzt zu einer Sdhwergeburt
gerufen wird, vor dem allerdings seltenen,
aber immerhin möglichen Dilemma steht,

entweder Mutter und Kind sterben zu lassen,

oder den von der Kirche verbotenen Eingriff
zu machen und so durch die Tötung des Kindes

das Leben der Mutter zu retten, so kann
das ebenfalls zu einem subjektiven Konflikt
werden, der für den Arzt schwerwiegende
Folgen haben kann.

So greift die Frage tief ins persönliche
Leben und Schicksal der Menschen ein und
stellt sie vor Entscheidungen, die vor Gott
und den Menschen ernst und wichtig sind.

2. In geistesgeschichllichem Zusammenhang.

Das 19. Jahrundert war der letzte Ausläufer

des Individualismus. Dieser hatte seinen

Anfang genommen zur Zeit der Renaissance

und des Humanismus, als die festgefügte
Ordnung des Mittelalters zersdhlagen und

der Einzelmensch, die Einzelpersönlichkeit in

die Mitte des Denkens gerückt wurde. Die

Entwicklung des Individuums hatte seitdem

immer weitere Fortschritte gemacht und seit

der französischen Revolution, also praktisch
im 19. Jahrhundert, ihre letzten Auswirkungen
erfahren. Es zeigte sich in der Kunst, wo der

Impressionismus führend war. In der
Wirtschaft, wo das „laisser faire, laisser aller"
den Einzelnen sdhrankenlos machen liess. Im

sozialen Leben, wo der Kampf afler gegen
alle durch eine Art Zuchtwahl das Ueberleben
des Passenden besorgen musste. In der
Politik, wo der Nachtwächterstaat keine andere

Aufgabe mehr hatte, als die Sicherheit und
Ruhe des Einzelmenschen zu überwachen
und zu garantieren. Die Auswirkung zeigte
sich schliesslich auch in der Philosophie durch
den Ausbau des philosophischen Idealismus
bis zur unmöglichen Theorie des Solipsismus.
Und in der Theologie, in welcher das Denken,

Fühlen und Wollen des Einzelmenschen

ausschlagebend wurde. Das Denken im
Rationalismus, der alle Mysterien, alle Wunder,
alles Uebernatürliohe ausmerzte. Das Fühlen
in der Sohleiermacher'schen Auffassung von
Religion als dem Gefühl der schlechthin igen

Abhängigkeit, und vom Christentum, dessen

vollendetster Ausdruck das Lied sei. Das

Wollen in der Autonomie der Moral, in der

alleinigen Sorge um das eigene, persönliche
Seelenheil. Daher auch in der Frömmigkeit
eine Ueberbetonung des subjektiven Betens,

etwa der Kommunionandacht, des privaten
,,Anhörens" der hl. Messe usw.

Es ist klar, dass eine solche Zeit den
Akzent ganz auf das Gewissen legte, mit fast

völligem Ausschluss eines autoritativen
Einflusses auf dieses Gewissen. Die Formulierungen

lauteten sehr verschieden. Man sprach

von Toleranz, von Gewissensfreiheit, von der
Religion als Privatsache, oder sagte, dass

jeder nach seiner Fac;on selig werden müsse.
Das 20. Jahrhundert brachte, besonders

850



seif der Nachkriegszeit, den Umschlag ins

andere Extrem. Der Einzelne verschwindet.
Er hat nur noch Bedeutung als Glied des
Kollektivs, gleichgültig ob es das mechanische
Kollektiv der Klasse, das juridische Kollektiv
des Staates oder das biologische Kollektiv
der Rasse ist. Der Einzelne ist nur noch
Schraube am Apparat des Kollektivs,
Rädchen am Mechanismus der Menschheit, oder
Bürger seines Staates, oder „Soldat der
Arbeit". Die Gemeinschaft steht im Vordergrund.

Das zeigt sich im sozialen Leben
durch das Klassenbewusstsein, im
Wirtschaftsleben durch die Planwirtschaft, in der
Politik durch den völkischen Gedanken und
die Rassenideologie mit ihrer Vermassung
und Vermachtung. Zeigt sich in der Theologie

durch ein viel stärkeres Betonen der
Gliedschaft am Corpus mysticum Christi und

dementsprechend einer Bevorzugung des

liturgischen Gebetes vor dem persönlichprivaten

Beten.
Es ist klar, dass diese Zeit den Akzent wieder

auf die Autorität legt, hinter der das
Gewissen des Einzelnen zurücktreten muss. Man

spricht dann von Disziplin, vom Marschieren
auf Kommando, von der Verantwortlichkeit
der geistigen Führer etc.

So steht auf der einen Seite eine Ueber-

betonong des Gewissens bis zur Aushöhlung
der Autorität, auf der andern Seite eine

Ueberbetonung der Autorität bis zur
Vergewaltigung der Gewissen.

3. In apologetischer Sicht.

Die Frage nach dem Verhältnis von
Gewissen und Autorität wird vielfach zu einem

Gegensatz zwischen Protestantismus und
Katholizismus zugespitzt.

Der Protestantismus soll die Religion des

Gewissens sein. Man weist etwa hin auf
Luther, der sich auf dem Reichstag zu Worms

gegen jegliche Autorität der Staates und der
Kirche, des Kaisers und des Papstes auf sein

Gewissen beruft. Man betont, dass der
Einzelne beim Lesen der Hl. Schrift vom
Heiligen Geist erleuchtet sei und die Wahrheit

finde, dass infolgedessen die Festlegung auf

ein Bekenntnis und die Unterstellung unter
kirchliche Leitung und Führung unprotestantisch

sei.

Der Katholizismus hingegen sei das
Christentum der Autorität. Daher die Führung der
einzelnen Gläubigen durch den Priester im

Beichtstuhl und durch die unfehlbaren
Entscheidungen des Papstes. Daher auch das

Gehorsamsgelübde derer, die nach der
Vollkommenheit des Christentums streben. Die
schärfsten Formulierungen dieses Gegensatzes

finden sich in Dostojewskis „Grossinquisitor"

und in Bernhard Shaws „Johanna".
Dostojewski lässt den Grossinquisitor sagen,
die Menschen seien nicht fähig, in ihrem
Gewissen zu entscheiden. Die kirchliche Hierarchie

habe das erkannt und darum den
Menschen diesen Entscheid abgenommen. Shaw

geht noch weiter. Nach ihm sind die
Menschen nicht bloss unfähig, sondern es ist

ihnen geradezu verboten, sich an ihr persönliches

Gewissen zu halten, denn diese

Betonung des eigenen Gewissens sei der

eigentliche Urgrund der Häresie.
So hat also das Problem verschiedenartigste

Bedeutungen erlangt. Grund genug,
sich damit auseinanderzusetzen.

II. Grundsätze zur Lösung.

Es seien hier nur in Kürze die wichtigsten
Prinzipien betont, an welche die Lösung der

Frage sich zu halten hat.

f. Ein Konflikt zwischen Gewissen und
Autorität ist objektiv unmöglich.

Beides sind Schöpfungen Gottes. Gott hat

die Autorität grundgelegt. Die elterliche
Autorität im 4. Gebot, die staatliche in der

Forderung, dem Cäsar zu geben, was des

Cäsars ist (Mt. 22, 21), und im grossen Wort
des Römerbriefes, dass alle Gewalt von Gott
stamme (Rom. 13). Die kirchliche in der

Uebertragung der Jurisdiktionsgewalt an die
Apostel und ihre Nachfolger: Was ihr auf
Erden bindet, ist gebunden im Himmel (Mt.
18, 18).

851



Aber auch das Gewissen ist den Menschen

von Gott gegeben. Es ist das ins Herz
geschriebene Gottesgesetz (Rom. 2, 15). Der

Mensch ist ein geistiges und freies Wesen,
soll darum auf Grund seiner Erkenntnis von
Gott die Entscheidung treffen. So ist ihm das

Gewissen gegeben als Mahner und Warner

vor der Tat, als Zeuge während der Tat, als

Verteidiger, Ankläger und Richter nach der
Tat, Gott kann sich aber nicht widersprechen
ur.d durch die rechtmässige Autorität eine

rechtmässige Forderung stellen und zu gleicher

Zeit im Gewissen vom Menschen das

Gegenteil verlangen.

2. Der Konflikt ist aber subjektiv möglich.

Die Autorität kann ihre Kompetenzen
überschreiten, in Dingen urteilen, in denen sie

nicht zuständig ist, Forderungen stellen, zu
denen sie keine Befugnis hat. Anderseits ist

der Mensch in seinem Erkennen begrenzt, in

seinem Urteil vielen Täuchungen unterworfen.

Sein Gewissen kann verbildet sein. Der

indische Fakir glaubt, mit seinen grotesken,
unmenschlichen Uebungen Gott zu gefallen.
Wenn die Menschen dem Götzen Moloch
ihre eigenen Kinder opferten, oder wenn,
wie Jesus ausdrücklich sagt, die Menschen

glauben, Gott einen Dienst zu erweisen,

wenn sie die Apostel töten (Joh. 16, 2), so

sind das doch erschütternde Beweise völlig
verbildeter Gewissen.

3. Was hat in einem solchen subjektiven
Konfliktsfall zu geschehen1

Beide Instanzen sind zu berücksichtigen.
Die Autorität muss auf die Gewissen

der Einzelnen weitgehend Rücksicht

nehmen. Denn der Gewissenszwang, die
Gewissensvergewaltigung ist ein Eingriff in die
Rechte der Persönlichkeit. In unserer Zeit der

Vermassung und Vermachtung, der Willkür
und des Terrors muss die Kirche mit aller

Eindringlichkeit das Gewissen und seine

Rechte gegen den Zugriff der Gewalt schützen.

Aber die Autorität darf nicht nur an

den Einzelnen denken, sondern muss das

Gemeinwohl im Auge haben, muss, wo die
Rücksicht auf den Einzelnen das Gemeinwohl
wesentliöh schädigt, unter Umständen auch

gegen den Einzelnen Gewalt brauchen.

Wenn Mahnung und Warnung nichts helfen
und der Mensch sich auf sein irriges Gewissen

versteift, hat die Autorität das Recht und

die Pflicht, einzugreifen. So kann ein Staat es

nicht dulden, dass die Menschen aus irrigem
Gewissen heraus Dienstverweigerer werden.
Denn wenn die staatliche Autorität solche
Irrtümer um sich greifen lässt, ist die Wehr-

haftigkeit, die Widerstandskraft und damit
die Existenz des Staates bedroht und innerlich

ausgehöhlt. Auch die kirchliche Autorität
muss im Hinblick auf das Gemeinwohl, für
das sie verantwortlich ist, gegen irrende

Menschen, die weder durch Güte, noch
durch Strenge ihr falsches Gewissen
korrigieren lassen, unter Umständen mit Gewalt

eingreifen. So war die Inquisition zu erklären.

Denn die Kirche wusste und weiss um
die verderblichen und verheerenden Wirkungen

schleichender Irrtümer. Ideen können

die Welt revolutionieren. Sind es falsche

Ideen, so führen diese Umwälzungen zur
Katastrophe.

Der Einzelmensch hingegen muss

seinem Gewissen folgen. Er wird im
Konfliktsfall sein Urteil ruhig und ernstlich
überprüfen müssen. Wird sich mit zuverlässigen,
gewissenhaften und erfahrenen Menschen

besprechen, durch Gebet um die Erleuchtung

Gottes bitten. Bleibt sein Gewissen aber
trotzdem bei seinen Forderungen, kommt er
also in den Zustand eines unüberwindlichirrigen

Gewissensurteils, so muss er diesem
seinem Gewissen folgen. Denn er wird von
Gott nach seinem Gewissen beurteilt und

gerichtet. Wenn der Mensch etwas für Sünde

hält, darf er es nicht tun, selbst wenn es
objektiv erlaubt wäre. Und wenn er etwas für
erlaubt hält und von der Erlaubtheit wirklich
im tiefsten Innern restlos überzeugt ist, so
darf er es tun. Ja, wenn er es für seine Pflicht

vor Gott hält, muss er es tun, selbst wenn

852



dieses sein Urteil falsch und irrig ist. Der hl.

Bonaventura betont, dass der Mensch seinem

irrenden Gewissen folgen müsse, selbst wenn
er sich dadurch die Exkommunikation
zuzöge. Und Thomas von Aquin geht so weit,
dass er erklärt, der Mensch dürfe den christlichen

Glauben, der doch zum Heile notwendig

sei, nicht annehmen, wenn seine
Vernunft diesen als Irrtum beurteile und sein
Gewissen ihn infolgedessen nötige, nicht zu
glauben (S. Th. I. 2 q. 19 a. 5). Die Schuldfrage

liegt dann eben nicht im augenblicklichen

Entscheid, sondern liegt meistens weiter

zurück, in der vernachlässigten oder
falschen Gewissensbildung.

4. Wie können die Konflikte nach Möglichkeit

vermieden, in ihrer Schärfe abgeschwächt

und in ihrer Häufigkeit vermindert werdenl

Da sowohl das Gewissen wie die Autorität
auf Gott zurückgehen, wird die Einigung beider

am besten erreicht durch den Blick auf
den gemeinsamen Ursprung und gemeinsamen

Beurteiler: auf Gott. Je mehr Gott in

die Mitte gestellt wird und alle sich ihm und
seinem Willen bedingungslos unterstellen,
desto mehr verschwinden diese Konflikte.

Die Autorität muss religiös unterbaut werden.

Wenn die Träger der Autorität sich be-
wusst sind, dass sie ihre Gewalt von Gott
haben und infolgedessen für den Gebrauch
ihrer Macht Gott verantwortlich sind, dass sie

also letztlich nur Exekutivorgane göttlicher
Macht und Gewalt sind, werden sie die
Gewissen besser respektieren, ihre Grenzen
einhalten, in ihrem Vorgehen und all ihren
Erlassen und Anordnungen gerechter und

umsichtiger werden. Aller Willkür ist durch diese

religiöse Auffassung der Boden entzogen.
Die verschiedenen Träger der Autorität wissen

sich dann auch in die objektive, von Gott
gegebene Ordnung hineingestellt, wissen,
dass es neben und über ihnen auch noch
andere irdische Gewalten gibt, auf die sie
Rücksicht zu nehmen und denen sie sich z.

T. auch zu unterstellen haben. Dieses

Sicheinfügen in diesen Ordo, in diese Stufung
und Hierarchie der Gewalten sichert die
richtige Abgrenzung nach allen Seiten hin.

Der Mensch seinerseits hat sein Gewissen

zu schulen, zu formen und zu bilden, und

zwar wieder im Blick auf Gott und auf die

seinen Willen verkündende und erklärende
Kirche. Die Gewissensbildung ist gerade
heute eine dringliche Aufgabe für jeden
Christen und eine besonders ernste Pflicht

der Erzieher. Wie viel Unheil geschieht
nicht immer wieder durch ein verbildetes
Gewissen in den Fragen des 6. Gebotes.
Wenn etwa die Kinder den Unterschied
zwischen unkeusch und unanständig nicht

lernen, infolgedessen nicht wissen, was sündhaft

und was bloss unschicklich ist. Wenn
sie am Ende gar durchaus natürliche Dinge
für unerlaubt halten und so immer wieder

subjektiv sündigen, wo objektiv nicht nur
keine Schuld, sondern vielleicht sogar eine

Notwendigkeit besteht. Wie mangelhaft sind

die Gewissen oft in den Fragen der Berufsarbeit

und der Berufspflicht gebildet! Wie
schwach reagieren manche Gewissen in

Fragen und Verpflichtungen finanzieller Natur!

Wie leicht gehen Menschen über ihr

Gewissen hinweg beim Urteil über die
Mitmenschen! Alles infolge mangelhafter
Bildung und Verfeinerung des Gewissens.

Wenn beides ehrlich und ernstlich religiös
gesehen wird, die Autorität und die innere

Gewissensstimme, dann werden die
Konflikte zwar nicht gänzlich aus der Welt
geschafft, aber sie werden seltener, und wenn
sie kommen, sind sie leichter zu lösen.

Autorität ohne Rücksicht auf die Gewissen
schafft Sklaverei. Gewissen ohne Rücksicht

auf Autorität ist Irrtum und Chaos. Autorität
und Gewissen, beide geeint in demselben

einen Willen Gottes, ist Ordnung. Der katholische

Mensch ist aber immer ein Mensch

der Ordnung.

Zürich. Richard Gutzwiller.

853


	Gewissen und Autorität

