
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 21: Vererbungsfragen in Erziehung und Schule II

Artikel: Vererbung oder Erziehung? [Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Versorgung wird doch zumeist ihm über-
bunden.

Der unchristliche Staat versteigt sich dabei

zu unerlaubten Methoden. Werden die
Ursprungsstätten neuen Lebens entfernt, so

spricht man von Kastration. Sie wird vor
allem bei Verbrechern angewendet, die ein

zu stark entwickeltes Triebleben haben. Wird
sie als Strafe für verübte Verbrechen
verhängt, so ist vom religiösen Standpunkt aus
nichts dagegen einzuwenden, sofern die
Schwere dieser Strafe zur Schwere des
Verbrechens im richtigen Verhältnis steht.

Werden aber nur die Zuleitungswege zu

neuem Leben unterbrochen, spricht man von
Sterilisation. Hier handelt es sich um einen

Eingriff in die natürlichen Funktionen des

menschlichen Organismus und damit in die
Urrechte der Persönlichkeit. Wo kein
Verbrechen vorliegt und keine Notwendigkeit
zur Rettung des ganzen Organismus vorhanden

ist, ist die Sterilisation auch von staats-

wegen sittlich unerlaubt. Das Rundschreiben
Pius XI. „Casti Conubii" vom 31. Dezember
1930 hat da volle Klarheit geschaffen.

Nach diesem Blick auf die Vererbung
seelischer Erkrankungen und ihre Bekämpfung
ergeben sich einige Richtlinien auch für die
Schulerziehung. Schon in der Normalschule
wird man das höchste Gewicht legen müssen

auf eine gut christliche Gesamterziehung,

man wird alles fernzuhalten suchen, was
krankhafte Anlagen reizen und auslösen

könnte, alles aufbieten, was Hemmungen und

Sicherungen gegen sie in den Seelen schafft.

In den Spezialklassen wird man besonders

achten auf keimschädigende Faktoren wie

Tuberkulose, Alkoholvergiftung, Syphilis etc.,
dass sie nicht in weitere Kreise dringen, auch

auf Unterernährung und Milieuverderbnis
und die entsprechenden Massnahmen treffen.

Kinder aus Trinkerfamilien bedürfen

eigener Beobachtung und Behandlung. Bei

Fürsorgezöglingen, die ererbte Uraniagen mit
sich bringen, bleibt wohl kein anderer Ausweg

als die dauernde Versorgung. Bei

Kindern aus Verbrecherfamilien weiss man, dass

die Anlagen zum Verbrechertum ebenfalls

vorhanden sind, aber auch nur dann ausgelöst

werden, wenn sie in die dazu günstige
Lebenslage hineinkommen. Es müssen also

die Umweltreize nach dieser Richtung abgehalten

und die Triebe in andere Wertrichtung
geleitet werden, alles Aufgaben, ,,des

Schweisses des Edelsten wert". Der Rem-

brandtdeutsche hat einst gesagt: ,,Ich denke

Tag und Nacht daran, wie ich den Menschen,
vorab den jungen Menschen, helfen kann."
In diesem Sinn und Geiste denkt und wirkt
die „Schweizer Schule" jahraus, jahrein, und

ihre Leser mit ihr.

Bad Schönbrunn. J. B. Schönenberger.

Vererbung oder Erziehung?
ii.

An dem Gesetz ist nicht zu rütteln, dass

der Mensch alle seine Anlagen, seine
leibseelischen Anlagen, in den Generationszellen

angelegt, bei der Zeugung von den
Eltern empfängt.

Aber ebenso unerschütterlich fest steht das

andere Gesetz, dass alle diese ererbten
Anlagen nicht starr, dass sie erzieherisch
beeinflussbar sind. Das gleiche gilt vom dritten

Gesetze: dass jede dieser Anlagen nach

* Siehe Nr. 20.

Entwicklung durch erzieherische Einflüsse

geradezu — schreit. Erziehung hier im

allgemeinsten Sinne genommen als absichtliche
und als bloss funktionelle Beeinflussung; als

Beeinflussung durch Menschen, durch Natur,
Kultur und Schicksal; als Beeinflussung durch
den eigenen freien Willen; endlich als

Beeinflussung auf übernatürlichem Wege durch

die Gnade.

So sicher es ist, dass der Mensch von

unten kommt, von der Wurzel, das heisst

von dem, was ihm die Erzeuger ins Leben

803



mitgegeben haben — ebenso sicher ist es,
dass er auch von aussen (durch alle
möglichen Erzieher und Miterzieher), dass

er ferner von innen (Selbsterziehung) und
dass er von oben (Gnadenhilfe) kommt.

Aber noch einmal: Voraussetzung, Grundlage,

Grundbedingung für alle Erziehung ist

die Anlage. Was immer an erzieherischen
Einflüssen auf den Menschen einwirkt, wirkt
nur in dem Masse, als die Anlage dafür
vorhanden ist. Erziehung kann nicht nur keine
neue Anlage geben; auch die Entwicklungsmöglichkeit

vorhandener Anlagen ist an
Gesetze gebunden, die in der Anlage selber
enthalten sind. ,,Quidquid recipitur ad mo-
dum recipientis recipitur Was immer

aufgenommen wird, wird nach der Art dessen

aufgenommen, der es aufnimmt." Die
ursprünglichste Art des Aufnehmenden aber
ist die von den Eltern ererbte Anlage. —
So sehr gilt dieses Gesetz, dass sogar die
Theologie sagt, die Gnade setze die Natur

voraus, baue auf ihr und erhöhe sie.

Sprechen wir zuerst wieder von den
erzieherischen Möglichkeiten bei der
leiblichen Veranlagung!

Wer schon mindersinnig auf die Welt kam

(dieser Mangel ist allerdings meistens nicht
ererbt im eigentlichen Sinne des Wortes,
sondern bloss angeboren!), dem wird auch

die beste Erziehung den fehlenden Sinn nicht

geben können. Aber sie kann doch durch
erzieherische Beeinflussung anderer Sinne

einen solchen Menschen zu einem brauchbaren

Glied der menschlichen Gesellschaft
machen. Wer ferner von Geburt aus
sinnesschwach ist, bei dem wird auch die beste

Erziehung die Sinnesschwäche nicht aufheben;

aber durch erzieherisch richtige Uebung
des schwachen Sinnes — vorausgesetzt, dass

die Sinnesschwäche im Nerventeil ihre
Ursache hat — werden doch erstaunliche
Resultate erzielt. Belege dafür findet man in

jedem Lehrbuch der Heilpädagogik.
Weiter! Ein Mensch, der von seinen

Eltern einen schwächlichen Organismus erbte,

wird auch durch zuträglichste Ernährung und

durch gewissenhafteste Pflege kaum je ein

Athlet werden. Aber gewissenhafte Erziehung

wird viel von dem, was die Natur

versagte, ersetzen.

Vererbung seelischer, im besondern

geistiger Eigenschaften!

Ein ausgesprochen geistesschwacher
Mensch wird auch bei anregendster Erziehung

und geschicktestem Unterricht sein

Leben lang geistig schwach bleiben. Aber

er kann doch — falls es sich nicht um einen

eigentlichen Idioten handelt — durch Erziehung

soweit gefördert und daneben in irgend
einer Arbeit geschickt gemacht werden, dass

er ein brauchbarer Mensch wird und seinen
Mitmenschen nicht nur zur Last fällt. Ueber-

haupt können — im normalen und im
geistesschwachen Menschen — alle Geisteskräfte:

Gedächtnis, Phantasie, Urteilskraft,
Gefühl, Wille usw., durch Uebung
vervollkommnet werden. Ob nun diese „Kräfte"
als solche vervollkommnet werden, wie die
ältere Psychologie lehrte, oder ob, was
wahrscheinlicher ist, nur die Begleiterscheinungen

solcher Tätigkeiten, soweit sie mit dem

Nervensystem zusammenhängen,
vervollkommnet und dazu neue Methoden erlernt
werden, wie ernst zu nehmende neuere
Psychologen behaupten, bleibe hier unerör-
tert. Auf jeden Fall bleibt das alte Gesetz
bestehen, dass alle Anlagen durch Uebung
— und nur durch Uebung — vervollkommnet

werden. Ueben aber ist Erziehung,
Selbsterziehung und vielfach durch
Fremderziehung angeregt.

Gewiss kann die Erziehung aus einem
ausgesprochen und einseitig mathematisch

veranlagten Menschen keinen grossen
Philologen, aus einem ausgesprochen und

einseitig theoretisch veranlagten
Menschen keinen grossen Praktiker und aus
einem reinen Praktiker keinen grossen
Gelehrten machen. Aber das braucht es auch
nicht. Das darf sie nicht einmal. Gott will
beide: den Theoretiker und den Praktiker,

804



den Mathematiker und den Philologen. Gewiss

wird ein Mensch, an dessen Wiege alle
Musen ausgeblieben, auch bei sorgfältigster
ästhetischer Erziehung, die Welt nicht durch
Werke des Schönen bereichern; ja, er wird,
falls es einen solch armen, aber sonst
normalen Menschen überhaupt gibt, dem Schönen,

das andere geschaffen, kaum je ein

grosses unmittelbares Interesse entgegenbringen.

Man sagte vor einiger Zeit noch, es gebe geistig
durchaus normale, ja sogar geistig hochstehende
Menschen ohne jede musikalische Veranlagung.
Heute weiss man, dass das nicht der Fall ist, dass,

wenn es sich nicht um einen organischen Fehler
handelt, auch der sogenannte „gänzlich unmusikalische"
Mensch bei richtiger musikpädagogischer Erziehung
bis zu einem gewissen Grade musikalisch gemacht
werden kann. Ein gleiches wird auch für die andern
Künste gelten.

Gewiss kann die Erziehung aus einem von
Natur zur Schwermut geneigten Menschen
keinen „Bruder Immerfroh", aus einem
geborenen „Luftibus" keinen Büsser, aus einem
Phlegmatiker keinen Sanguiniker machen.
Aber das braucht es auch nicht. Das soll sie

nicht einmal wollen. Denn beide: der
Sanguiniker und der Phlegmatiker, der mehr
Frohe und der mehr Ernste, beide haben ihre
besondere Rolle zu spielen auf Erden, beide
können der Mitwelt zum Segen gereichen,
beide können und sollen selig werden.
Wenn es der Erziehung nur gelingt, schädliche

Einseitigkeiten zu verhindern oder zu
heilen, dann hat sie ihre Aufgabe erfüllt; dass

sie das aber kann, werden wir unten sehen.

Es wird zwar vom grossen Genfer Bischof Franz von
Sales erzählt, er sei von Natur sehr heftig und zum
Jähzorn veranlagt gewesen, in seinem spätem Leben

jedoch hätte er seine Natur ins Gegenteil verwandelt

gehabt. Mir kommen bei so summarischer Erzählung

einige Bedenken. Es könnte ja auch sein, dass

seine Veranlagung zum Jähzorn sich nur in der Jugend
besonders auswirkte, später aber, vermöge einer ihr

innewohnenden, auch von den Eltern ererbten Geset-
zesmässigkeit sich umbildete. Auch der Mensch hat

ja bekanntlich seine Gezeiten, nicht nur seine Tagesund

Monats- und Jahresgezeiten, sondern auch seine

Entwickkings- und Lebensgezeiten. Oder vielleicht
ist in ihm — wieder von Natur aus, vermöge einer

besondern Anlage — mit zunehmendem Alter unter

irgend einem trefflichen, selbst- oder fremderzieherischen

Einfluss eine andere in ihm lebende, auch von
den Eltern ererbte Kraft lebendig und wirksam
geworden, welche die Anlage zum Jähzorn „überdeckte"

und unschädlich machte. Oder Gott hat an ihm

ein besonderes Gnadenwunder gewirkt — was aber
nicht ohne weiteres anzunehmen ist, weil ja die
Gnade immer an die Natur anschliesst.

Also wurde wahrscheinlich nicht die Natur, die
ererbte Anlage, in eine andere verwandelt; es wurde

— durch erzieherische Einflüsse von innen oder von
aussen oder von oben — die ererbte Anlage bloss
unschädlich gemacht.

Und jetzt jene Anlagen, auf die es im
Leben und im Sterben, fürs Diesseits und fürs

Jenseits, ganz besonders ankommt: die

sittlich-religiösen Anlagen des
Menschen und die Möglichkeit, sie erzieherisch

zu beeinflussen!
Hier machen dem pädagogischen

Pessimisten folgende Tatsachen besonders zu
schaffen:

dass jeder Mensch mit der Erbsünde, das

heisst mit der Neigung zum Bösen
behaftet auf die Welt komme, ur>d dass auch
die beste Erziehung diese Anlage nicht
wegbringe;

dass ferner jeder Mensch über diese
erbsündliche Veranlagung hinaus von seinen
Eltern noch weitere böse Anlagen
erbe;

dass es endlich unmöglich sei, auCh nur
eine einzige dieser „bösen Anlagen"
auszurotten.

Solchem Pessimismus gegenüber beruft
sich der vernünftige Optimist auf folgende
Gesetze:

Erstes Gesetz: Der Mensch hat —
wenn wir die Erbsünde ausnehmen —
überhaupt keine bösen Anlagen. Seine

Anlagen sind seine Triebe, die ihn, ihrer Natur

und Bestimmung nach, zu Tätigkeiten
veranlassen sollen, die zur Erhaltung und
Entwicklung seiner selbst und der menschlichen
Gesellschaft notwendig oder wenigstens
nützlich sind. Der Mensch hat keine bösen
Triebe, also keine bösen Anlagen. Man
denke an den Selbsterhaltungstrieb, den Er-

805



werbstrieb, den Nahrungstrieb, den
Gesellschaftstrieb, den Tätigkeitstrieb, den Ruhetrieb,

den Zerstörungstrieb, den Wissenstrieb,

den Freiheitstrieb, den Ehrtrieb, den
Geschlechtstrieb usw. Alle diese Triebe sind

von Natur aus gut. Sie werden erst gefährlich,

wenn sie übermässig stark oder — im

Verhältnis zu andern Trieben — zu schwach

sind.

Und wir nennen erst das Wollen und

Handeln aus solcher Triebhaftigkeit heraus

gut oder bös, je nachdem der Trieb sich

der Herrschaft der Vernunft unterwirft oder
im Gegensatz zu den Forderungen der
Vernunft sich betätigt.

In allen diesen Trieben liegen ja ungeahnte

Möglichkeiten — zum Guten, wenn
sie der Mensch „bezähmt, beherrscht", zum
Bösen, wenn er ihr Sklave wird. Wie wahr
ist doch, wenn man die Tugend der Gottesliebe

ausnimmt, das Wort Goethes, dass der
Mensch von Natur keine Tugend besitze, die
nicht zum Fehler, und keinen Fehler, der
nicht zur Tugend werden könne. Und wie
treffend ist die Bemerkung der Ellen Key: aus

jedem Fehler des Kindes die entsprechende
Tugend herauszufinden, sei das köstlichste
Geheimnis wahrer Erziehungskunst.

Damit sind wir schon beim zweiten
Gesetze:

Den Trieben gegenüber ist die Erziehung
nicht ohnmächtig. Sie kann eine regellose
Befriedigung der Triebe begünstigen oder —
verhindern. Im ersten Falle wird der Trieb

übermässig stark und entzieht sich dann nur
allzu leicht der Herrschaft der Vernunft. Im

andern Falle wird seine Macht beschränkt,

dagegen die Macht der Vernunft gestärkt.
„Beherrsch1 dich einmal nur, das gibt der
Seele Kraft zu folgender Enthaltung. Das

ändert fast den Stempel und treibt den Teufel

aus", lesen wir bei Shakespeare. — Die

Erziehung kann noch mehr: sie kann andere

Triebe, die von Natur zu schwach sind, durch
besondere Massnahmen zu Betätigung anregen

und sie dadurch stärker machen.

Ein drittes Gesetz: Der Mensch ist

nicht nur „zum Bösen geneigt von Jugend

an", er ist auch zum Guten geneigt von

Jugend an. Vermöge der ihm innewohnenden

sittlichen Anlage, des sittlichen Triebes —
Gewissen nennt es der Katechismus —,
reagiert der Mensch auf jedes Wollen und

Tun, das mit seinem sittlichen Bewusstsein im

Widerspruche steht, negativ. Er hat Unlust-

gefühle, es ist ihm nicht wohl dabei, er hat

„Gewissensbisse". Wie alle Anlagen, kann

aber auch die sittliche Anlage, kann das

Gewissen des Menschen durch Selbst- und

Fremderziehung geschärft, verfeinert oder

geschwächt, abgestumpft werden.

Und übrigens lernt der Mensch ja eigentlich

erst durch die Erziehung, was gut und
böse ist. Wenn er die sittliche Veranlagung
auch von Natur in sich trägt, so wird für das

sittliche Urteil und damit für das Gewissen
des Kindes erst das gut und bös, wofür es

von den Eltern belohnt und bestraft wird, was

es die Eltern selber tun und unterlassen sieht,

von dem die Erzieher ihm sagen, es sei gut
oder bös.

Nein, der sittliche Charakter eines
Menschen wird nicht eindeutig durch das

bestimmt, was er an sittlichen Anlagen von den
Eltern erbte. Nein, mit dem „geborenen
Verbrecher" von Lombroso ist es nichts. Es

ist aber auch nichts mit dem „geborenen
Heiligen". Beides wird man nur durch Erziehung,

durch Selbst- und Fremderziehung.
Durch richtige Erziehung — zum Heiligen
und durch unrichtige Erziehung zum
Verbrecher — vorausgesetzt, dass man für das

eine oder für das andere eine besondere

Veranlagung ins Leben mitbrachte.

Es ist nun für die Erziehung zum Heiligen
und zum Verbrecher — oder sagen wir
einfacher: zum Guten und zum Bösen — von
besonderer Bedeutung, dass diejenigen, die
dem Menschen die Anlage vererben, auch
seine ersten, seine wichtigsten Erzieher sind.

Gute Erzeuger sind meistens auch gute
Erzieher. Sie tragen ja das, was sie dem Kinde

806



vererben, als köstliches Gut in ihrer eigenen
leib-seelischen Natur. Dadurch sind sie selber

gut und erziehen darum meistens auch

ihre Kinder im Geiste dessen, was sie sind.

Und schlechte Erzeuger sind in der Regel
auch schlechte Erzieher. Denn auch sie

tragen in sich, was sie ihren Kindern in der

Zeugung an „bösen Anlagen" geben. Sie

leben darum wohl meistens auch ihrer
Veranlagung entsprechend und wirken auch
erzieherisch in der Richtung dieser Anlagen.

Aus dieser Tafsache heraus ergeben sich

— schon vom irdischen, eugenischen Standpunkt

aus, aber ebenso sehr auch im Lichte
des Ewigen betrachtet — zwei besonders

wichtige Folgerungen für das Eheproblem.
Erstens sollten besonders jene zur Ehe schreiten,

die ein wertvolles Ahnenerbe in sich

tragen. Und zweitens sollten diese Ehen

besonders fruchtbare Ehen werden. Ein Blick
in das tägliche Leben jedoch zeigt leider,
dass eher das Gegenteil der Fall ist. Junge
Menschen mit weniger günstigem oder
ungünstigem Ahnenerbe heiraten in der Regel
leichter und früher als die andern, und ihre
Ehen sind in der Regel kinderreicher als die
Ehen der andern. Es wäre nicht sehr schwer,
die Gründe darzulegen, warum es so ist.

Schwieriger wäre es schon, auf die
Menschen einzuwirken, dass es in Zukunft
anders würde.

Erzieherische Beeinflussung sittlicher
Anlagen! Wir müssen also John Locke, den
wir eingangs zitierten, schon weitgehend
recht geben, wenn er glaubt, „behaupten
zu können, dass von zehn Menschen, denen

wir begegnen, neun das, was sie sind, gut
oder bös, nützlich oder schädlich für die
Gesellschaft, durch Erziehung sind".

Vielleicht noch mehr als auf dem Gebiete
des Sittlichen zeigt sich der Einfluss der

Erziehung auf dem Gebiete der Religion
und der Religiosität. Gewiss ist

jeder normale Mensch von Natur religiös
veranlagt. Religion haben — und irgendwie
betätigen — ist das Normale, Natürliche,

Gesunde. Keine Religion haben ist unnatürlich,

krankhaft, abnormal. Und etwas Wichtiges

noch: jeder zum Gebrauch der
Vernunft gekommene, im übrigen normale
Mensch kann von sich aus — ohne erzieherische

religiöse Hilfe — zu jenem Minimum
religiöser Ausrüstung kommen, das unbedingt

notwendig ist, um selig zu werden.
Denn Gott, der will, dass alle Menschen selig
werden, gibt jedem Menschen jenes Mass

von Gnade, das er braucht, um sein Ziel, die

ewige Seligkeit, zu erreichen. Dieses Minimum

hat uns St. Paulus umschrieben im

Worte: „Wer zu Gott kommen will, muss

glauben, dass er ist, und dass er denen, die
ihn suchen, ein Vergelfer ist" — d. h. er
muss glauben, dass er von Gott abhängig
und vor ihm verantwortlich ist.

Gewiss ist jeder Mensch, schon vermöge
seiner ererbten religiösen Veranlagung, mehr
oder weniger religiös. Das heisst, er ist söhon

von Natur religiös kälter oder wärmer, es

geht ihm, schon vermöge seiner natürlichen

Ausrüstung, dieser oder jener religiöse Akt
leichter oder schwerer als einem andern, er
betet entweder lieber im berühmten „stillen
Kämmerlein", oder er nimmt lieber an einem

anregenden, sinnenhaften Gemeinschafts-
Gottesdienste teil.

Aber wie viel kann jedem Menschen seine

religiöse Erziehung noch dazu geben! Schon

was für einer Religion man angehört im
Leben, hängt doch — von einer besondern
Gnadenwahl Gottes abgesehen — von der

Erziehung ab. Man ist katholisch oder
reformiert, man ist Jude oder Mohammedaner
oder Buddhist — je nachdem man zu dieser
oder jener Religion erzogen wurde.

Und dann die Einstellung zu seiner —
nicht angeborenen, sondern anerzogenen —
Religion und die Art und der Eifer in deren

Betätigung! Gewiss spielt auch hier wieder
die ererbte Anlage eine Rolle. Der eine ist

mehr für die reformierte Art religiöser
Betätigung, der andere mehr für die sinnenfreu-

807



digere und autoritativere katholische Art
veranlagt. Aber darüber hinaus kommt es

doch ausserordentlich viel darauf an, wie
man religiös erzogen wurde — von den
ersten Jugendjahren an.

Wie man Gott zum ersten Male erlebt —
die neuere Psychologie wird ja nicht müde,
uns immer wieder von der überragenden
Bedeutung solcher erster Kindererlebnisse zu
erzählen —: ob nur als guten oder nur als

bösen Gott, oder als Vater mit allen
Eigenschaften eines guten Vaters, der lieb und

gerecht zugleich ist, dem man also in

kindlicher Liebe sich nähern darf, den man aber
unter Umständen auch zu fürchten hat; ob
die ersten religiösen Belehrungen zu Hause

und ob der erste Religionsunterricht in der

Schule und in der Kirche der kindlichen
Fassungskraft entsprachen oder unkindlich und

unbeholfen waren; ob die religiösen Uebun-

gen von früher Jugend an kindlichem
Bedürfnisse angepasst und damit dem Kinde
lieb waren, oder ob sie vom Kinde einfach

erzwungen wurden; wie Vater und Mutter,
Brüder und Schwestern, Priester und Lehrer

die Religion vorlebten; wie die religiöse ,Luft'

war — zu Hause, in der Schule und im Dorfe;
ob dem Kind durch die verschiedensten

religiösen Erlebnisse die Religion lieb und

eigentliches Bedürfnis oder Last und mit der

Zeit verhasst wurde: das alles gehört zur
religiösen Erziehung des jungen Menschen.

Wahrlich, auf keinem Gebiete scheint mir
die Wirksamkeit der Beeinflussung von aussen

— durch alles das also, was man unter

Erziehung versteht — so nachhaltig zu sein,

wie auf dem Gebiete des Religiösen. Auf
keinem Gebiete gehen die Menschen so weit
auseinander wie hier. Was die Menschen

am tiefsten trennt, ist ihre religiöse Einstellung,

ist ihre Weltanschauung, und das,
trotzdem alle Mensohen von Natur aus
religiös sind. Die Verschiedenheit liegt also nicht

so sehr in der natürlichen Anlage, also in der
ererbten Natur des Menschen, sondern wird
durch die Erziehung geschaffen. (Freilich

würde sie auch verschieden werden, wenn
die Menschen zu keiner bestimmten Religion

erzogen würden. Weil ja — nach einem
Worte Otto Karrers — Gott „die Funktion

des Menschen" ist. Wie du, so dein Gott!)
Und weil hier, und gerade hier, die erzieherischen

Möglichkeiten so gross sind, und weil
sich die religiöse Einstellung so stark und so

allgemein auswirkt: auf das ganze sittliche
Leben des Menschen, auf das Mass des
irdischen Glückes und auf den Grad der ewigen

Seligkeit — darum auch ist Gott selber

Mensch und Erzieher der Menschheit geworden,

darum hat er, bevor er von unserm
Sterne schied, für alle Menschen und alle

Zeiten eine Erziehungsanstalt gegründet,
seine heilige Kirche.

Wie sehr gerade die Religiosität eines
Menschen die Fruoht seiner Erziehung ist,

weiss jeder, der Menschen seelsorgerisch zu
betreuen hat. Die grossen, durch die Erziehung

geschaffenen Unterschiede in der
religiösen Wärme und in der Art religiöser
Betätigung zeigen sich — aus naheliegenden
Gründen — bei den Schulkindern noch

weniger, umso mehr dagegen bei den
heranwachsenden und erst recht bei den
ausgewachsenen Menschen. In ihrem sittlichen
Verhalten ist vielleicht kein grosser
Unterschied festzustellen, wohl aber im religiösen.

III.

Kehren wir zum Schluss nochmals im
heimatlichen Dorfschulhause ein! Bei unserm
unternehmungslustigen Optimisten und bei

unserm vor lauter „Misserfolgen" frühzeitig
ergrauten Pessimisten.

Unser Optimist hat schon recht, wenn er
Elternabende veranstalten und einen Mütterverein

gründen will. Viel, sehr viel wird ja
von den Eltern erzieherisch gesündigt, weil
sie es nicht besser wissen oder nicht besser

können, oder weil sie für die Erziehung zu

wenig Gewissen haben. Aber lernen kann

man das Tiefste an der Kunst der Erziehung
halt doch nicht. Weil Erziehen eine Kunst

ist, muss man, wie zu einer andern Kunst,

808



von Natur aus das Zeug dazu in sich tragen.
Wichtiger als Anweisungen, wie man es
machen soll und wie man es nicht machen dürfe,
ist, dass sie und er, dass Frau und Mann, dass

Mutter und Vater selber etwas Rechtes

sind. Dann werden sie auch in der Erziehung

den Weg finden. Und wer etwas Rechtes

ist, wird ja in der Regel auch ein guter
Erzeuger sein.

Darum wäre vielleicht ebenso wichtig wie
Elternabende eine Eheberatungsstelle, wo
ehewillige Söhne und Tödhter über die so

wichtigen Fragen der Vererbung sich belehren

lassen und über die leib-seelische
Gesundheit — nicht nur des künftigen Ehepartners,

sondern auch seiner Eltern und Grosseltern

— Aufschluss holen könnten. Schon

die blosse Tatsache, dass man eine solche

Eheberatungsstelle unterhielte, würde
erzieherisch auf die ehewilligen jungen Leute
einwirken. Im besondern würden sie sich mehr
bewusst werden, was für eine grosse
Verantwortung sie vor Gott und Menschen, also

auch vor ihren Nachkommen und der ganzen
menschlichen Gesellschaft, übernehmen,
wenn sie sich zur Ehe entschliessen.

Die beiden jungen Herren — der Herr
Lehrer und der Herr Vikar — haben ferner
recht, wenn sie auch den Pfarrer zu den

pädagogisch-methodischen Abenden einladen
wollen. Auch im Erziehungsbereich des Pfarrers

in der Christenlehre und auf der Kanzel

— kann noch vieles anders, besser werden.

An der Theologie, also an der Dogma-
tik und der Moral, auch an der Rhetorik fehlt
es gewöhnlich nicht, wohl aber an der
Psychologie.

Und der junge Lehrer hat recht, wenn er in

besonderer Weise ans Schulhaus denkt.
Auch da, nicht nur beim bereits ergrauten
Pessimisten, sondern auch bei den jüngem
Jahrgängen kann und soll noch verschiedenes

anders werden. Es braucht ja nicht
gerade im Sinne des allerneuesten pädagogischen

oder methodischen Schlagwortes zu
sein.

Aber von der bessern Schulerziehung darf

er nicht zu viel erwarten. Die Hauptsache
bleibt halt doch, was das Kind von Hause

mitbringt: als ererbte Anlage und als Frucht
der Erziehung in den ersten so entscheidenden

sechs Lebensjahren. Kein noch so
geschickter Lehrer und kein noch so moderner
Katechet können je ganz ersetzen, was das

Kind von Hause nicht bekam, weder in der

Anlage, noch in der Kinderstube.

Elternhaus — Kirche — Schule: drei
heilige Erziehungsstätten!

Aber das ist noch nicht alles, wo die
Reformarbeit des jungen Lehrers und des jungen

Vikars einsetzen muss. Von viel zu wenig

beachteter Bedeutung für das Werden
eines Menschen ist das sogenannte Milieu,
in dem er, ausser Elternhaus und Schule,
aufwächst: die ,,Luft", der Geist des Dorfes,

der Geist der Welt, das Beispiel der
Erwachsenen. Die beiden pädagogischen
Reformer müssen darum auch den Erwachsenen

das Gewissen schärfen — im Sinne

einer grösseren Ehrfurcht vor der Jugend und

eines grössern Verantwortungsbewusstseins
der Jugend gegenüber. Der Durchschnittserwachsene

lebt vor unserer Jugend so, als

hätte er nie das Wort des göttlichen Meisters

gehört: „Wer eines von diesen Kleinen,

die an mich glauben, ärgert, ihm wäre

besser, .". Weite Zweige unserer
Kulturverhältnisse, mit denen unsere Jugend sich

auseinandersetzen muss: Schaufenster,
Zeitschrift, Inserat, Buch, Kino, Kunst und Scheinkunst,

Theater, Mode, Handel und Wandel
und Lebensgewohnheiten der Erwachsenen

sind so, dass eigentlich nur junge Menschen
ohne Erbsünde und ohne erbliche Belastung
und mit besonders guter Kinderstube darin

gedeihen und zu guten Menschen
heranwachsen können.

Pädagogische Reform darf auch vor den

wirtschaftlichen Verhältnissen nicht
halt machen. Es hat einer gesagt, um ein

anständiger Mensch zu sein, müsse man
zuerst anständig zu leben haben. Man darf

809



mit noch mehr Recht sagen: um ein anständiger

Mensch zu werden, muss man unter

menschenwürdigen Verhältnissen aufwachsen
können.

Und sogar politisieren müssen

unsere jugendlichen pädagogischen Reformer.
Der polnische Dichter Sienkiewicz sagte
einmal, der letzte Sinn aller Politik sei der, die

Bedingungen zu schaffen, unter denen „Hermann

und Dorothea" sich vermählen und

Kinder erzeugen könnten. Man müsste das

Wort noch ergänzen: nicht nur um Kinder zu

erzeugen, sondern sie auch zu erziehen, für

ihr ewiges und irdisches Vaterland zu erziehen,

müssten „Hermann und Dorothea" die

Bedingungen vorfinden.

Das alles und noch viel dazu hätte der

junge Optimist zu tun.

Dem Veteranen aber und andern ähnlich

veranlagten Kollegen im Schulhaus müsste

er an den Kopf des Unterrichtsheftes die drei

Imperative schreiben:

Lerne verstehen!
Lerne glauben und hoffen!
Lerne warten! -r

Heilpädagogik und Hilfsschule

Ueber erbliche Leiden des Bewegungsapparates
Die Forschung über die Erblichkeitsverhältnisse

der angeborenen Körperfehler hat

nicht nur die Aufgabe, den Erbgang klarzulegen,

sondern sie hat den tieferen Zweck,
aus der Erscheinungsform und ihren Fehlern

— dem Phänotypus — die einzelnen
Erbeinheiten und deren gegenseitige
Zusammenhänge, die g e n o typischen Grundlagen

herauszuarbeiten. Als Forschungsmaterial

können wir in der menschlichen Pathologie

die von der Natur gebotenen
Kreuzungselemente sammeln, Gesetzmässigkeit
und Richtlinien darin suchen; einer
endgültigen Lösung der Vererbungsfragen stellen

sich aber ausserordentliche Hindernisse

entgegen (kleine Zahlenreihen, wenige
Generationen). Wir wissen, dass an den
Erscheinungsformen des Menschen verschiedene

Komponenten beteiligt sind: 1. die
Umweltsbedingungen, dieKondition, die ja bei jedem
Menschen verschieden ist — diese prägt die
paratypischen Eigenschaften —; 2. die
Konstitution; sie ist eine idiotypische oder
genotypische Eigenschaft. Diese setzt sich
wiederum zusammen aus den Erbanlagen, den
Genen oder den Iden. Wenn wir von Erb¬

einheiten oder von Genen reden, wissen wir,
dass wir deren materielle Existenz nicht kennen.

Es ist oft ausserordentlich schwierig,
zu erkennen und auseinanderzuhalten, inwieweit

gewisse Merkmale geno- oder paratypisch

bedingt sind.

Die Anwendung und Ausdeutung der
Mendelschen Regeln gestaltet sich in der
menschlichen Erbforschung sehr schwierig.
Einmal sind Krankheitszustände und
Besonderheiten, die man erbgenetisch verfolgen
will, keine fertigen, abgeschlossenen Merkmale,

sondern man beobachtet sie in

verschiedenen Graden der Ausbildung; dann
finden sich diese krankhaften Merkmale oft
nicht isoliert, sondern im Zusammenhang mit
andern vererbbaren pathologischen Zuständen.

Femer zeigen die Krankheitsbilder wieder

Variationen nach Familien, naCh Sippen
und nach Gegenden. Schon diese Tatsachen

sprechen dafür, dass wir ausserordentlich
Mühe haben werden, bestimmte Erblinien für
die einzelnen Organ- oder Systementwicklungen

herauszufinden. Dann handelt es sich

bei den Merkmalen, die uns hier interessieren,

um solche, die auf Grund polyhybrider

810


	Vererbung oder Erziehung? [Fortsetzung]

