Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 21: Vererbungsfragen in Erziehung und Schule II
Artikel: Vererbung oder Erziehung? [Fortsetzung]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-538955

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-538955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Versorgung wird doch zumeist ihm iber-
bunden.

Der unchristliche Staat versteigt sich dabei
zu unerlaubten Methoden. Werden die Ur-
sprungsstatten neuen Lebens entfernt, so
spricht man von Kastration. Sie wird vor
allem bei Verbrechern angewendet, die ein
zu stark entwickeltes Triebleben haben. Wird
sie als Strafe fir verlbte Verbrechen ver-
hangt, so ist vom religiosen Standpunkt aus
nichts dagegen einzuwenden, sofern die
Schwere dieser Strafe zur Schwere des Ver-
brechens im richtigen Verhalinis steht.

Werden aber nur die Zuleitungswege zu
neuem Leben unterbrochen, spricht man von
Sterilisation. Hier handelt es sich um einen
Eingriff in die natirlichen Funktionen des
menschlichen Organismus und damit in die
Urrechte der Persénlichkeit. Wo kein Ver-
brechen vorliegt und keine Notwendigkeit
zur Rettung des ganzen Organismus vorhan-
den ist, ist die Sterilisation auch von staats-
wegen sittlich unerlaubt. Das Rundschreiben
Pius Xl. ,,Casti Conubii'’ vom 31. Dezember
1930 hat da volle Klarheit geschaffen.

Nach diesem Blick auf die Vererbung see-
lischer Erkrankungen und ihre Bekampfung
ergeben sich einige Richtlinien auch fur die
Schulerziehung. Schon in der Normalschule
wird man das hochste Gewicht legen muissen
aut eine gut christliche Gesamterziehung,

Vererbung oder Erziehung?”

.

An dem Gesetz ist nicht zu rutteln, dass
der Mensch alle seine Anlagen, seine leib-
seelischen Anlagen, in den Generationszel-
len angelegt, bei der Zeugung von den El-
tern empfangt. '

Aber ebenso unerschiitterlich fest steht das
andere Gesetz, dass alle diese ererbten An-
lagen nicht starr, dass sie erzieherisch be-
einflussbar sind. Das gleiche gilt vom drit-
ten Gesetze: dass jede dieser Anlagen nach

* Siehe Nr. 20.

man wird alles fernzuhalten suchen, was
krankhafte Anlagen reizen und auslGsen
konnte, alles aufbieten, was Hemmungen und
Sicherungen gegen sie in den Seelen schafft.

In den Spezialklassen wird man besonders
achten auf keimschadigende Faktoren wie
Tuberkulose, Alkoholvergittung, Syphilis etc.,
dass sie nicht in weitere Kreise dringen, auch
auf Untererndhrung und Milieuverderbnis
und die enisprechenden Massnahmen tref-
Kinder aus Trinkerfamilien bedirfen
eigener Beobachtung und Behandlung. Bei
Firsorgezoglingen, die ererbte Uranlagen mit
sich bringen, bleibt wohl| kein anderer Aus-
weg als die dauernde Versorgung. Bei Kin-
dern aus Verbrecherfamilien weiss man, dass
die Anlagen zum Verbrechertum ebenfalls
vorhanden sind, aber auch nur dann ausge-

fen.

lost werden, wenn sie in die dazu glnstige
Lebenslage hineinkommen. Es missen also
die Umweltreize nach dieser Richtung abge-
halten und die Triebe in andere Wertrichtung
geleitet des
Schweisses des Edelsten wert". Der Rem-
brandtdeutsche hat einst gesagt: ,,Ich denke
Tag und Nacht daran, wie ich den Menschen,
vorab den jungen Menschen, helfen kann."
In diesem Sinn und Geiste denkt und wirkt
die ,,Schweizer Schule' jahraus, jahrein, und
ihre Leser mit ihr.
Bad Schénbrunn.

werden, alles Aufgaben,

J. B. Schénenberger.

Entwicklung durch erzieherische Eintiiisse
geradezu — schreit. Erziehung hier im all-
gemeinsten Sinne genommen als absichtliche
und als bloss funktionelle Beeinflussung; als
Beeinflussung durch Menschen, durch Natur,
Kultur und Schicksal; als Beeinflussung durch
den eigenen freien Willen; endlich als Be-

einflussung auf Ubernatirlichem Wege durch
die Gnade.

So sicher es ist, dass der Mensch von
unten kommt, von der Wurzel, das heisst
von dem, was ihm die Erzeuger ins Leben

803



mitgegeben haben — ebenso sicher ist es,
dass er auch von aussen (durch alle
moglichen Erzieher und Miterzieher), dass
er ferner von innen (Selbsterziehung) und
dass er von oben (Gnadenhilfe) kommt.

Aber noch einmal: Voraussetzung, Grund-
lage, Grundbedingung fir alle Erziehung ist
die Anlage. Was immer an erzieherischen
Einflussen auf den Menschen einwirkt, wirkt
nur in dem Masse, als die Anlage dafiir vor-
handen ist. Erziehung kann nicht nur keine
neue Anlage geben; auch die Entwicklungs-
moglichkeit vorhandener Anlagen ist an Ge-
setze gebunden, die in der Anlage selber
enthalten sind. ,,Quidquid recipitur ad mo-
dum recipientis recipitur — Was immer auf-
genommen wird, wird nach der Art des-
sen aufgenommen, der es aufnimmt.” Die
urspringlichste Art des Aufnehmenden aber
ist die von den Eltern ererbte Anlage. —
So sehr gilt dieses Gesetz, dass sogar die
Theologie sagt, die Gnade setze die Natur
voraus, baue auf ihr und erhohe sie.

Sprechen wir zuerst wieder von den erzie-
herischen Mdglichkeiten bei der leib-
lichen Veranlagung!

Wer schon mindersinnig auf die Welt kam
(dieser Mangel ist allerdings meistens nicht
ererbt im eigentlichen Sinne des Wortes,
sondern bloss angeboren!), dem wird auch
die beste Erziehung den fehlenden Sinn nicht
geben koénnen. Aber sie kann doch durch
erzieherische Beeinflussung anderer Sinne
einen solchen Menschen zu einem brauch-
baren Glied der menschlichen Gesellschaft
machen. Wer ferner von Geburt aus sinnes-
schwach ist, bei dem wird auch die beste
Erziehung die Sinnesschwéche nicht aufhe-
ben; aber durch erzieherisch richtige Uebung
des schwachen Sinnes — vorausgesetzt, dass
die Sinnesschwache im Nerventeil ihre Ur-
sache hat — werden doch erstaunliche Re-
sultate erzielt. Belege dafur findet man in
jedem Lehrbuch der Heilpadagogik.

Weiter! Ein Mensch, der von seinen El-
tern einen schwachlichen Organismus erbte,

804

wird auch durch zutraglichste Erndhrung und
durch gewissenhafteste Pflege kaum je ein
Athlet werden. Aber gewissenhafte Erzie-
hung wird viel von dem, was die Natur ver-
sagte, ersefzen.

Vererbung seelischer, im besondern gei-
stiger Eigenschaften!

Ein  ausgesprochen  geistesschwacher
Mensch wird auch bei anregendster Erzie-
hung und geschicktestem Unterricht sein
Leben lang geistig schwach bleiben. Aber
er kann doch — falls es sich nicht um einen
eigentlichen Idioten handelt — durch Erzie-
hung soweit gefordert und daneben in irgend
einer Arbeit geschickt gemacht werden, dass
er ein brauchbarer Mensch wird und seinen
Mitmenschen nicht nur zur Last fallt. Ueber-
haupt kdnnen — im normalen und im gei-
stesschwachen Menschen — alle Geistes-
krafte: Gedachtnis, Phantasie, Urteilskraft,
Gefihl, Wille usw., durch Uebung vervoll-
kommnet werden. Ob nun diese , Krafte"
als solche vervollkommnet werden, wie die
gltere Psychologie lehrte, oder ob, was wahr-
scheinlicher ist, nur die Begleiterscheinun-
gen solcher Tatigkeiten, soweit sie mit dem
Nervensystem zusammenhingen, vervoll-
kommnet und dazu neue Methoden erlernt
werden, wie ernst zu nehmende neuere Psy-
chologen behaupten, bleibe ‘hier uneror-
tert. Auf jeden Fall bleibt das alte Gesetz
bestehen, dass alle Anlagen durch Uebung
— und nur durch Uebung — vervollkomm-
net werden. Ueben aber ist Erziehung,
Selbsterziehung und vielfach durch Fremd-
erziehung angeregt.

Gewiss kann die Erziehung aus einem
ausgesprochen und einseitig mathematisch
veranlagten Menschen keinen grossen Phi-
lologen, aus einem ausgesprochen und
einseitig  theoretisch veranlagten Men-
schen keinen grossen Praktiker und aus
einem reinen Praktiker keinen grossen Ge-
lehrten machen. Aber das braucht es auch
nicht. Das darf sie nicht einmal. Gott will
beide: den Theoretiker und den Praktiker,



den Mathematiker und den Philologen. Ge-
wiss wird ein Mensch, an dessen Wiege alle
Musen ausgeblieben, auch bei sorgféltigster
asthetischer Erziehung, die Welt nicht durch
Werke des Schonen bereichern; ja, er wird,
falls es einen solch armen, aber sonst nor-
malen Menschen tberhaupt gibt, dem Scho-
nen, das andere geschaffen, kaum je ein
grosses unmittelbares Inferesse entgegen-
bringen.

Man sagte vor einiger Zeit noch, es gebe geistig
durchaus normale, ja sogar geistig hochstehende
Menschen ohne jede musikalische Veranlagung.
Heute weiss man, dass das nicht der Fall ist, dass,
wenn es sich nicht um einen organischen Fehler han-
delt, auch der sogenannte ,,ganzlich unmusikalische”
Mensch bei richtiger musikpadagogischer Erziehung
bis zu einem gewissen Grade musikalisch gemacht
werden kann. Ein gleiches wird auch fir die andern
Kinste gelten.

Gewiss kann die Erziehung aus einem von
Natur zur Schwermut geneigten Menschen
keinen ,,Bruder Immerfroh”, aus einem ge-
borenen ,,Luftibus’ keinen Bisser, aus einem
Phlegmatiker keinen Sanguiniker machen.
Aber das braucht es auch nicht. Das soll sie
nicht einmal wollen. Denn beide: der San-
guiniker und der Phlegmatiker, der mehr
Frohe und der mehr Ernste, beide haben ihre
besondere Rolle zu spielen auf Erden, beide
konnen der Mitwelt zum Segen gereichen,
beide koénnen und sollen selig werden.
Wenn es der Erziehung nur gelingt, schad-
liche Einseitigkeiten zu verhindern oder zu
heilen, dann hat sie ihre Aufgabe erfiillt; dass
sie das aber kann, werden wir unten sehen.

Es wird zwar vom grossen Genfer Bischof Franz von
Sales erzahlt, er sei von Natur sehr heltig und zum
Jahzorn veranlagt gewesen, in seinem spatern Leben
jedoch hétte er seine Natur ins Gegenteil verwan-
delt gehabt. Mir kommen bei so summarischer Erzih-
lung einige Bedenken. Es konnte ja auch sein, dass
seine Venanlagung zum J&hzorn sich nur in der Jugend
besonders auswirkte, spater aber, vermége einer ihr
innewohnenden, auch von den Eltern ererbten Geset-
zesmassigkeit sich umbildete. Auch der Mensch hal
ja bekanntlich seine Gezeiten, nicht nur seine Tages-
und Monats- und Jahresgezeiten, sondern auch seine
Entwicklungs- und Lebensgezeiten. Oder vielleicht
ist in ihm — wieder von Natur aus, vermdge einer

besondern Anlage — mit zunehmendem Alter unter
irgend einem trefflichen selbst- oder fremderziehe-
rischen Einfluss eine andere in ihm lebende, auch von
den Eltern ererbte Kraft lebendig und wirksam ge-
worden, welche die Anlage zum Jahzom ,,iberdeck-
te"” und unschadlich machte. Oder Gott hat an ihm
ein besonderes Gnadenwunder gewirkt — was aber
nicht ohne weiteres anzunehmen ist, weil ja die

_Gnade immer an die Natur anschliesst.

Also wurde wahrscheinlich nicht die Natur, die
ererbte Anlage, in eine andere verwandelt; es wurde
— durch erzieherische Einflisse von innen oder von
aussen oZer von oben — die ererbte Anlage bloss
unschadlich gemacht.

Und jetzt jene Anlagen, auf die es im Le-
ben und im Sterben, firs Diesseits und furs
Jenseits, ganz besonders ankommt: die
sittlich-religidsen Anlagen des
Menschen und die Moglichkeit, sie erziehe-
risch zu beeinflussen!

Hier machen dem padagogischen Pessi-
misten folgende Tatsachen besonders zu
schaffen:

dass jeder Mensch mit der Erbsiinde, das
heisst mit der Neigung zum Bdsen
behattet auf die Welt komme, und dass auch
die beste Erziehung diese Anlage nicht weg-
bringe;

dass ferner jeder Mensch lber diese erb-
siindliche Veranlagung hinaus von seinen
Eltern noch weitere bose Anlagen
erbe;

dass es endlich unmoglich sei, auch nur
eine einzige dieser ,bosen Anlagen”
auszurotten.

Solchem Pessimismus gegenuber beruft
sich der verniinftige Optimist auf folgende
Gesetze:

Erstes Gesetz: Der Mensch hat —
wenn wir die Erbsinde ausnehmen — {iber-
haupt keine bdsen Anlagen. Seine
Anlagen sind seine Triebe, die ihn, ihrer Na-
tur und Bestimmung nach, zu Tatigkeiten ver-
anlassen sollen, die zur Erhaltung und Ent-
wicklung seiner selbst und der menschlichen
Gesellschaft notwendig oder wenigstens
nutzlich sind. Der Mensch hat keine bosen
Triebe, also keine bdsen Anlagen. Man
denke an den Selbsterhaltungstrieb, den Er-

805



werbstrieb, den Nahrungstrieb, den Gesell-
schaftstrieb, den Tatigkeitstrieb, den Ruhe-
trieb, den Zerstorungstrieb, den Wissens-
irieb, den Freiheitstrieb, den Ehrtrieb, den
Geschlechtstrieb usw. Alle diese Triebe sind
von Natur aus gut. Sie werden erst gefahr-

lich, wenn sie Ubermassig stark oder — im
Verhaltnis zu andern Trieben — zu schwach
sind.

Und wir nennen erst das Wollen und
Handeln aus solcher Triebhaftigkeit her-
aus gut oder bos, je nachdem der Trieb sich
der Herrschaft der Vernunft unterwirft oder
im Gegensatz zu den Forderungen der Ver-
nunft sich betatigt.

In allen diesen Trieben liegen ja unge-
ahnte Moglichkeiten — zum Guten, wenn
sie der Mensch ,,bezahmt, beherrscht'’, zum
Bosen, wenn er ihr Sklave wird. Wie wahr
ist doch, wenn man die Tugend der Gottes-
liebe ausnimmt, das Wort Goethes, dass der
Mensch von Natur keine Tugend besitze, die
nicht zum Fehler, und keinen Fehler, der
nicht zur Tugend werden kénne. Und wie
treffend ist die Bemerkung der Ellen Key: aus
jedem Fehler des Kindes die entsprechende
Tugend herauszufinden, sei das kdstlichste
Geheimnis wahrer Erziehungskunst.

Damit sind wir schon beim zweiten
Gesetze:

Den Trieben gegenuber ist die Erziehung
nicht ohnmachtig. Sie kann eine regellose
Befriedigung der Triebe begiinstigen oder —
verhindern. Im ersten Falle wird der Trieb
Ubermaéssig stark und entzieht sich dann nur
allzu leicht der Herrschaft der Vernunft. Im
andern Falle wird seine Macht beschrankt,
dagegen die Macht der Vernuntt gestarkt.
.Beherrsch’ dich einmal nur, das gibt der
Seele Kraft zu folgender Enthaltung. Das
dndert fast den Stempel und treibt den Teu-
fel aus', lesen wir bei Shakespeare. — Die
Erziehung kann noch mehr: sie kann andere
Triebe, die von Natur zu schwach sind, durch
besondere Massnahmen zu Betatigung anre-
gen und sie dadurch starker machen.

806

Ein drittes Gesetz: Der Mensch ist
nicht nur ,,zum Bdsen geneigt von Jugend
an", er ist auch zum Guten geneigt von
Jugend an. Vermoge der ihm innewohnenden
sittlichen Anlage, des sittlichen Triebes —
Gewissen nennt es der Katechismus —,
reagiert der Mensch auf jedes Wollen und
Tun, das mit seinem sittlichen Bewusstsein im
Widerspruche steht, negativ. Er hat Unlust-
gefiihle, es ist ihm nicht wohl dabei, er hat
,,Gewissensbisse’’. Wie alle Anlagen, kann
aber auch die siftliche Anlage, kann das Ge-
wissen des Menschen durch Selbst- und
Fremderziehung gescharft, verfeinert oder
geschwacht, abgestumpft werden.

Und Ubrigens lernt der Mensch ja eigent-
lich erst durch die Erziehung, was gut und
bése ist. Wenn er die sittliche Veranlagung
auch von Natur in sich tragt, so wird fir das
sittliche Urteil und damit fur das Gewissen
des Kindes erst d as gut und bos, wofir es
von den Eltern belohnt und bestraft wird, was
es die Eltern selber tun und unterlassen sieht,
von dem die Erzieher ihm sagen, es sei gut
oder bos.

Nein, der sittliche Charakter eines Men-
schen wird nicht eindeutig durch das be-
stimmt, was er an sittlichen Anlagen von den
Eltern erbte. Nein, mit dem ,,geborenen
Verbrecher' von Lombroso ist es nichts. Es
ist aber auch nichts mit dem ,,geborenen
Heiligen". Beides wird man nur durch Erzie-
hung, durch Selbst- und Fremderziehung.
Durch richtige Erziechung — zum Heiligen
und durch unrichtige Erziehung zum Ver-
brecher — vorausgesetzt, dass man fir das
eine oder fir das andere eine besondere
Veranlagung ins Leben mitbrachte.

Es ist nun fir die Erziehung zum Heiligen
und zum Verbrecher — oder sagen wir ein-
facher: zum Guten und zum Bosen — von
besonderer Bedeutung, dass diejenigen, die
dem Menschen die Anlage vererben, auch
seine ersten, seine wichtigsten Erzieher sind.

Gute Erzeuger sind meistens auch gute Er-
zieher. Sie tragen ja das, was sie dem Kinde



vererben, als kdstliches Gut in ihrer eigenen
leib-seelischen Natur. Dadurch sind sie sel-
ber gut und erziehen darum meistens auch
ihre Kinder im Geiste dessen, was sie sind.
Und schlechte Erzeuger sind in der Regel
auch schlechte Erziecher. Denn auch sie
tragen in sich, was sie ihren Kindern in der
Zeugung an ,bosen Anlagen” geben. Sie
leben darum wohl meistens auch ihrer Ver-
anlagung entsprechend und wirken auch er-
zieherisch in der Richtung dieser Anlagen.

Aus dieser Tatsache heraus ergeben sich
— schon vom irdischen, eugenischen Stand-
punkt aus, aber ebenso sehr auch im Lichte
des Ewigen betrachtet — zwei besonders
wichtige Folgerungen fir das Eheproblem.
Erstens sollten besonders jene zur Ehe schrei-
ten, die ein wertvolles Ahnenerbe in sich
tragen. Und zweitens sollten diese Ehen be-
sonders fruchtbare Ehen werden. Ein Blick
in das tagliche Leben jedoch zeigt leider,
dass eher das Gegenteil der Fall ist. Junge
Menschen mit weniger ginstigem oder un-
gunstigem Ahnenerbe heiraten in der Regel
leichter und friher als die andern, und ihre
Ehen sind in der Regel kinderreicher als die
Ehen der andern. Es ware nicht sehr schwer,
die Grinde darzulegen, warum es so ist.
Schwieriger wéare es schon, auf die Men-
schen einzuwirken, dass es in Zukunft an-
ders wirde.

Erzieherische Beeinflussung sittlicher
Anlagen! Wir mussen also John Locke, den
wir eingangs zitierten, schon weitgehend
recht geben, wenn er glaubt, ,behaupten
zu konnen, dass von zehn Menschen, denen
wir begegnen, neun das, was sie sind, gut
oder bds, nutzlich oder schadlich fir die Ge-
sellschaft, durch Erziehung sind".

Vielleicht noch mehr als auf dem Gebiete
des Sittlichen zeigt sich der Einfluss der Er-
ziehung auf dem Gebiete der Religion
und der Religiositat. Gewiss ist je-
der normale Mensch von Natur religios ver-
anlagt. Religion haben — und irgendwis
betatigen — ist das Normale, Natirliche,

Gesunde. Keine Religion haben ist unnatir-
lich, krankhaft, abnormal. Und etwas Wich-
tiges noch: jeder zum Gebrauch der Ver-
nunft gekommene, im Ubrigen normale
Mensch kann von sich aus — ohne erziehe-
rische religiése Hilfe — zu jenem Minimum
religidser Ausrustung kommen, das unbe-
dingt notwendig ist, um selig zu werden.
Denn Gott, der will, dass alle Menschen selig
werden, gibt jedem Menschen jenes Mass
von Gnade, das er braucht, um sein Ziel, die
ewige Seligkeit, zu erreichen. Dieses Mini-
mum hat uns St. Paulus umschrieben im
Worte: ,Wer zu Gott kommen will, muss
glauben, dass er ist, und dass er denen, die
thn suchen, ein Vergelter ist’” — d. h. er
muss glauben, dass er von Gott abhangig
und vor ihm verantwortlich ist.

Gewiss ist jeder Mensch, schon vermoge
seiner ererbten religiosen Veranlagung, mehr
oder weniger religios. Das heisst, er ist schon
von Natur religios kalter oder warmer, es
geht ihm, schon vermége seiner natirlichen
Ausristung, dieser oder jener religiose Akt
leichter oder schwerer als einem andern, er
betet entweder lieber im beriihmten ,,stillen
Kammerlein'’, oder er nimmt lieber an einem
Gemeinschafts-

anregenden, sinnenhaften

Gottesdienste teil. -

Aber wie viel kann jedem Menschen seine
religidse Erziehung noch dazu geben! Schon
was fir einer Religion man angehort im Le-
ben, hangt doch — von einer besondern
Gnadenwahl Gottes abgesehen — von der
Erziehung ab. Man ist katholisch oder refor-
miert, man ist Jude oder Mohammedaner
oder Buddhist — je nachdem man zu dieser
oder jener Religion erzogen wurde.

Und dann die Einstellung zu seiner —
nicht angeborenen, sondern anerzogenen —
Religion und die Art und der Eifer in deren
Betatigung! Gewiss spielt auch hier wieder
die ererbte Anlage eine Rolle. Der eine ist
mehr fir die reformierte Art religioser Beta-
tigung, der andere mehr fir die sinnenfreu-

807



digere und autoritativere katholische Art
veranlagt. Aber dariber hinaus kommt es
doch ausserordentlich viel darauf an, wie
man religids erzogen wurde — von den er-
sten Jugendjahren an.

Wie man Gott zum ersten Male erlebt —
die neuere Psychologie wird ja nicht mide,
uns immer wieder von der liberragenden
Bedeutung solcher erster Kindererlebnisse zu
erzdhlen —: ob nur als guten oder nur als
bosen Gott, oder als Vater mit allen Eigen-
schaften eines gquten Vaters, der lieb und
gerecht zugleich ist, dem man also in kind-
licher Liebe sich nahern darf, den man aber
unter Umstdnden auch zu furchten hat; ob
die ersten religiésen Belehrungen zu Hause
und ob der erste Religionsunterricht in der
Schule und in der Kirche der kindlichen Fas-
sungskraft entsprachen oder unkindlich und
unbeholfen waren; ob die religidsen Uebun-
gen von frither Jugend an kindlichem Be-
dirfnisse angepasst und damit dem Kinde
lieb waren, oder ob sie vom Kinde einfach
erzwungen wurden; wie Vater und Mutter,
Bruder und Schwestern, Priester und Lehrer
die Religion vorlebten; wie die religiose ,Luft’
war — zu Hause, in der Schule und im Dorfe;
ob dem Kind durch die verschiedensten re-
ligisen Erlebnisse die Religion lieb und
eigentliches Bedirfnis oder Last und mit der
Zeit verhasst wurde: das alles gehort zur re-
ligidsen Erziehung des jungen Menschen.
Wahrlich, auf keinem Gebiete scheint mir
die Wirksamkeit der Beeinflussung von aus-
sen — durch alles das also, was man unter
Erziehung versteht — so nachhaltig zu sein,
wie auf dem Gebiete des Religiosen. Auf
keinem Gebiete gehen die Menschen so weit
Was die Menschen
am tietsten trennt, ist ihre religidse Einstel-
lung, ist ihre Weltanschauung, und das,
trotzdem alle Menschen von Natur aus reli-
gi6s sind. Die Verschiedenheit liegt also nicht
so sehr in der naturlichen Anlage, also in der
ererbten Natur des Menschen, sondern wird
durch die Erziehung geschaffen. (Freilich

808

auseinander wie hier.

wirde sie auch verschieden werden, wenn
die Menschen zu keiner bestimmten Reli-
gion erzogen wiirden. Weil ja — nach einem
Worte Otto Karrers — Gott ,,die Funktion
des Menschen'’ ist. Wie du, so dein Gott!)

Und weil hier, und gerade hier, die erziehe-
rischen Mdglichkeiten so gross sind, und weil
sich die religiose Einstellung so stark und so
allgemein auswirkt: aut das ganze sittliche
Leben des Menschen, auf das Mass des ir-
dischen Glickes und auf den Grad der ewi-
gen Seligkeit — darum auch ist Gott selber
Mensch und Erzieher der Menschheit gewor-
den, darum hat er, bevor er von unserm

Sterne schied, fir alle Menschen und alle

Zeiten eine Erziehungsanstalt gegriindet,
seine heilige Kirche.

Wie sehr gerade die Religiositat eines
Menschen die Frucht seiner Erziehung ist,
weiss jeder, der Menschen seelsorgerisch zu
betreuen hat. Die grossen, durch die Erzie-
hung geschaffenen Unterschiede in der reli-
gidosen Warme und in der Art religioser Be-
tatigung zeigen sich — aus naheliegenden
Grinden — bei den Schulkindern noch we-
niger, umso mehr dagegen bei den heran-
wachsenden und erst recht bei den ausge-
wachsenen Menschen. In ihrem sittlichen
Verhalten ist vielleicht kein grosser Unter-
schied festzustellen, woh! aber im religidsen.

1.

Kehren wir zum Schluss nochmals im hei-
matlichen Dorfschulhause ein! Bei unserm
unternehmungslustigen Optimisten und bei
unserm vor lauter ,,Misserfolgen’ frihzeitig
ergrauten Pessimisten.

Unser Optimist hat schon recht, wenn er
Elternabende veranstfalten und einen Mitter-
verein grinden will. Viel, sehr viel wird ja
von den Eltern erzieherisch gesindigt, weil
sie es nicht besser wissen oder nicht besser
konnen, oder weil sie fur die Erziehung zu
wenig Gewissen haben. Aber lernen kann
man das Tiefste an der Kunst der Erziehung
halt doch nicht. Weil Erziehen eine Kunst
ist, muss man, wie zu einer andern Kunst,



von Natur aus das Zeug dazu in sich tragen.
Wichtiger als Anweisungen, wie man es ma-
chen soll und wie man es nicht machen diirfe,
ist, dass sie und er, dass Frau und Mann, dass
Mutter und Vater selber etwas Rechtes
sind. Dann werden sie auch in der Erzie-
hung den Weg finden. Und wer etwas Rech-
tes ist, wird ja in der Regel auch ein guter
Erzeuger sein.

Darum ware vielleicht ebenso wichtig wie
Elternabende eine Eheberatungsstelle, wo
ehewillige Sohne und Tochter Gber die so
wichtigen Fragen der Vererbung sich beleh-
ren lassen und iber die leib-seelische Ge-
sundheit — nicht nur des kinftigen Ehepart-
ners, sondern auch seiner Eltern und Gross-
eltern — Aufschluss holen konnten. Schon
die blosse Tatsache, dass man eine solche
Eheberatungsstelle unterhielte, wiirde erzie-
herisch auf die ehewilligen jungen Leute ein-
wirken. Im besondern wiirden sie sich mehr
bewusst werden, was fir eine grosse Ver-
antwortung sie vor Gott und Menschen, also
auch vor ihren Nachkommen und der ganzen
menschlichen Gesellschaft, lbernehmen,
wenn sie sich zur Ehe entschliessen.

Die beiden jungen Herren — der Herr
Lehrer und der Herr Vikar — haben ferner
recht, wenn sie auch den Pfarrer zu den pa-
dagogisch-methodischen Abenden einladen
wollen. Auch im Erziehungsbereich des Pfar-
rers — in der Christenlehre und auf der Kan-
zel — kann noch vieles anders, besser wer-
den. An der Theologie, also an der Dogma-
tik und der Moral, auch an der Rhetorik fehlt
es gewohnlich nicht, wohl aber an der Psy-
chologie.

Und der junge Lehrer hat recht, wenn er in

besonderer Weise ans Schulhaus denkt.
Auch da, nicht nur beim bereits ergrauten
Pessimisten, sondern auch bei den jlngern
Jahrgangen kann und soll noch verschiede-
nes anders werden. Es braucht ja nicht ge-
rade im Sinne des allerneuesten padagogi-
schen oder methodischen Schlagwortes zu
sein.

Aber von der bessern Schulerziehung darf
er nicht zu viel erwarten. Die Hauptsache
bleibt halt doch, was das Kind von Hause
mitbringt: als ererbte Anlage und als Frucht
der Erziehung in den ersten so entscheiden-
den sechs Lebensjahren. Kein noch so ge-
schickter Lehrer und kein noch so moderner
Katechet kénnen je ganz ersetzen, was das
Kind von Hause nicht bekam, weder in der
Anlage, noch in der Kinderstube.

Elternhaus — Kirche — Schule: drei hei-
lige Erziehungsstatten!

Aber das ist noch nicht alles, wo die Re-
formarbeit des jungen Lehrers und des jun-
gen Vikars einsetzen muss. Von viel zu we-
nig beachteter Bedeutung fir das Werden
eines Menschen ist das sogenannte Miliey,
in dem er, ausser Elternhaus und Schule,
aufwachst: die , Luft’”, der Geist des Dor-
fes, der Geist der Welt, das Beispiel der
Erwachsenen. Die beiden padagogischen
Reformer mussen darum auch den Erwach-
senen das Gewissen scharfen — im Sinne
einer grosseren Ehrfurcht vor der Jugend und
eines grdssern Verantwortungsbewusstseins
der Jugend gegeniber. Der Durchschnitts-
erwachsene lebt vor unserer Jugend so, als
hatte er nie das Wort des gottlichen Mei-
sters gehort: , Wer eines von diesen Klei-
nen, die an mich glauben, argert, ihm ware
besser, . ..". Weite Zweige unserer Kultur-
verhaltnisse, mit denen unsere Jugend sich
auseinandersetzen muss: Schaufenster, Zeit-
schrift, Inserat, Buch, Kino, Kunst und Schein-
kunst, Theater, Mode, Handel und Wandel
und Lebensgewohnheiten der Erwachsenen
sind so, dass eigentlich nur junge Menschen
ohne Erbsiinde und ohne erbliche Belastung
und mit besonders guter Kinderstube darin
gedeihen und zu guten Menschen heran-
wachsen kénnen.

Padagogische Reform dart auch vor den
wirtschatftlichen Verhdltnissen nicht
halt machen. Es hat einer gesagt, um ein
anstandiger Mensch zu sein, misse man

zuerst anstandig zu leben haben. Man darf
809



mit noch mehr Recht sagen: um ein anstan-
diger Mensch zu werden, muss man unter
menschenwiirdigen Verhéltnissen aufwachsen
konnen.

Und sogar politisieren muissen un-
sere jugendlichen paddagogischen Reformer.
Der polnische Dichter Sienkiewicz sagte ein-
mal, der letzte Sinn aller Politik sei der, die
Bedingungen zu schaffen, unter denen ,,Her-
mann und Dorothea" sich vermahlen und
Kinder erzeugen konnten. Man miisste das
Wort noch erganzen: nicht nur um Kinder zu
erzeugen, sondern sie auch zu erziehen, fur

ihr ewiges und irdisches Vaterland zu erzie-
hen, miissten ,,Hermann und Dorothea” die
Bedingungen vorfinden.

Das alles und noch viel dazu hatte der
junge Optimist zu tun.

Dem Veteranen aber und andern ahnlich
veranlagten Kollegen im Schulhaus misste
er an den Kopf des Unterrichisheftes die drei
Imperative schreiben:

Lerne verstehen!
Lerne glauben und hoffen!
Lerne warten! -r

Heilpdadagogik und Hilfsschule

Ueber erbliche Leiden des Bewegungsapparates

Die Forschung Uber die Erblichkeitsver-
haltnisse der angeborenen Korperfehler hat
nicht nur die Autgabe, den Erbgang klarzu-
legen, sondemn sie hat den tieferen Zweck,
aus der Erscheinungsform und ihren Fehlern
— dem Phénotypus — die einzelnen Erb-
einheiten und deren gegenseitige Zusam-
menhange, die gen o typischen Grund-
lagen herauszuarbeiten. Als Forschungsma-
terial kénnen wir in der menschlichen Patho-
logie die von der Natur gebotenen Kreu-
zungselemente sammeln, Gesetzmassigkeit
und Richtlinien darin ‘suchen; einer end-
gultigen Lésung der Vererbungsfragen stel-
len sich aber ausserordentliche Hindernisse
entgegen (kleine Zahlenrethen, wenige Ge-
nerationen). Wir wissen, dass an den Erschei-
nungsformen des Menschen verschiedene
Komponenten beteiligt sind: 1. die Umwelts-
bedingungen, die Kondition, die ja bei jedem
Menschen verschieden ist — diese pragt die
paratypischen Eigenschaften —; 2. die Kon-
stitution; sie ist eine idiotypische oder genc-
typische Eigenschaft, Diese setzt sich wie-
derum zusammen aus den Erbanlagen, den
Genen oder den Iden. Wenn wir von Erb-

810

einheiten oder von Genen reden, wissen wir,
dass wir deren materielle Existenz nicht ken-
nen. Es ist oft ausserordentlich schwierig,
zu erkennen und auseinanderzuhalten, inwie-
weit gewisse Merkmale geno- oder paraty-
pisch bedingt sind.

Die Anwendung und Ausdeutung der
Mendelschen Regeln gestaltet sich in der
menschlichen Erbforschung sehr schwierig.
Einmal sind Krankheitszustande und Beson-
derheiten, die man erbgenetisch verfolgen
will, keine fertigen, abgeschlossenen Merk-
male, sondern man beobachtet sie in ver-
schiedenen Graden der Ausbildung; dann
finden sich diese krankhaften Merkmale oft
nicht isoliert, sondern im Zusammenhang mit
andern vererbbaren pathologischen Zustéan-
den. Ferner zeigen die Krankheitsbilder wie-
der Variationen nach Familien, nach Sippen
und nach Gegenden. Schon diese Tatsachen
sprechen dafiir, dass wir ausserordentlich
Miihe haben werden, bestimmte Erblinien fir
die einzelnen Organ- oder Systementwick-
lungen herauszufinden. Dann handelt es sich
bei den Merkmalen, die uns hier interessie-
ren, um solche, die auf Grund polyhybrider



	Vererbung oder Erziehung? [Fortsetzung]

