
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 20: Vererbungsfragen in Erziehung und Schule I

Artikel: Vererbung oder Erziehung?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. FEBRUAR 1940

Vererbung oder Erziehung?
Von einem ergreuten — Optimisten.

Es wird schon so sein: der junge Lehrer,
der soeben, mit den neuen und neuesten
pädagogischen und methodischen Rezepten
schwer beladen, dem Seminar entsprang, hat

schwer, daran zu glauben, dass seinem
pädagogischen Wirken — und Können! —
Schranken gesetzt seien. Und für alle Uebel
in der Welt macht er die bisherige Erziehung

verantwortlich: die veraltete Schulstube,

die rückständige Pädagogik und
Methodik des Pfarrers und des Katecheten und
die noch ganz mittelalterliche Familienerziehung.

Und der kürzlich, mit zwar noch seminarfrischer,

aber immerhin solider Theologie
und dazu mit viel lebensnaher Psychologie
ins Pfarrhaus eingezogene Vikar stimmt den

Ausführungen, der Kritik und der Hoffnung
des jungen Lehrers, begeistert zu. Nur möchte

er einige nicht ganz zu verachtende Punkte

aus der Lehre von der Erbsünde und deren

Folgen in die neu zu beginnende pädagogische

Rechnung des Dorfes einstellen.

Aber das ist für die zwei jungen Herren

ausgemacht: Wenn man sie beide nur eine

Zeitlang wirken lässt, ihre Weisungen in

allen Schulstuben des Dorfes und vor allem
auch in der Kirche befolgt, ihnen überdies

gestattet, alle zwei Wochen einen Elternabend

abzuhalten, um so nach und nach

auch die Familienerziehung umzugestalten

— dann werden sie in absehbarer Zeit ein

neues und besseres Dorf schaffen. Ein

besseres Dorf vorläufig! Aber das von
diesem Dorfe ausgehende Licht wird bald auch

26. JAHRGANG Nr. 20

das hinterste Amt des Kantons erleuchten
und schliesslich die ganze grosse Schweiz
verklären.

Dass der ehrwürdige Veteran im Schulhaus,

der seit 45 Jahren mit der lieben
Jugend des Dorfes sich herumschlägt — ich

schreibe absichtlich: sich herumschlägt —,
dass dieser Veteran für so einen himmelblauen

Optimismus bloss ein mitleidiges
Lächeln hat, begreife ich. Wie oft habe ich

schon seinem Jammerlied zuhören müssen:

Mit der heutigen, degenerierten Jugend ist

überhaupt nichts mehr anzufangen! Diese

Buben und Mädchen werden von Jahrzehnt

zu Jahrzehnt dümmer und fauler, ausgelassener

und leichtsinniger.

Diese zwei Lehrer kommen nicht nur bei

uns vor. Es sind Typen. Das heisst, sie sind

überall. Sie gehören allen Zeiten an. Es war
schon immer so und wird immer so bleiben:
Im gleichen Schulhaus werden junger,
unreifer Optimismus und alter, griesgrämiger
Pessimismus nebeneinander wirken und
miteinander auskommen, vielleicht einander

ergänzen müssen.

Optimismus oder Pessimismus? Eine

Schicksalsfrage auch der Erziehungstheorie.
Der Theorie noch mehr als der Praxis. Bloss

lautet hier die Fragestellung etwas bestimmter.

Etwa so: Welche Macht ist stärker, die
Macht der Vererbung oder die Macht der

Erziehung? Was trägt mehr bei zur Gestaltung

des Menschen, das, was er als Ahnenerbe

von seinen Eltern ins Leben mitbekommen

hat, oder das, was die Umwelt und im

besondern die Erziehung im engern Sinne

753



ihm gibt? Und auch diese Fragestellung ist

so alt wie die Menschheit, wenigstens so alt

wie die kritisch denkende Menschheit. In

vorkritischen Zeiten, als man noch bloss mit
dem gesunden Menschenverstände dachte,
machte diese Frage den Menschen noch

nicht zu schaffen. Man erzog einfach. Man

wussfe, dass man zu erziehen die Pflicht

hatte, sah auch die Früchte guter und

weniger guter Erziehung, erlebte es ja
gelegentlich auch, dass gewissenhaftestes und

geschicktestes erzieherisches Wollen und

Tun nichts zu nützen schien. Den Glauben
aber an die Möglichkeit der Erziehung verlor

man nicht dabei.

Wir staunen heute über den Optimismus,
der aus der Meinung der alten Stoiker

spricht, dass die Seele des jungen
Menschengeschöpfes eine „tabula rasa", eine
unbeschriebene Tafel sei, auf die der Erzieher

nach Belieben schreiben könne.
Pädagogischer Optimismus in Reinkultur! Aber
noch zu Beginn unseres psychologischen
Zeitalters in der Pädagogik schrieb John

Locke, der Vorläufer J. J. Rousseaus: „Ich
glaube behaupten zu können, dass von zehn

Menschen, denen wir begegnen, neun das,

was sie sind, gut oder bös, nützlich oder
schädlich für die Gesellschaft, durch Erziehung

sind". Uebertriebener Optimismus?

Hat nicht viel eher der römische Dichter
Horaz recht, wenn er sagt: „Naturam furca

expelles, tarnen usque recurret Du magst
die Natur mit einer Gabel austreiben, sie

kehrt doch immer wieder zurück", oder das

alte römische Sprichwort: „Non ex quovis
ligno fit Mercurius nicht aus jedem Holze
kannst du einen Merkur schnitzen"? Und

lehrt nicht auch Goethe, der in seiner eigenen

und in fremden Seelen sich so gut
auskannte: „Vom Vater hab' ich die Statur, des

Lebens ernstes Führen, vom Mütterchen die
Frohnatur, die Lust zum Fabulieren"? Wir
wissen, dass er diese Eigenschaften nicht der
väterlichen und mütterlichen Erziehung,
sondern der vom Vater und von der Mutter er¬

erbten Natur verdanken zu müssen glaubt.

„Denn wir können die Menschen nach un-

serm Sinn nicht formen. So wie Gott sie uns

gab, muss man sie haben und lieben .",
belehrt in „Hermann und Dorothea" die

„gute verständige Mutter" den weniger
verständigen Vater. Und denkt nicht audh das

Volk ähnlich, wenn es im Sprichwort sagt:

„Wie der Acker, so die Ruben, wie der Vater,

so die Buben". Wird denn wirklich der
Bub nicht das, was die Mutter, die
Erzieherin, aus ihm macht, sondern das,

wofür er im väterlichen Erbgut — oder Erbübel

— die Anlage erbte? Und was sagt
schliesslich die neuere wissenschaftliche

Erforschung, deren Begründer bekanntlich der

Augustinermönch P. Gregor Johann Mendel

(t 1884) ist, dazu? An dem „Dogma von der

überragenden Bedeutung der
ererbten Anlagen" lässt sich nicht

rütteln.

Mit wem wollen wir es halten? Mit den

pädagogischen Optimisten, die an die
Allmacht der Erziehung glauben, oder mit den

pädagogischen Pessimisten, die „von der

überragenden Bedeutung der ererbten

Anlagen" überzeugt sind?

I.

Zuerst etwas von der Vererbung
körperlicher Eigenschaften.

Dass das Kind leiblich eine Neuauflage von
Vater und Mutter ist — freilich in
geheimnisvoller Kombination väterlicher und mütterlicher

Eigenschaften —, also Vater und Mutter

gleicht, ist so einsichtig, so unbestritten,
dass ein Beweis dafür sich erübrigt. Man sucht

ja allemal, beim Kleinkinde schon, nur
festzustellen, wem das neue Geschöpf mehr
gleiche: dem Vater oder der Mutter; man
untersucht bloss, von wem es die Augen, die
Nase, den Mund habe, vom Vater oder von
der Mutter. Und wenn des Kindes blaue

Augen oder schwarze Haare weder beim
Vater noch bei der Mutter vorkommen, so

erinnert man sich schliesslich an die blauen

754



Augen einer Grossmutter und an die schwarzen

Haare eines Onkels. Aber das Kind
hatte diese Eigenschaften doch von den
Eltern geerbt. Die Eltern hatten sie in sich

getragen; nur waren sie bei ihnen nicht
offenbar — manifest — geworden, sondern

verborgen — latent — geblieben.

Und wenn ein Mädchen schon frühzeitig
daherschwänzelt, wie es die Mutter jetzt tut
oder es tat, als sie noch selber ein Mädchen

war; oder wenn der Bub schon mit sieben
Jahren im schweren Tramp des Vaters dahin-
schreitet: beide Erscheinungen sind sicher
nicht nur — vielleicht auch ein wenig — aber
sicher nicht nur Witkung der Nachahmung,
sondern sie hängen mit einer gewissen
leibseelischen Verwandtschaft zusammen.

Als der Schreibende vor vielen Jahren zu

einem Arzte in die Sprechstunde kam, um
ihm in bewegten Worten vom ganz bedenklichen

Versagen eines Organs seiner
Leiblichkeit zu klagen: er erinnert sich noch ganz
gut, was der Spezialist vor allem wissen
wollte. Nachdem ich über Alter und bisherige

Lebensweise gebeichtet, folgte ein ein-
lässliches Verhör über die Eltern. Ob sie

noch leben, wann sie gestorben seien, in

welchem Alter und an welcher Krankheit sie

gestorben seien, ob meine — vermeintliche

— Krankheit sich bei den Eltern oder bei
andern Blutsverwandten auch schon gezeigt
habe? Als ich nach bestem Wissen und mit
einer gewissen Zuversicht und leisen Hoffnung

in Aufrichtigkeit mein Bekenntnis

abgelegt hatte, wurde ich entlassen mit dem
Besdheid: Nicht gefährlich! Eine schwere,
vielleicht selbstverschuldete Störung!
Heilung ziemlich sicher — aber nur bei
vorbildlich solidem Lebenswandel natürlich!

Wir wissen ferner, dass man, um in gewissen

Berufen unterzukommen, sich nicht nur
auszuweisen hat, dass man selber jetzt an
Leib und Seele gesund ist, sondern dass es

auch ein gutes ärztliches Zeugnis über den
Gesundheitszustand der Eltern braucht.

Das alles nicht, weil körperliche Krank¬

heiten als solche sich vererben. Es vererbt
sich aber ganz sicher die körperliche
Konstitution — sofern sie selber auch ererbt

war, also eine gewisse Beschaffenheit der
Organe, vermöge welcher man für diese

oder jene Krankheit mehr veranlagt, diesen

oder jenen Krankheitserregern gegenüber
weniger widerstandsfähig ist.

So trägt jeder Mensch bis ins Kleinste und

Verborgenste seines Organismus hinein das

Erbe, das ihm die Eltern in den
Generationszellen bei der Zeugung übergeben
haben.

Damit haben wir auch den Schlüssel zur
Lösung der Frage nach der Vererbung
geistiger, sagen wir zuerst intellektueller
Eigenschaften. Man denke beim Worte
„intellektuelle Eigenschaften" nicht nur an den
Verstand im engern Sinne, sondern an alles

das, was die Psychologie zur intellektuellen

Ausrüstung des Menschen rechnet. An die

Reizempfindlichkeit zuerst, die ja für das

ganze seelische Leben von grundlegender
Bedeutung ist, und die doch ganz offensichtlich

mit der Beschaffenheit des animalischen

Nervensystems zusammenhängt! An die
Interesserichtung eines Menschen und an die
Stärke seiner Interessen! An die Fähigkeit,
aufzunehmen, zu behalten und zu reproduzieren!

An den raschem oder langsamem
Vorstellungsablauf! An die Fähigkeit, zu
kombinieren! An die Fähigkeit, Beziehungen

zu erfassen (Begriffe, Urteile, Schlüsse

zu bilden)!

Man weiss doch, dass alle Möglichkeiten
auf diesen Gebieten in allererster Linie
Sache der Veranlagung sind, also durch das

bedingt sind, was aller Erziehung vorausgeht,

was also der Mensch von den Eltern,
oder genauer durch die Eltern von seinen
Ahnen erbte. Nicht dass die Eltern ihm das

bessere oder weniger gute Gedächtnis, die
grössere oder geringere seelische Gewandtheit,

den schärfern oder oberflächlichem
Verstand gegeben hätten! Aber auch nicht

so, dass Gott mit der unsterblichen Seele

755



einem Menschen unmittelbar fünf, einem
andern drei, einem dritten nur ein Talent ins
Leben mitgegeben hätte! Gewiss, derMensch
verdankt letzten Endes Gott alles, was er
an geistigem Reichtum oder an geistiger
Armut mit ins Leben bringt. Aber Gott gibt
es ihm nur mittelbar. Gott gibt es ihm durch
seine Eltern. Die Eltern also geben ihm jene
physische Ausrüstung, im besondern jene
Beschaffenheit des Nervensystems, vermöge
welcher er dann für die verschiedenen
Tätigkeiten, die wir als intellektuelle bezeichnen,

mehr oder weniger veranlagt und darum
in ihnen mehr oder weniger bildungsfähig
ist.

Zur Veranschauhchung ein Beispiel aus dem warmen

Leben: Ein Amerikaner, mit dem Decknamen
Martin Kallikak, aus guten Verhältnissen und von
gesunden Eltern stammend, war mit einer gesunden
Frau verheiratet. Von den 496 Nachkommen aus dieser

Ehe waren nur 3 mehr oder weniger missraten. —
Dieser Martin Kallikak aber hatte sich in jungen Jahren,

bevor er geheiratet hatte, mit einem schwachsinnigen

Mädchen vergangen und von ihm einen
Sohn erhalten, der ebenfalls schwachsin-
n i g war. Dieser schwachsinnige Sohn verheiratete
sich mit einem normalen Mädchen und übergab
durch dieses sein mütterliohes Erbe einer weitern
Nachkommenschaft. Der älteste Sohn dieses schwachsinnigen

Ahnherrn heiratete wieder ein schwachsinniges

Mädchen, das 15 Kinder gebar, die fast alle

schwachsinnig waren und natürlich wieder entsprechende

Nachkommen erhielten. In 41 Ehen waren
beide Eltern schwachsinnig; von ihnen stammen 222

schwachsinnige und nur 2 mehr oder wervger
normale Kinder ab. In 12 Ehen war der Vater normal
und die Mutter schwachsinnig; von den Kindern aus

dieser Ehe waren 7 Kinder schwachsinnig und 10

normal. In 8 Ehen war der Vater schwachsinnig und die
Mutter normal; diese hatten 10 normale und 10

schwachsinnige Kinder.

Wir sagten oben, auch Interesserichtun-

gen würden von den Eltern vererbt. Also

wird auch die Veranlagung für diesen oder

jenen Beruf, für diese oder jene leib-seeli-
sche Tätigkeit, für diese oder jene geistige
Tätigkeit geerbt. Also etwa die mathematische

oder die philosophische, oder die

sprachliche, oder die naturwissenschaftliche,

oder die technische, oder die künstlerische

Veranlagung. Goethe spricht ja seine
dichterische Veranlagung ausdrücklich seiner
Mutter zu; vom Mütterchen" hat er ja

„die Frohnatur, die Lust zum Fabulieren".
Und das klassische Beispiel, wie die musikalische

Veranlagung vererbt werden kann,
bleibt wohl für immer die Musikerfamilie
Baoh, aus der die Musikgeschichte nicht
weniger als 57 Sprösslinge zu den Unsterblichen

zählt.

Also auch Vererbung seelischer, im
besondern geistiger Eigenschaften!

Das gleiche ist zu sagen von den nicht
weniger wunderbaren und noch schwerer zu
erfassenden seelischen Erscheinungen, die

man als Gefühle bezeichnet. Wenn der
eine ganz allgemein rascher gefühlsmässig

erregt wird, reicher und tiefer fühlt als ein

anderer; wenn die Frau anders fühlt als der

Mann; wenn der eine ohne Mitleiden am
Leiden des Mitmenschen vorbeigehen kann,
während ein anderer beim Anblick eines
bestimmten menschlichen Elends vor Rührung
fast vergehen will; wenn dem einen das

Geld, dem andern menschliche Anerkennung
höchste irdische Seligkeit ist; wenn der eine
seine höchsten Erdenfreuden am reich

besetzten Tische geniesst, der andere dagegen
bei der Betrachtung des Isenheimer Altars

— und dass es so ist, wissen wir doch alle:
so hängt das zu tiefst und in erster Linie wieder

nicht von der Erziehung ab, sondern von
der ursprünglichen Veranlagung. Und auch

diese gab Gott nicht unmittelbar, sondern
mittelbar durch die Beschaffenheit des
leiblichen Organismus, im besondern des

Nervensystems, des animalischen und des
vegetativen Nervensystems. Wir hörten aber

schon, dass der Mensch seinen körperlichen
Organismus bis ins Kleinste und Verborgenste

hinein von seinen Eltern erbt.

Und noch etwas! Warum zu tiefst es einen
Menschen in die Einsiedelei, den andern aber
in die Gesellschaft, entweder in eine stille,
vornehme oder in eine laute, unruhige Gesellschaft

zieht? Warum zu tiefst isf der eine dem

756



Frohsinn verschrieben, der andere zur
Schwermut geneigt? Warum zu tiefst ist der
eine grosszügig, der andere ein unerträglicher

Pedant? Der eine ein Unerbittlicher,
der andere mehr zur Milde und zur
Barmherzigkeit geneigt? Warum zu tiefst ist der
eine zum Herrschen „geboren", während es

dem andern nur im Dienen und Gehorchen
recht wohl ist? Auch diese so verschiedenen

Charakter eigenschaften der Menschen

hängen mit dem leiblichen Organismus
zusammen, sind also zum guten Teil ererbte
Eigenschaften.

Unsere bisherigen Behauptungen und die
Erklärungen dazu werden wohl ohne Schwierigkeit

geglaubt — nicht nur geglaubt,
sondern auch verstanden, eingesehen und

zugegeben.

Wenn wir jetzt aber einen besonders

kühnen Schritt weitergehen und zu behaupten

wagen, dass auch sittliche und

sogar religiöse Anlagen der Eltern auf

die Kinder vererbt werden, dann möchte

diese und jene ängstliche Seele unruhig
werden. Bisher hatte sie geglaubt, sie selber

sei für ihr sittliches Bravsein und für
ihr Versagen verantwortlich. Sie hatte
gehofft, Gott werde sie für ihr ganzes
bisherige Frommsein belohnen, und sie hatte
sich damit abgefunden, dass der nämliche

Gott ihre Mitmenschen, die weniger fromm

oder wenigstens ganz anders fromm sind als

sie, für das ganze Minus strafen werde. Und

jetzt soll sogar die Sittlichkeit eines
Menschen und seine Frömmigkeit Sache der
Vererbung sein! Das grenzt nicht nur an

Häresie, das i s t bereits ausgewachsene
Häresie!

Und trotzdem, ich wiederhole: auch
sittliche und religiöse Anlagen der Eltern werden

vererbt.

Das wird mir doch auch die ängstliche
Seele zugeben, dass es dem einen leichter
geht als dem andern, bei einem Lob oder

gar bei einem Tadel demütig zu bleiben;
dass der eine die so schöne und gesegnete
Tugend der Reinheit ohne grosse Kämpfe
bewahrt oder erwirbt, während einem
andern das Fleisch immer wieder rebelliert;
dass der eine von Natur aus ohne grosse
Mühe rasch und reichlich gibt, während der
andere seine Batzen siebenmal zählt, bis er
einen davon verausgabt; dass dem einen das

Arbeiten eigentliches Naturbedürfnis ist,

während der andere am liebsten das ganze
Jahr Ferien machte; dass es dem einen ein

Bedürfnis ist, in Gesellschaft zu gehen, während

es einen andern grosse Opfer kostet;
dass der eine von Natur rascher und tiefer
entbrennt — in Zorn und in Hass und in

Liebe — als ein anderer. Das alles aber

hängt zu tiefst mit der Naturanlage zusammen,

die der Mensch von den Eltern ererbte.
Und wenn nun überdies dem einen im

Augenblicke der Versuchung das Gebot oder
das Verbot mit allen natürlichen und
übernatürlichen Folgen ins klare Bewusstsein

kommt und ihn darum — fast möchte ich

sagen — mit Gewalt von der Sünde zurückhält,

während der andere — vielleicht ein
Geistesschwacher oder doch intellektuell
irgendwie Defekter — in die Sünde
hineinplumpst, weil ihm die hemmenden Vorstellungen

nicht oder nicht in dieser Lebhaftigkeit

und darum mit geringerer Wirksamkeit

zur Verfügung standen, und er anderseits —
eben weil er geistig schwächer, aber
dafür sinnlich stärker veranlagt war als

der erste — stärker zur Sünde hingezogen
wurde? Die ganze gefühls- und verstandes-

mässige Einstellung zu den verschiedenen

Werten und Unwerten des Lebens, das

heisst hier zu den verschiedenen Tugenden
und Sünden hängt sehr stark mit der ganzen
Verstandes- und gefühlsmässigen Ausrüstung

des Menschen zusammen, wird
also, wie wir schon sagten, in erster Linie

— geerbt. Damit wird der Lohn für das

auf eigene Verantwortung hin und mit eigener

Kraft vollbrachte Gute und wird die

757



Strafe für das auf eigene Verantwortung und

mit selbstverschuldeter Schwäche oder gar
aus Bosheit unterlassene Gute oder getane
Böse nicht ausgeschaltet. Aber es wird schon

so sein: was wir Tugendhaftigkeit nennen an

einem Menschen, wird ihm meistens weniger
reich belohnt als wir bis dahin meinten, weil
es nur zum Teil sein Verdienst ist (zur
Vererbung käme ja auch noch alles das, was
wir dem Einfluss anderer verdanken); und

was wir Sünde oder „Bosheit" nennen am

Menschen, wird sehr wahrscheinlich von Gott
weniger streng gestraft, als wir bis dahin

glaubten, weil es ja sicher nur zum Teil

selbstverschuldet ist. Und das gilt sicher
nicht nur für die fremde Sündhaftigkeit und

Tugendhaftigkeit, sondern auch für die
eigene.

In diesem Sinne meinten wir es, wenn wir
lehrten, es finde auch auf sittlichem Gebiete
Vererbung statt.

Jetzt dürfen wir den Schritt auch zum

Religiösen ohne Bedenken wagen.

Auch wenn ihrer zwei zum gleichen Gott
beten, so stellen sie sich Gott doch auf
verschiedene Weise vor und erleben das Be-

wusstsein der Abhängigkeit von diesem Gott
und der Verantwortlichkeit vor ihm ganz
verschieden. Auch wenn zwei das gleiche
— sagen wir — katholische Credo beten,
so stellt sich doch jeder den Himmel und

das Fegfeuer und die Hölle wieder auf seine
Art vor und werden darum beide davon In

verschieden starker Weise angezogen und

abgestossen. Und wenn beide gewissenhaft

praktizierende Katholiken sind, so erleben
sie doch wieder ganz verschiedene und
verschieden starke Freuden beim Sonntagsgottesdienste

und an der Kommunionbank und
haben beide wieder verschieden starke

Hemmungen zu überwinden, wenn es sich um
den Besuch der Werktagsmesse handelt.
Und es beugt femer der eine seine Knie und
faltet die Hände nicht gleich freudig wie der
andere, und es geht dem einen leichter als

dem andern, auf der Prozession mit dem'
Rosenkranz in der Hand andächtig zu sein.

Auch diese religiöseVerschiedenheit hängt
wieder und zu allererst mit der leib-seeli-
schen Veranlagung zusammen, wird also wie

jede Veranlagung von den Eltern geerbt.
Das heisst natürlich nicht, dass es auf

religiösem Gebiete kein Heldentum und kein

Verschulden gebe. Aber wir wollen es in

Zukunft noch gewissenhafter als bis dahin

dem Herrgott überlassen, zu entscheiden,
wie viel an einer besonders warmen und
gehorsamen Religiosität eigenes Verdienst und

wie viel an dieser oder jener — vielleicht

nur scheinbaren — religiösen Lauheit eigenem

Verschulden zuzuschreiben ist.

So mächtig ist auf allen Gebieten menschlichen

Seins und Tuns die Vererbung. Hören

wir noch einmal Goethe:

„Vom Vater hab' ich die Statur,

Des Lebens ernstes Führen;

Vom Mütterchen die Frohnatur,

Die Lust zum Fabulieren."

Urahne war der Schönsten hold,
Das spukt so hin und wieder;
Urahnfrau liebte Schmuck und Gold,
Das zuckt wohl durch die Glieder.

Sind nun die Elemente nicht

Aus dem Komplex zu trennen;
Was ist denn an dem ganzen Wicht

Originell zu nennen?"

Wenn es aber so ist, was bedeutet dann
für das leib-seelische Gestaltwerden des

Menschen sein eigener freier Wille? Was
bedeutet da noch alle Mühe des Erziehers?

Und wie ist da noch Gott mit seiner
Vorsehung und seiner Gnade unterzubringen?
An das alles denken wir nämlich, wenn wir
von Erziehung reden. Ist da noch Platz für
einen vernünftigen pädagogischen Optimismus?

-r.
(Schluss folgt)

758


	Vererbung oder Erziehung?

