
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 19

Artikel: Vorsätze in der Beicht

Autor: Würth, C.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


aus, dass dieser grössern körperlichen
Gewandtheit auch eine grössere geistige
Regsamkeit entspricht. Die meisten von uns werden

leider bereits zu alt sein, um von dieser
Erkenntnis noch zu profitieren. Desto mehr
wollen wir uns bemühen, sie der Jugend
zugute kommen zu lassen.

4. Unser Hauptinteresse gilt aber der

Charakterbi Idung. Und da bietet
wiederum der Schneeballsport wertvollste
Handhaben, sowohl für die Erkenntnis, als

auch für die Schulung des Charakters.
Da sehen wir den Furchtsamen, der sich in

keine Gefahr wagt, den Herdenmenschen,
der nur im Haufen vorrückt und im Haufen
wieder flieht, den Tapfern, Unabhängigen,
der im dichtesten Kugelregen aushält, den

Hinterhältigen, der aus sicherem Versteck
dem Gegner in den Rücken fällt, den
Ehrlichen, der Aug in Auge ficht, den Grobian,
der sich kurzerhand mit den Fäusten und
Schuhen hilft, den Verbrechertyp, der ins
Gesicht zielt, usw.

Und wer wüsste nicht, wie wichtig die
genaue Kenntnis der Charakteranlagen der
Zöglinge ist? Das gibt dem Erzieher den sichern

Griff bei seiner schwierigen, verantwortungsvollen

Aufgabe. Er kann in einer Manöverkritik

viel sagen, allgemein und einzeln, kann

loben, rügen, Winke geben und wird dann

verhältnismässig williges Erdreich finden. Und
manches wird er in stiller Hoffnung oder
Sorge in sein Vaterherz einschliessen und nur
mit dem Meister darüber reden. J. M. B.

Religionsunterricht
Vorsätze in der Beicht

Katechese für Oberklassen.

Liebe Schüler!

Am nächsten Sonntag kommt ein
ausserordentlicher Beichtvater. Er steht am Samstagnachmittag

auch euch zur Verfügung. Was für
Vorsätze jedes einzelne persönlich zu machen hat,
das wird sich aus eurer Gewissenserforschung
und aus eurem Bekenntnis ergeben. Was aber
sicher ein jedes von euch auch angehen wird,
das will ich euch im Folgenden vorlegen.

Es handelt sich um folgende drei Punkte: 1.

Ordnung, 2. Fleiss, 3. Gebet.

1. Ordnung.

Durch die Sünde der Stammeltern kam die
Unordnung in die Welt, und damit der Unfriede.
Jesus aber wollte durch sein Kommen wieder
Ordnung bringen und „Friede den Menschen,
die guten Willens sind". (Luk. 2, 14.)

Im Buss-Sakrament ist uns die Möglichkeit
gegeben, die in unser Seelenleben eingetretene
Unordnung wieder gut zu machen und so den
verlorenen Seelenfrieden wieder zu erlangen.

Nun seht! In der Freude über den
wiedererlangten Frieden des Herzens übersehen wir
sehr leicht, dass wir dieses hohe Gut nur dann

festhalten können, wenn wir in der Zukunft fest

auf Ordnung halten, und dies, wohlverstanden,
in allem, was unser Leben berührt. Ihr seid
vielleicht überrascht, wenn ich euch sage, dass jede
Ordnung, die ihr im Alltag einhaltet, auch eurem
Seelenheil dienlich ist, und dass jede Unordnung,

die ihr in eurem Alltag duldet, indirekt
auch eurer Seele Unheil bringen muss. Und doch
ist es so! Ich will euch auch den Grund nennen.

In einer innerschweizerischen Klosterschule
stellte der Rektor einmal den Vorsteher der
Studenten über die Tatsache zur Rede, dass jeweils
am Samstagabend sich ein grosser Teil der Schüler

während der Studienzeit in den Waschsaal

begebe und dort am Kopf, an den Händen und

an den Füssen eine Totalreinigung vornehme,
die ebenso gut auch zu einer andern Zeit

vorgenommen werden könnte. Der Vorsteher der

Studenten, der dies hätte verhindern sollen,
erklärte: „Zu jeder andern Zeit will ich einschreiten.

Aber am Samstagabend kann ich's nicht

723



tun. Denn die meisten, welche zu dieser Zeit in

den Waschsaal gehen, gehen gleich nach der
Beicht dorthin. Dieser Umstand sagt mir, dass

sie, nachdem sie an der Seele wieder sauber
geworden sind, es auch am Körper sein wollen.
Und hierin kann ich nichts Böses erblicken." Der
Rektor war erstaunt ob dieser Antwort, sagte
aber schliesslich: „Wenn der Zusammenhang,

von dem du sprichst, wirklich besteht, dann wollen

wir der Sache ihren freien Lauf lassen."

Schaut: man kann das Erzählte auch von der
Gegenseite her betrachten, und dann muss man
auf den Gedanken kommen: Wenn ich auf
Reinlichkeit und Ordnung meines Körpers bedacht
bin, so muss mir dies immer auch eine Mahnung
zur Reinlichkeit und Ordnung im Seelenleben
sein. Ich betrachte es als durchaus wahrscheinlich,

dass verschiedene unter euch diesen

Gedankengang selbst schon hatten. Vielleicht nur
halb bewusst. Aber immerhin doch so deutlich,
dass sie sich unter seinen Befehl gestellt fühlten
und keine Ruhe fanden, bis sie ihm Folge geleistet

hatten. Wenn wir nun zu diesem einen
Wächter seelischer Reinlichkeit noch einige weitere

stellen, die eigentlich der gleichen
Kompagnie angehören, so steht eure heiligmachende
Gnade, sogar vom Alltag her in guter Hut. Nennen

wir: Ordnung und Reinlichkeit in den
Kleidern, in den Büchern, in den Heften, in eurem
Studierstübchen daheim, in allen Dingen, welche
ihr zu eurem täglichen Gebrauch benötigt! Gleiches

lässt sich auch von der Ordnung in der
Zeit sagen (das Obige handelte von der
Ordnung im Räume). Pünktlichkeit im Aufstehen und

im Zubettgehen, im Besuch der Kirche und der
Schule, in der Ausführung der Schulaufgaben
und in der richtigen Einteilung der diesbezüglichen

Arbeiten, auch im Geldwesen.

Eine grosse Gefahr für die Ordnung der Seele

bildet das Aufgehen im Allerlei (Allotria). Was
du tust, das tue ganzl Wenn ihr euch verschiedenen

Vereinen anschliesst, jede Art von Sport
betreiben wollt, in alles, was im Dorf geht, die
Nase stecken möchtet, so wird eure Ordnung
fortwährend erschüttert. Das Einzige, was in

eurem Leben regelmässig wiederkehrt, ist dann

die Unregelmässigkeit, die Unordnung. Einige
von euch nehmen Privatstunden, z. B. in Musik.
Ich habe nichts dagegen. Doch sollt ihr wissen,
dass so etwas eine besondere Sorgfalt in der
Zeiteinteilung erfordert. Auch da bürgt nur Ord¬

nung und Regelmässigkeit im Ueben für
Erfolg. Dennoch dürfen die Schulaufgaben darob
nicht vernachlässigt werden. Darum braucht

es da um so mehr Umsicht, namentlich wenn

man den Vater in der Werkstatt und die Mutter
im Haushalt auch nicht ganz ohne Hilfe lassen

will.

Im Psalm 36, 31 heisst es vom Gerechten:

„Das Gesetz Gottes ist in seinem Herzen und

seine Schritte wanken nicht." Wir denken da

vor allem an die Gebote, die der Herr auf dem

Berge Sinai gegeben hat, und an die Gesetze,
welche Jesus aufstellte. Z. B. an die acht
Seligkeiten. Was wir aber weniger beachten, das ist

die Tatsache, dass der liebe Gott auch in die
Natur des Menschen die Vernunft hineingelegt
hat. Die Vernunft, die uns gegeben ist, zeigt uns,
dass wir und wie wir Ordnung machen müssen.

Und die Vernunft ist auch eine Gabe Gottes, die
wir darum zu seiner Ehre, zu unserm eigenen
Wohle und zum Wohle der Mitmenschen
gebrauchen müssen. Wenn wir die Vernunft dazu

benutzen, in unserm eigenen Leben Ordnung zu

schaffen, so erlangen wir den Frieden in unserer

eigenen Seele. Wenn wir die Beziehungen mit

unsern Mitmenschen ordnen, so gibt's auch

weniger Streit mit dem Nächsten, und so haben wir
auch eher Frieden mit ihm. Wenn ihr übrigens
nur ein Mal ernstlich damit beginnt, in eurem
persönlichen Leben in allem Ordnung zu halten,

so spürt ihr selbst, wie die Ordnung in

eurem eigenen Leben sich auch wohltuend auf

eure Beziehungen mit dem Nächsten auswirkt.
Noch eins: Anständigerweise entschuldigen

wir uns immer, wenn wir die Ordnung
eines Mitmenschen gestört haben (ihm aus
Versehen einen Gegenstand verlegten; ihn mit
unserm Zuspätkommen in seinem Tagesprogramm
gestört usw.), so wie wir Gott in der Beicht
bitten, dass er uns „entschuldige", von der Sünde

freispreche, nachdem wir die Ordnung störten,
die Er uns zur Gewissenspflicht gemacht hatte.

2 Fleiss.

Das Sprichwort „Müssiggang ist aller Laster

Anfang" ist euch bekannt. Wenn nun der Vorsatz

den ernstlichen Willen, sein Leben zu bessern

und nicht mehr zu sündigen bedeutet, so
werdet ihr selbst einsehen, dass die Meidung des

Müssiggangs eigentlich immer in den Vorsatz der
Beicht hineingehört. Müssiggang ist so ziemlich

724



das gleiche wie Trägheit, und die Trägheit ist

eine Haupt-, eine Quellensünde.

Beim Müssiggehen ist es einem eigentlich doch
nicht wohl. Die Trägheit ist langweilig. Deshalb

begrüsst man in diesem seelischen und leiblichen
Lähmungszustand alles, was einem ohne Mühe
doch etwelche Kurzweil zu verschaffen
verspricht. Der offene Mund und die glotzenden
Augen der typischen Faulenzer zeigen den Hunger

nach irgend etwas, was sie in sich aufnehmen

können, auf dass sie doch ihre Zeit totschlagen.

Es ist ihnen sogar gleichgültig, was an sie

herankommt. Wenn's nur irgend etwas ist.

Wer sich aber einmal der Faulheit übergeben,
der fürchtet die Anregungen zum Guten wie ein

Kranker, der krank bleiben will (es gibt nämlich
auch solche!); er fürchtet die Medizin, die ihm

Heilung bringen könnte. Das Böse aber bringt
uns Unterhaltung, ohne dass wir uns anstrengen
müssen: Gefährliche Bilder, schlechte Bücher,

unmässiges Essen und Trinken, Kameraden und
Kameradinnen mit unanständigen Reden und
Witzen. Wer immer daherdemMüssiggang frönt,
der hat sein Herz wirklich allen Lastern geöffnet.

Jener aber, der tätig ist, der seinen Kopf und
sein Herz bei der Arbeit hat, der ist gegenüber
allen Versuchungen, die im Müssiggang den

Eingang zu unserer Seele suchen, gewappnet. Je

mehr er tätig ist, um so mehr kommt er auf

seinem Gebiet vorwärts, er hat immer grösseres
Interesse an seiner Tätigkeit und Freude an den
Werken seines Fleisses. Der Müssiggang ekelt
ihn an. Dies ist sozusagen immer ein Zeichen

von seelischer Gesundheit.

Es gibt aber auch einen Halbmüssiggang, der
unter den Schülern viel verbreitet ist. Er lässt

sich vielleicht am besten im Worte „Gvätterle"
zusammenfassen. Solche Kinder tun etwas, d. h.

sie spielen bald mit einem Bleistift, bald mit
einem Gummi, bald mit einer Feder, heute mit
dem, was ihnen selbst gehört, und morgen mit
dem, was Eigentum des Schulnachbarn ist. Und
dies alles zu einer Zeit, wo sie ihren Kopf ganz
bei dem haben sollten, was ihnen in der Schule
erklärt wird oder auch bei dem, was sie zu
Hause für Vater und Mutter tun sollten. Das

„Gvätterle" ist selbstverständlich für jene keine
Sünde, die zur Tante Emma in die „Gvätterli-
schule" gehen. Für grosse Schüler aber passt
dies nicht mehr. Es hindert sie an dem, was sie

unbedingt brauchen, wenn sie im Leben einmal

tüchtige Menschen werden wollen.

Der festentschlossene Verzicht auf jede Art
von Müssiggang und Halbmüssiggang gehört
darum in jeden Beichtvorsatz hinein. So wie
die Liebe zurOrdnung jeder Art Sünde vorbeugt,
so ist auch der Fleiss ein Riegel gegen jede Art
Sünde.

„Das Himmelreich leidet Gewalt und (nur)
die Gewalt brauchen, reissen es an sich" (Matth.
11, 12). So tut euch in allem Gewalt an, habt

Energie und Willen zum Durchhalten, auch wenn
euch etwas nicht gleich beim ersten Angriff
gelingt, dann habt ihr für euer Seelenheil wieder
etwas Erkleckliches geleistet!

3. Gebet.

Bei Isaias 40, 31, heisst es: „Die auf den Herrn

vertrauen, werden neue Kraft gewinnen. Es werden

ihre Schwingen wachsen gleich den

Adlern." Jene Tapferkeit, welche den Riesenkampf

mit allen widrigen Umständen, welche

dem eigenen Streben entgegenstehen,
aufnimmt, ist durchaus notwendig. Aber niemand

bringt sie auf, ohne dass ihm der Herr dieselbe
zuteil werden lässt. Auch der hl. Paulus spricht
diesen Gedanken aus, wenn er (2. Kor. 3, 5)

schreibt: „Wir sind nicht tüchtig, durch uns selbst

etwas (Gutes auch nur) zu denken, wie aus eigener

Kraft, sondern unsere Tüchtig -
keitistausGott." Wenn aber dem so ist,

so müssen wir eben den Herrn bitten, dass Er

uns jene Kraft gebe, die wir selbst nicht haben.

Viele meinen, man brauche die Gnade Gottes

nur auf religiösem Gebiete. Dem ist aber nicht

so. Wir brauchen Gottes Hilfe in allem. Ihr

könnt z. B. eure Pflichten als Schüler nicht so

erfüllen, wie es eure Pflicht ist, es sei denn, dass

der Herr euch hilft. Es geht also nicht ohne Gott;
auch beim Aufsatzmachen, beim Rechnen, beim
Zeichnen nicht. Und wenn ihr daheim eine
Arbeit zu machen habt, die euch schwer fällt: z. B.

Holztragen, den Stall reinigen, die Küche und

die Stiegen fegen, Strümpfe und Kleider flicken,

so braucht ihr Gottes Kraft, damit ihr euer dummes

Stölzchen überwindet und frisch Hand

anleget. Es ist jetzt Kriegszeit. Da kann niemand
mehr den noblen Herrn und die vornehme Dame

spielen. Mancher muss jetzt als Soldat eine Ar-

725



beit tun, die er früher in Zivil nie getan hätte.
Aber er tut sie dem Vaterland zulieb und weil
ein strenges Regiment ihn dazu zwingt. Auch ihr

habt jetzt allerlei anzupacken, an dem ihr euch

sonst gerne vorbeigedrückt. Denn ihr habt
daheim nun auch den Vater und den Bruder nach

Möglichkeit zu ersetzen. Es ist möglich, dass

euch die starke Hand der Mutter ebenfalls

zwingt, wenn es sonst nicht gehen will. Es kann

aber auch sein, dass sie sich lieber selbst
überarbeitet, als dass sie eure griesgrämigen Mienen
betrachtet. Wenn ihr aber ein Gewissen habt,
dann überwindet ihr euch selbst und greift zu.
Aber selbst wenn ihr guten Willens seid, so werdet

ihr's nicht zustandebringen, es sei denn, dass

der Herr euch kräftig nachhilft. „Ohne mich
könnt ihr nichts tun." (Joh. 15, 5.)

Wie gross steht da auf einmal die Pflicht der

täglichen Gebete vor euch! Ihr braucht jeden
Tag zu allem die Kraft Gottes. Darum will sie

auch jeden Tag erbetet sein durch das Morgen-

und Abendgebet. Wir brauchen
auch jeden Tag unser tägliches Brot. In einer

Zeit, in der man bereits verschiedenes rationiert,
werden wir uns dessen mehr bewusst, dass auch

das tägliche Brot ein Geschenk Gottes ist. Darum

auch Treue in den Tischgebeten.
Das abendliche Betläuten wurde einst eingeführt,

als Leute aus unseren Gegenden an den

Kreuzzügen gegen die Türken teilnahmen und

Frauen und Kinder wegen ihrem Schicksal in

Sorge waren. Darum pflegt auch dieses Gebet
wieder mit erneutem Eifer für unsere Soldaten,
aber auch für die Soldaten, die im eigentlichen
Krieg stehen, ohne Unterschied, zu welchem

Volke sie gehören! Sie sind ja alle unsere Brüder

im Herrn. Eingedenk der grossen Entbehrungen,

welche ihre Angehörigen nun auch zu
erleiden haben, soll unser Gebet beim Abendläuten

auch stets eine Erneuerung des Vorsatzes

bedeuten, daheim mit ganzer Kraft dort
einzustehen, wo man uns braucht, zu Hause und durch
selbstloses Helfen irl der Nachbarschaft.

Liebe Kinder! So wollen wir uns in der nächsten

Beicht wieder ganz besonders vornehmen,
in allem Ordnung zu halten, immer recht fleissig
zu sein und ganz besonders eifrig zu beten. Das

wird uns allen den Frieden und den Segen
Gottes bringen.

St. Peterszell. C. E. Wurth.

Heilpädagogik und Hilfsschule

Der Sigmatismus
Unter Sigmatismus verstehen wir die fehlerhatte

Aussprache des S-Lautes und seiner
Verbindungen (Z, X, C, Sch); unter Parasigmatis-
mus das Ersetzen der genannten Laute durch
einen andern Laut.

Bei der normalen Artikulation des S-Lautes
hebt sich das Gaumensegel und schliesst die
Mundhöhle von den Nasenräumen ab. Die

Zunge bildet eine Rille, die Zahnreihen sind
einander genähert, die Lippen leicht geöffnet

und gedehnt. Die Luft konzentriert sich

zu einem dünnen Strahle, passiert die
Zungenrille und reibt sich beim Austreten aus
dem Munde an den obern oder untern
Schneidezähnen (in der deutschen Sprache sind es

meist die untern). Durch diese Reibung des

konzentrierten Luftstromes an den Zähnen
entsteht der für den S-Laut typische Klang.

Sigmatismus kann nun entstehen, wenn sich

die Luft nicht zu einem dünnen Strahle
konzentrieren kann, oder der konzentrierte
Luftstrom beim Verlassen des Mundes keinen
harten Widerstand findet, um sich daran zu
reiben. Die Bedingungen des
Sigmatismus lassen sich somit einteilen in:

1. Bedingungen, die eine Konzentration
des Luftstromes verunmögliehen.

2. Bedingungen von Seiten des
Reibewiderstandes.

1. Die Bedingungen, die eine
Konzentration des Luftstromes

726


	Vorsätze in der Beicht

