
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 19

Artikel: Vom Werden und Schaffen des katholischen Romanciers

Autor: Steinmann, Elsa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Werden und Schaffen des katholischen Romanciers
i

Ein Beitrag zur Erziehung des katholischen

Schriftstellers.

Wenn wir uns mit dem Werden, der
Entwicklung eines katholisdhen Romanciers
befassen wollen, drängt sich uns zuerst unwillkürlich

die Frage nach dem eigentlichen
Organ des Schriftstellers auf. Welches ist denn
dieses Hauptorgan des Schriftstellers, des

Dichters?

Ich glaube, dass es auf diese Frage nur eine
Antwort gibt: Das eigentliche Organ des

Schriftstellers, des Dichters ist das menschliche

Herz. Es kommt beim Schriftsteller nicht
in erster Linie auf Verstandesbildung,
sondern vor allem auf Herzensbildung an. Denn

nicht nur der Verstand, auch das Herz hat

Augen; ja, diese Augen des Herzens haben,

wenn sie rein sind, einen viel klareren,
untrüglicheren Blick als die geschultesten
Verstandesaugen. Nicht umsonst heisst es, dass

ein reines Herz Himmel und Hölle
durchdringe.

Wie aber zu einem reinen Herz gelangen?
Nun, dafür hat uns unser Herr in seinen
Evangelien, durch seine Kirche, durch seine
Heiligen klare, unmissverständliche Weisungen
gegeben. Es ist der Weg der Läuterung, der
Weg der Heiligkeit, der zum reinen Herzen
führt. Und zwar ist es ein Weg, der keine

Kompromisse, keine Konzessionen kennt, auf
dem auch das letzte Fädelein, durch das die
Seele an irgend etwas gebunden ist, das sich

nicht mit Gottes Lichtwelt vereinigen lässt,

unbarmherzig durchschnitten wird. Dieser

Weg der Herzensbildung, der Herzensläuterung

beginnt mit der Gottesfurcht und erhält
seine Vollendung in der Gottesliebe.

Jeder Mensch, auch der Schriftsteller, ist

von Gott in einen ganz bestimmten Lebenskreis

hineingestellt worden, in dem er die
Aufgabe, die ihm von Gott für seinen Aufenthalt

auf dieser Welt zugeteilt wurde, zu
erfüllen hat. In diesem engen Kreis hat er auch

seinen Läuterungsweg zu gehen. Vergessen

wir es nicht: Läuterung geht immer durch den

Alltag, durch all die Armseligkeiten, die kleinen

und grossen Plackereien, die das tägliche
Leben mit sich bringt. In diesen kleinen Dingen

des Alltags heisst es vor allem treu sein,
auch für den Künstler, den Dichter, wenn das

Herz rein werden soll. Oft und oft begegnet
man der Ansicht, dass man den Lebenswandel

eines Künstlers, eines Dichters mit besonderer
Nachsicht und Milde beurteilen müsse. Ich

glaube, diese Ansicht beruht auf einer ganz
irrigen Auffassung des echten Künstlertums,

vor allem des katholischen Künstlertums.
Gewiss ist die sensible Künstlernatur den
Einflüssen der Umwelt in einem ganz andern
Mass preisgegeben, als die Natur des Nicht-
künstlers. Landschaften, Menschenantlitze,

eigene und fremde Erlebnisse, das alles prägt
sich mit einer ungeheuren Wucht in die Seele
des Dichters, vergewaltigt sie gleichsam. Aus

dieser überempfindsamen Natur des Dichters

die Folgerung zu ziehen, der Dichter, der

Künstler habe wegen seiner grossen Sensibilität

das Recht, jeder Laune, jeder Lockung,
jeder Versuchung nachzugeben, die aus dem

eigenen Herzen oder aus der Umwelt auf ihn

einstürmt, ist ganz verkehrt. Im Gegenteil:
gerade weil der Dichter durch seine übersensible

Natur den Einflüssen seiner Umgebung
derart preisgegeben ist, muss er ganz besonders

strenge Anforderungen an sich selber

stellen, viel strengere, als er an die ganze
Umwelt stellt. Der Weg zum reinen Herzen
ist noch immer schmal und steil gewesen.

Freilich darf man die Mühsale eines
solchen Läuterungsweges nicht etwa in düstern
Farben sehen. Das „zu schwer", das „zu
mühselig" kommt immer, wie jede Mutlosigkeit,
vom Teufel, der die Sicht auf diesen Weg
regelmässig mit russigem Spinnweb und
stinkendem Rauch zu verhängen sucht. Schwer
und mühselig ist der Weg am Anfang,
solange man noch tief in der Unordnung drin
steckt. Sobald aber einmal die Gottesliebe

719



in einer Seele aufflammt, verliert alles, was
schwer und mühselig ist, sein Gewicht,
besonders für den Dichter. Denn dann wird ihm

alles, was er wahrnimmt, zum Gruss von dem,
den er liebt. Die wunderbaren Farben eines

Sonnenaufgangs, wie wir sie gerade jetzt in

den Wintermonaten so oft bestaunen, werden
dem Dichter mit der Gottesliebe im Herzen
unwillkürlich zum Lächeln dessen, den er
liebt; zu einem goldenen, einem purpurnen,
einem meergrünen Lächeln. In der Pflanzen-,
in der Tierwelt, in den Steinen, den Sternen,
in Wind, Wasser, Feuer, Erde, in allem, was

lebt, in allem, was ist, spricht Gott in einer
geheimnisvollen, unendlich beglückenden
Sprache zu ihm. Er spricht auch zu ihm in

allem, was ihm in den Tagen, in den Nächten

begegnet, und dadurch wird ihm schliesslich

in der Tiefe seines Herzens alles irgendwie in

Freude verwandelt, auch Schmerz und Leid.

So wird das Herz eines jeden Schriftstellers
nach und nach durch Kreuz und Freude
geläutert.

Ein reines Herz aber schaut immer auf Gott,
das heisst auf die Wirklichkeit; denn Gott ist

das Ganze der Wirklichkeit. Und ein Dichter
hat immer das Ganze im Auge. Er ist Syn-
thetiker, nie Analytiker. Und je einfacher, je
reiner sein Herz ist, umso einfacher wird auch

sein Auge sein, umso klarer wird es die
Wirklichkeit erkennen.

Diese Wirklichkeit nun, mit der sich der
Dichter zu befassen hat, ist eine dreifache: Es

ist die Wirklichkeit des sinnlich Wahrnehmbaren,

die Wirklichkeit des Uebersinnlichen,
die Wirklichkeit des Uebernatürlichen.

Die eigentlichste Wirklichkeit Gottes ist

die Wirklichkeit, die uns geoffenbart worden
ist, es ist das Wirklichkeitsreich des Glaubens.

Das Auge eines katholischen Schriftstellers

muss vor allem ein durch und durch

gläubiges Auge sein, das alles mit den

Augen des Glaubens anschaut. Ich bin auch der
Ueberzeugung, dass man von einem
katholischen Schriftsteller in erster Linie fordern
sollte, dass er dieses geoffenbarte Wirklich¬

keitsreich durch und durch kenne, dass er
vor keiner Mühe zurückschrecke, sich die
geoffenbarte Wirklichkeit in einem so umfassenden

Masse zu eigen zu machen, wie ihm das

nur immer möglich ist. Ja, es scheint mir, dass

ein katholischer Schriftsteller überhaupt kein
Recht habe, mit was immer für einem Werk

es sei, an seine Mitmenschen heranzutreten,
bevor er sich nicht wenigstens die Grundlagen

des Glaubensgutes zu eigen gemacht
hat. Sonst bleibt alles, was er schreibt im

Nebel, und anstatt dass er den Menschen
LiCht und Klarheit bringt, vergrössert er mit
seinen Büchern noch die Finsternis.

Das zweite Reich der Wirklichkeit ist das
Reich des Geistes. Der Geist ist von Natur
Ebenbild Gottes. Darum wird der katholische

Schriftsteller nicht nur ein gläubiges Auge
für Gottes Geheimnisse haben, sondern auch

ein ehrfurchtsvolles Auge für das ganze Reich

des Geistes. Und während das Religiöse, das

Uebernatürliche in der Seele des Dichters
immer mit der Lichtwelt Gottes verbunden

bleibt, während das Ohr der Seele hinhorcht
auf die Stimme Gottes in der Kirche, so schaut
das natürliche, ehrfurchtsvolle geistige Auge
in die Geheimnisse der Innenwelt. Ein echter

Dichter wird sich denn auch nicht nur mit
der geoffenbarten Welt des Glaubens,
sondern auch mit der ganzen erworbenen Welt
geistiger Kultur befassen. Er wird versuchen,
in alles einzudringen, sich möglichst alles zu

eigen zu machen, mit dem je der Menschen
Geist sich abgegeben hat. Diese „curiosite
de l'esprit", wie es die Franzosen nennen, ist

noch immer ein untrügliches Merkmal des
echten Künstlers gewesen.

Das dritte Reich der Wirklichkeit ist das

Reich der Natur. Die ganze Natur ist Schöpfung

Gottes. Die ganze Natur weist auf Gott
hin, schenkt uns etwas von Goft, ist voll
Zeichen und Symbolen Gottes. In ihr offenbart
sich der Gott der Linien, der Formen, der
Farben, der Gott der Töne, der Bewegung,
des Rhythmus. Alle Herrlidhkeiten, die Gott
uns in seiner Natur zeigt, offenbaren sich denn

720



auch bei liebendem Hinsehen als ein
Aulzeigen von Liebesgesten — wenn ich mich

so ausdrücken darf —, die wir mit unserer
Seele zur Vollendung, zum Ausdruck bringen
sollen.

Das Betrachten, das Sich-Hingeben an all
die Wunder im Reich der Natur, das Entziffern

dieses prachtvollen Gleichnisses der
Gottheit — die ganze Natur ist ja nichts
anderes als ein Gleichnis Gottes — ist von jeher
die Lieblingsbeschäftigung der Dichter
gewesen. Jedoch auch da gilt wiederum das Gesetz

des reinen Herzens: je reiner das Herz,
das Herzensauge des Dichters, umso tiefer
wird es auch in die Geheimnisse der Natur

eindringen, umso eindringlicher werden die

Dinge durch Linie, Form, Farbe, Klang,

Bewegung, Rhythmus zu ihm sprechen.

Diese dreifache Welt kann auch nur in

einem reinen Herzen zu einer Weif
verschmolzen werden. Geordneter Besitz der
Fülle, des Reichtums setzt immer Einfachheit

voraus; darum ist ja Gott in seiner unendlichen
Fülle, in seinem unfassbaren Reichtum der
Ganz-Einfache.

Es fällt einem immer wieder auf, wie oft
man auf Schriftsteller stösst—auch auf solche,
die sich katholische Schriftsteller nennen —,
die es verstehen, mit grosser Kraft das Reich

der Natur, das Reich des Geistes wiederzugeben;

sobald sie sich aber ins Reich des
Uebernatürlichen wagen, spricht plötzlich nur
noch der Intellekt; die Einheit zerreisst; das

Uebernatürliche ist bei ihnen nicht organisch
mit dem Natürlichen verbunden, es ist gleichsam

wie ein Hut über das Natürliche gestülpt.
Es fehlt das alles verbindende göttliche Licht,

es fehlt der göttliche Hauch, es fehlt eben das

reine Herz des Dichters.

Hat sich der Schriftsteller so durch Kreuz
und Freude formen lassen, dann hat er nichts
anderes zu tun, als sich selbst in seinem Werk

zu verkörpern, das heisst, die Wirklichkeit,
so, wie er sie schaut, wie er sie in sich selbst

erlebt, in seinen Werken zum Ausdruck zu

bringen. Ein echter Dichter schreibt weder

um des Ruhmes, noch viel weniger um des

Geldes willen, er schreibt, weil ihn der
schöpferische Impuls zum Schreiben drängt.

Bei der Wiedergabe der Wirklichkeit aber
dürfen wir nicht übersehen, dass die
Wirklichkeit in der Welt nie rein vorkommt. Gottes

Wirklichkeit ist durch des Teufels und der
Menschen Bosheit tausendfach durchkreuzt.
Diese Schatten wird besonders der Romancier
nie übersehen dürfen, damit die Wirklichkeit,
die er offenbart, jene Wirklichkeit sei, die
wirklich ist und nicht ein theoretisches
Gebilde.

Wie erhaben die Aufgabe des Romanciers
ist — dieses Aufzeigen der Vollwirklichkeit
im Schicksal der einzelnen Menschen, oder
der Menschengruppe, der schicksalsverbundenen

Menschengruppe, mit allem Licht, aller

Dunkelheit —, wird einem erst so recht

bewusst, wenn man bedenkt, dass die ganze
Engelwelt Gott verherrlicht, ihm zujubelt wegen

der Wunder, die er in seinen Heiligen
wirkt. Und wenn man dazu noch bedenkt,
dass Gott selbst am Kreuz den Menschen diesen

Weg zur Heiligkeit geöffnet hat, da wird

es einem erst so recht klar, wie unendlich
wertvoll jedes einzelne Menschenleben ist,

welch ungeheure Bedeutung dem Weg jedes
Menschen zukommt, ob es der Weg sei, der

zu Gott ins Licht führt, oder ob es die düstere
Strasse sei, die von Gott weg weist und in

Finsternis und Verderben endet. Die
wirklichkeitstreue Wiedergabe eines solchen Weges
erhält denn auch von dort ihren tiefen Sinn,
ihre Bedeutung, ihre Berechtigung.

Eines freilich darf der Dichter nie vergessen:

dass er sein Talent von Gott geschenkt
bekommen hat, um mit diesem Talent Gott
auf seine ganz eigene Weise zu verherrlichen.
Dazu sind wir ja schliesslich alle ins Leben
gerufen worden, um Gott zu loben, ihn in un-
serm Tun, mit allen unsern Kräften, mit unserer

ganzen Seele zu preisen. Gott in seinen

Werken verherrlichen aber kann der Schriftsteller

nur dann, wenn er durch seine Bücher

die Freude, den Frieden, die Gerechtigkeit,

721



die Wahrheit, die Liebe unter den Menschen
verbreitet.

Um aber diese ganze Fülle, diesen ganzen
Reichtum den Menschen in seinen Werken
schenken zu können, dazu braucht es den
vollen, grossen, heiligen Inhalt einer menschlichen

Person. Zu dieser Vollpersönlichkeit
aber sollte sich jeder Schrittsteller
durchringen. Der Weg heisst auch da wieder: der
Weg zum reinen Herzen; denn je reiner ein
Mensch ist, umso mehr ist er sich selbst, umso
klarer verkörpert er den göttlichen Gedan-

Schneeballen
Mit Wehmut gedenken wir der schönen

Zeit, wo wir noch nach Herzenslust drauflos

pfeffern durften, um festzustellen, wer am
höchsten an die Pappel hinauf werfe, wer die
Wollkappe von der Telefonstange herunterhole.

Aber das Herrlichste von allem waren
doch die Schneeballschlachten: Mitten im
Getümmel stehen, mit eingezogenem Kopf
den unbekümmerten Rücken den Schüssen

herhalten und inzwischen seinerseits die
Trommel wieder laden, um dann plötzlich'sich
zu wenden und der fliehenden Meute eine

wohlgezielte Salve nachzuschicken: das war
ein Hodhgenuss. Sdhade, dass wir jetzt
verzichten müssen! Diese Abstinenz braucht
indes nicht zu hindern, dass wir für diesen
uralten „Sport" ein warmes Interesse bewahren

und nicht nur beglückt der frisdhen

Jugend zusehen, sondern auch seine bedeutenden

pädagogischen Seiten wahrnehmen und

ausnützen.

1. Auch in der hochzivilisierten Gegenwart
gibt es noch Bubenhände, die eine
gründlichere Reinigung sehr benötigen, und

was das Wasser nur oberflächlich besorgen
konnte, mag der Schnee vorteilhaft ergänzen.

Freilich, wer schon das kalte Wasser

scheut, wird sich noch ängstlicher vor dem

kältern Schnee hüten. Aber da hilft nichts,

die müssen dran! Sei es, dass man
Schneeballschlachten der ganzen Klasse organisiert

ken, der seiner Seele, seinem ganzen Sein

zugrunde liegt, umso strahlender kommt in

ihm die Herrlichkeit der menschlichen Person

zum Ausdruck. Nur Menschen, die wirklich
Persönlichkeiten sind, werden im Stande sein,
durch ihr Leben, durdh ihr Werk ihre Mitmenschen

aus Nebel und Finsternis ins Reich des

Lichtes, ins Reich des Friedens und der Freude
hinaufzuführen. Und diese Führung zum Licht

ist die eigentliche Aufgabe jedes echten
Dichters.

Villars sur Glane. Elsa Sfeinmann.

— das Unauffälligste, Rücksichtsvollste. Sei

es, dass man die Schüler persönlich zum

„Schneeballen" auffordert. Sei es — wenn
sonst nichts hilft —, dass man allgemein die
Schneescheuen (und Schmutzfinken) lächerlich

macht.

2. Ein weiterer, hygienischer Vorteil
des Schneeballens liegt darin, dass der
Organismus abgehärtet wird, widerstandsfähiger

gegen Erkältungen.

3. In turnerischer Hinsicht ist zu

sagen, dass dabei sämtliche Muskeln in Tätigkeit

treten, von den Fingerspitzen bis zu den

Zehenspitzen, dass also das SchneebaiIwer-

fen hochwertiges Freiturnen darstellt (von der

Fertigkeit im Weitwerfen und im Sichertreffen

ganz zu schweigen). Ein einziger Nachteil ist

dabei: es ist ein einseitiger Sport und macht

einseitig. Jedoch nicht aus innerer Notwendigkeit.

Und da hat der Lehrer eine
ausgezeichnete Möglichkeit, den Buben viel zu

nützen, indem er sie belehrt und veranlasst,
sich im Beidhändig-Werfen zu üben. Damit

ist nicht bloss jener körperliche Nachteil
vermieden, sondern noch ein grosser körperlicher

und geistiger Vorteil hinzugewonnen.
Es ist bekannt, dass die Menschen in dem
Masse gewehrt, gewandt, brauchbar zu sein

pflegen, als ihre körperlichen Fähigkeiten
beidseitig ausgebildet sind, und darüber hin-

722


	Vom Werden und Schaffen des katholischen Romanciers

