
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 17

Artikel: Gotteskraft im Lehrberuf : Vortrag

Autor: Nissen, Benedikt Momme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lesern für ihre wertvolle Unterstützung im

verflossenen Jahr, wie für ihre Weihnachtsund

Neujahrswünsche herzlich und bitten
sie dringend, ihre Mitarbeit im kommenden

Jahre wenn möglich noch zu vermehren, vor
allem durch Beiträge für den allgemeinen

Teil und die verschiedenen Rubriken, durch

regelmässige Berichte aus allen Kantonen und

durch Anregung und Kritik, die den nötigen

Kontakt der Schriftleitung und ihrer Mitarbeiter

mit der Leserschaft sichern.

Göttlicher Kinderfreund, segne unsere

Erzieherarbeit in Kirche, Schule und Elternhaus;

göttlicher Geist, befruchte, was dieses Sprachorgan

katholischer Erzieher aussät; göttliche

Vorsehung, erhalte unserer teuren Heimat

den Frieden, die Freiheit und den christlichen

Geistl

Gotteskraft im Lehrberuf*
i.

Kürzlich wurde mir ein modernes Erzie-

hungsbuch vorgelegt. Ich möge es als Priester

begutachten. Dieses Budh von Fritz Kün-
kel „Die Arbeit am Charakter" (19. Aufl.)
suchte die sogenannte psycho-analytische

Methode auf Erziehungsfragen anzuwenden.

Alles war auf das Ich bezogen, auf Reflexionen

über sich selbst, auf die Beziehung des

eigenen Ichs zu anderen Ichs. Die Mühen
der Erziehung waren wesentlich als ein Kampf

um die Macht zwischen Alt und Jung dargestellt.

Man müsse rebellischen Knaben klar
machen: wenn du didh fügst, kommst du besser

weg; darum kusche dich! Trotz kluger
Einzelgedanken befriedigte mich das Buch

gar nicht. Erst nach und nach erkannte ich:

der Verfasser konnte bei aller guten Absicht

zu nichts kommen, weil er die Beziehung
des Menschen zu Gott (mag er auch den

Namen Gottes ein paarmal nennen) und den
Einfluss der Religion auf die Ausbildung des

Menschen ganz beiseite gelassen hatte. Daher

wirkte das Ganze etwa so, als wenn man
der Erde im Frühjahr mit allen menschlichen

Mitteln Wachstum und Ertrag abringen wollte,
ohne zu berücksichtigen, dass das Wachstum
in erster Linie von der steigenden Einwirkung

* Vortrag vor dem Thurgauischen Kath. Erziöhungs-

verein.

der Sonne als der Spenderin des Lichtes

und der Wärme abhängt.

Nirgends habe ich ctieHilflosigkeihdazu die
Freud- und Fruchtlosigkeit der modernen

Erziehungsweise deutlicher gesehen als an diesem

einen Beispiel unter vielen. Die Menschheit

verfällt mehr und mehr willkürlidhen

Lehrprogrammen, die mit absoluten Ansprüchen
auftreten. Aus den erzieherischen Irrwegen
der jüngsten Zeiten heben sich zwei
Hauptrichtungen heraus. Dort die
rationalistisch-mechanistische Lebensauffassung

als Ausgangspunkt. Diese will aus

dem Menschen gleichsam einen mit allen
erdenklichen Fähigkeiten ausgestatteten Apparat

machen, der aufs feinste reagiert und alles

am Rädchen schnurren lässt. Hier die ani-
malisch - vitalistische Lebensauffassung.

Diese geht ganz auf Kraft aus und

schliesst sich grundsätzlich in Erziehungsfragen

den Züchtungsgesetzen an, die in der
Tierwelt herrschen, unter Aufrufung aller
sinnlichen Instinkte und des Machtverlangens im

Menschen. Wo die letzten Folgerungen
gezogen werden, gelangt bei der ersten Methode

die Präzisionsmaschine, bei der zweiten
die tierhafte Stärke auf den Thron. Dort wirken

geheime Drahtzieher massgebend ein;
hier sind es einzelne Kraftnaturen, die sich

richtungbestimmend emporschwingen. Das

wahrhaft menschenwürdige Dasein, die edle

634



Persönlichkeit gerät bei der Formung durch

irgend ein modernes Schema in grosse
Gefahr, ertötet zu werden, — wenn beute auch

die Seele des einzelnen Menschen durch den
heilsam gesteigerten Gebrauch aller seiner
Kräfte sowie durch die Widerstände, die seiner

Entwicklung in den Weg treten, stärker
als je aufgerufen wird.

*
Al'le Versuche, den Menschen nur als ein

Produkt der Erde, als ein Ergebnis irdischer

Entwicklungsvorgänge zu verstehen und ihn

mit rein menschlichenMitteln durch sich selbst
und seinesgleichen zur Vollendung bringen
zu wollen, sind tot geboren. Denn sie
beruhen auf Grundirrtümern über die Besdhaf-

fenheit, den Ursprung und das Ziel des
beseelten Menschen. Wo das menschliche
Leben nur als ein erhöhtes tierisches Leben oder
auch als ein fein arbeitender Apparat von
physikalischen Kräften verstanden wird, da
wird es entwürdigt und im innersten Wesen
zerstört. Da vergisst man die Grundwahrheit
des ganzen menschlichen Daseins: Gott hat
den Menschen geschaffen, und der Mensch

findet seine Vollendung nur in Gott. Was

nützt die Berufung auf einige Naturgesetze
(die im beschränkten Gebiet in sein Dasein

hineinwirken mögen), wenn man diese nicht
in ihrem gesamten Umfang, von Grund aus

kennt und anerkennt? Wenn man das menschliche

Dasein im Ersten und Letzten völlig
missversteht?

Alle die grenzenlosen Verfehlungen über

Erziehung und Lehrberuf, die wir heute
wahrnehmen, haben das Gute, dass sie uns deutlicher

als je vor Augen führen: eine wahre
und fruchtbare Erziehung, die den Menschen
als Menschen ausbildet, ist ohne bewusste
und tätig gepflegte Beziehung des Lehrers

wie des Schülers zu Gott gar nicht möglich.
So wenig wie Fruchtbarkeit ohne Sonne.

Nur in Gott ruht der Schlüssel
zur Schöpfung! Deshalb kann dem
Kinde der Sinn der Schöpfung nur gedeutet
werden durch steten Hinweis auf Gott. Der¬

jenige, welcher der Lebensgrund des gesamten

irdischen Seins ist, muss unbedingt auch

die Grundkraft, die Bewegkraft jeder menschlichen

Erziehung und Schulung sein. Ohne
das bleibt jede Erziehung sinnlos und ziellos.
Ohne das formt sie niemals einen wahren
Menschen im vollen Sinne des Wortes.

Wo es sich um die Erziehung des ganzen
Menschen handelt, da kann es immer nur darum

gehen: die von Gott und für Gott
geschaffene Seele in das rechte Verhältnis zu

ihrem Schöpfer zu bringen. Die im Kinde
schlummernde Ebenbildlichkeit Gottes zu

wecken, sie dem heranwachsenden Menschen

zum klaren Bewusstsein zu bringen, ihr zum
Durchbruch zu verhelfen in der reifenden

Persönlichkeit, das ist die Grundaufgabe
jeder menschlichen Erziehung. Ist Gott nicht

die Seele des Unterrichts, so trifft er den

Menschen als Menschen nicht.

Warum das? Als denkende Menschen,
zumal als Menschen, die zu unterrichten haben,
wollen wir klar sehen, warum bei der Erziehung

die Beziehung zu Gott anerkannt und

befördert werden muss. Wie kommt es, dass

wir sonst im geistigen Dunkel und im geistigen

Dünkel umherirren und so zu den
unbeschreiblichen Verirrungen in den Erziehungsfragen

kommen, die heute grassieren? Ich

gebe die gedankliche Begründung dafür frei
nach dem hl. Thomas von Aquino *.

Jeder Mensch lebt allein durch die unsterbliche

Seele, die in seinem Leibe wohnt. Will

sagen: von Geburt an leuchtet in jedem
Menschen ein eigens ihm gegebenes geistiges
Licht, das Licht seines tätigen Verstandes.
Durch dieses von Gott stammende Licht —
das „Seelenfünklein" — kommt das Kind aus
sich heraus schon in den ersten Jahren ohne

Belehrung zu den einfachsten, grundlegenden
Erkenntnissen des Menschengeschlechtes in

persönlicher Art. Es unterscheidet und

entscheidet, erleuchtet durch sein eigenes Le-

* Eingehend spricht St. Thomas über den Lehrer

im Abschnitt XI seiner Quaestiones disputatae de
verdate, terner in der Summa theol. I 9 117 a I.

635



benslicht. Es nimmt dies an, lehnt jenes ab;
es betätigt zunehmend einen bestimmten

einmaligen Charakter durch ein nur ihm

eigenes, geistiges Verhalten seiner Umgebung
gegenüber. Bei jedem gesunden Kinde kann

man seine Selbsttätigkeit in der Auseinandersetzung

mit seiner Umgebung beobachten.
Hätte das Kind nicht von Geburt an ein
derartiges aktives Vermögen, so könnte es
nicht aus sich selbst beginnen, Wissen zu
erwerben und zur ansteigenden Erkenntnis von
Vater und Mutter sowie seiner ganzen
Umwelt zu gelangen.

Mit dem Licht der Vernunft hat Gott die
ersten Verstandesinhalte gleich Samen in
jedes neugeborene Menschenkind hineingelegt,

— gleichsam als ein Bild der
ungeschaffenen Wahrheit, das in jeder menschlichen

Persönlichkeit neu hervortritt. Daraus

ergibt sich die über alles entscheidende

Schlussfolgerung für den Lehrberuf: keine
menschliche Unterweisung
kann wirksam werden ohne die
Kraft jenes göttlichen Lichtes,
dasinjederMenschenseelevon
innen heraus leuchtet. Deswegen
ist es offenbar nur Gott allein, der innerlich
und in erster Linie den Menschen lehrt.

Im Lehrberuf steht es ähnlich wie im
ärztlichen Beruf. Wird ein kranker Mensch
geheilt, so ist es innerlich und in erster Linie die

Natur, die heilt, — nicht der Arzt, der nur
die Kräfte der Natur weise aufzurufen vermag.
Ebenso ist es nicht der menschliche Lehrer,
der innerlich und in erster Linie lehrt, sondern
dies ist Got t. Freilich kann man trotzdem
im eigentlichen Sinne von heilen und lehren
durch Menschen sprechen, weil Aerzte und
Lehrer befähigt und ausgebildet sind, die
menschlichen Gesundheits- und Geisteskräfte
in geordneter Weise in Bewegung zu setzen

sowie zur vollen Entfaltung zu bringen.

Aber wir können dem Menschen kein
ursprüngliches Lehramt zuschreiben. Denn
niemals kann er die Formen der Dinge
grundlegend in den Verstand des Schülers ein¬

schreiben, so wenig wie eben ein Arzt
grundlegend Gesundheit in seinem Patienten
hervorrufen kann. Denn das wäre ein inneres

Wirken, das nur Gott vermag.

Wie stark leuchtet aus diesen Gedankenreihen

des grossen Kirchenlehrers die
Erkenntnis heraus: Lehrer und Schüler
sind nur durch die Kraft Gottes
in Wahrheit miteinander
verbunden! Das von Gott gegebene Licht
der Vernunft, das im Lehrer hell leuchten und

von ihm ausstrahlen soll, das im Schüler erst
leise glimmt, das ist der Kontakt, der Lehrer

und Schüler mit einander verbindet! Durch

diesen Gotteskontakt allein gelingt es dem
Lehrer, an die Grunderkenntnis im Kinde

anknüpfend ihm die daraus abgeleiteten Wahrheiten

unseres Bildungsgutes beizubringen
und es so hinzuführen zur Teilhaftigkeit an

dem Geistesgut der ganzen Menschheit, —
je nach seiner Befähigung und derjenigen
Aufnahmefähigkeit, die ihm auf seiner jeweiligen

Altersstufe eigen ist.

Bei einem solchen wahrheitsgemässen
Eindringen in die Zusammenhänge des menschlichen

Lehrens und Lernens erkennt man, dass

die Schöpferkraft Gottes und die Beziehung
dazu überhaupt nicht auszuschalten ist beim

geistigen Wachstum eines Menschen. Mag
das Kind wollen oder nicht, es kann nicht
anders denken als vermöge des ihm von Gott
gegebenen Lichtes der Vernunft. Mag der
Lehrer wollen oder nicht, er kann gar nicht

anders, er muss, wenn er die gerade Absicht

zu lehren hat, als Gehilfe Gottes tätig sein.

Je mehr sich aber der Lehrer b e w u s s t

wird, dass er nur in der Kraft Gottes, die ihm
in seiner Einsicht gegeben ist, auf die Förderung

der Geisteskräfte in einem anderen
Menschen einwirken kann, desto wirksamer
und besser vermag er seinen Lehrberuf
auszuüben. Sieht der Lehrer von diesen
Grundwahrheiten ab oder steht er irrtümlich auf
einem anderen Grunde, so kann er immerhin
Fachkenntnisse beibringen und allerlei Gutes
wirken, aber im vollen Sinne lehren,

636



ein Kind als ganzen Menschen erziehen und

zur seelischen Vollendung führen, kann er
nicht. Ohne Verständnis für das ursprüngliche

Geisteslicht in jedem Menschen, ohne
Ehrfurcht vor dem götflichen Funken in ihm,
ohne Aufruf der gottgegebenen Güte in

einem Menschenkind, lassen sich seine besten

Fähigkeiten nicht mobilisieren.

Je mehr wir diese Grundwahrheiten
durchdenken, desto deutlicher erkennen wir: der
Lehrberuf muss entseelt, erniedrigt und
mechanisiert werden, wenn die Beziehung zu
Gott aus dem Mittelpunkt des Lehramtes
entfernt oder gar ganz beiseite gesetzt wird.
Mögen heutzutage noch so viele Lehrbemühungen

in der grossen Welt am Werke sein,

um sich einzufühlen in die Seele des Kindes,

um ihm sein Lernen vom ABC an möglichst zu

erleichtern, um ihm in der freien Natur lebendige

Erkenntnisse zu vermitteln, — was nützt
das alles, wenn die grosse Kraft, die Grundkraft

jeder Emporbildung der Kindesseele,
das Anblasen des von Gott stammenden See-
lenfünkleins vom Lehrer vergessen oder
vernachlässigt wird? Dann vereinzeln sich

alle Lehrfächer und stehen ohne innere
Verbindung isoliert neben einander da. Dann

wird der Schüler, und so geschieht es heute
vielfach auf höheren Schulen, ähnlich
weiterspediert, wie etwa ein Bahnbeamter auf einem

Umsteigebahnhof die Passagiere in ein anderes

Coupe setzt, das keinerlei Beziehung hat

zu dem Coupe, in dem sie vorher gefahren
sind. Bei solchem Hin- und Herschieben des

Schülers von einem Fachstudium zum anderen
werden ihm allerdings Fertigkeiten
eingetrichtert, sein universales und seelisches
Geistesleben wird aber lehrmässig gar nicht er-
fasst. Als ganzer Mensch wird er einfach seinen

Instinkten und dem Mahlstrom der Zeit
überlassen.

ic

Der Lebensweg, auf dem ich durch sieben
Jahrzehnte aus nordischem Nebel zur vollen
Klarheit über die hier vorgelegten Erkenntnisse

durchgedrungen bin, war so eigenartig

und so gütig von Gott gesegnet, dass er
vielleicht auch anderen zur lebendigen Illustration

des Gesagten zu dienen vermag.
Geboren im Land der Friesen, auf einer
ländlichen Privatschule Nordfrieslands als Knabe
im ganzen günstig geschult, kam ich alsdann

auf das Real-Gymnasium zu Flensburg. Hier

stiess mich das unorganisch und seelisch
unbelebte Schulwesen mit seiner Mogelei und

Examenhetze derart ab, dass ich trotz meines

Heisshungers nach geistiger Erkenntnis mit
15 Jahren die Schule verliess und mich für
den Künstlerberuf entschied. Nach sechs ganz
der Malerei gewidmeten Jahren gelangte ich

an einen Mann, durch den ich reichlich
entschädigt wurde für das, was mir auf der Schule

gefehlt hatte. Dieser Mann war Julius
Langbehn, der sogenannte Rembrandt-

deutsche, der im Jahre 1890 durch sein Werk
„Rembrandt als Erzieher", — das in seiner
ersten Gestalt allerdings nicht in allen Teilen

zu billigen ist —, einen mächtigen Einfluss

auf die deutschen Erziehungsverhältnisse
ausgeübt hat. Es hob die bisher vorherrschende
mechanistische Lehrmethode gleichsam aus

den Angeln, vorzüglich in dem Sinne, dass es

immer darum gehen muss, den Menschen als

Menschen im ganzen zu bilden, zugleich mit
seinem Verstand auch sein Herz aufzurufen
und die Freiheit der Persönlichkeit von innen
heraus zu bewirken, in bescheidener Seelenhaltung

und in grosser Ehrfurcht vor allem,

was über dem Menschen steht. Je länger
Langbehn lebte, desto mehr durchdrang ihn

die Ueberzeugung, dass man nicht weiter
forschen solle, als man denken könne, dass jedes

Steigern von Fachkenntnissen sich nachteilig
auswirken werde für die Seele des Menschen,

wenn diese nicht fortlaufend im Geist des

Ganzen gebildet und ihrer schliesslichen

Bestimmung in der Ewigkeit zielbewusst entgegen

geführt werde. So sagte er im Jahre

1900, in dem Jahre, als er sich in die katholische

Kirche aufnehmen liess: „Jede Wissenschaft,

die von Gott absieht, ist objektiv eine

637



Lüge. Ja, Bildung ohne Gott ist
Betrug".*

Bei Langbehn genoss ich 14 Jahre hindurch

eine Erziehung, wie sie in alten Zeiten etwa

ein Jünger der Weltweisheit durch einen
Meister im Finden und Künden der Lebens-

göheimnisse erfuhr. Freilich waren Langbehns

Anschauungen, als ich zu ihm stiess, noch

ungeklärt; seine Zielrichtung auf das Eine

jedoch, das not tut, stand bereits fest. Er selbst

war noch im fortwährenden Werden begriffen;

unser Zusammenleben von 1893 bis 1907

war für mich nicht nur eine Schulung in dem,

was Langbehn als festen geistigen Besitz

bereits besass, sondern audh ein grosses
gemeinsames Ringen mit ihm zusammen um die

ewigen Wahrheiten. Das führte uns beide zu

unserer Konversion um die Jährhundertwende.

Bei dem stürmischen Charakter Langbehns

war die Erziehung durch ihn regellos; eine
zielsichere Ausbildung für einen bestimmten

geistigen Beruf wurde mir aber durch Gottes

Fügung nach seinem Tode zuteil. Im Jahre

1915, dreissig Jahre nachdem ich die Schulbank

verlassen hatte, kam ich wiederum auf

die Schulbank, um mich im Dominikanerorden
für den geistlichen Beruf ausbilden zu lassen.

Dabei habe ich die freudige Genugtuung
erlangt, dass ich im internen Studium des

Predigerordens diejenige durchaus einheitliche,

ganz auf Gott hingeordnete Ausbildung meines

Geistes fand, welche ich in der modernen
Welt schmerzlich vermisst hatte. Vieles, was
ich durch und mit Langbehn intuitiv erkannt

hatte, wurde hier spekulativ begründet. Hier

* Wer die pädagogischen Gedanken Langbehns
studieren will, nehme zur Hand die nach Weisungen
des Verfassers gesichtete und geordnete Neuaus-
gabe von „Rembrandt als Erzieher"
(Stuttgart, W. Köhlhammer; 50.—90. Aufl.) und sein

Nachlasswerk „Der Geist des Ganzen" (Freiburg

i. Br„ Herder, 16.—22. Tsd.). Eine geschlossene
Uebersicsht über seinen Bildungsweg bildet der
Abschnitt „Der Rembrandtdeutsdhe und die Seelenbildung"

in meinem Buche „Die Kultur der Seele" (Herder,

2. Aufl.).

arbeitete ein Lehrer dem andern in die Hand.

Modhte die Lehrmethode hier und dort ihre

Mängel haben, der gesamte philosophische
und theologische Unterricht bildete so sehr

ein Ganzes, wie es in schlichter Art heutzutage

wohl nur noch in guten, von gläubigen
Kräften geleiteten Volksschulen der Fall ist.

Hier spürte ich, was es bedeutet, wenn der
Geist des Ganzen, das ist der Geist Gottes,
ein Unterrichtswesen völlig durchdringt, wenn
sachlich und persönlich alles harmonisch

ineinandergreift und der Lehrkörper ein Herz
und eine Seele ist.

Als ich mit 52 Jahren im Kölner Dom zum
Priester geweiht wurde, war idh erfreut, nun

die mir in der Welt wie im Orden zuteil
gewordenen geistigen Erkenntnisse für Bücher

sowie Vorträge zu verarbeiten und öffentlich
verwerten zu dürfen. Denn was braucht die
Neuzeit mehr als eine durch neue

Lebenskenntnis vertiefte Predigt des aus ewigen
Quellen geflossenen Geistesgutes? Was
anders hat die grossen Klosterschulen der
Sdhweiz, von der Blütezeit St. Gallens an bis

zu der fruchtbaren Erziehungsarbeit der
heutigen Benediktinerabteien, so wirksam werden

lassen für den geistigen Hochstand und

die Seelenschicksale in diesem Lande?

Obwohl nichts weniger als ein Pädagoge

vom Fach, bin idh dennoch durch meine hier
kurz skizzierten Lebenserfahrungen, durch die
Schulung bei Langbehn und die mir von ihm

auferlegte Pflicht, seinen Nachlass zu verwalten,

sowie als Ordenspriester, dem die
Erziehungsnöte der Zeit dauernd am Herzen

liegen, so sehr mit den Grundfragen des
Lehrberufes verwachsen, dass ich sie immer wieder

im Geiste durchbetrachtet habe. Von
dieser Warte aus erfüllt mich vor allem das

eine Bestreben, grundsätzliche Lehrfragen,
die heute oft so verwickelt dargestellt werden,

auf einen einfachen Nenner zu bringen.
Dabei Gedanken vorzulegen, die allen
Lehrkräften, vorzugsweise auch Lehrern der
Volksschule, praktisch zu dienen vermögen.

Jedem Lehrer, der sein hohes Amt ernst

638



nimmt, muss es um die Erfassung und Erfüllung

seiner Lebensaufgabe vom innersfen
Grunde aus zu tun sein. Da dieser nur in Gott
zu finden ist, gelangt er von selbst zu den

Fragen: Wie kann ich die Gotteskraft, die aus

mir wirken soll, in mir wachrufen? Und wie
kann ich sie vor der Schülerschaft zur Geltung

bringen? Ich möchte versuchen, dafür

einige Winke zu geben.

Um als Lehrkraft in gute Seelenbereitschaft

zu kommen, heisst es für mich:

1. Als ganzer Mensch meinen
Beruf ergreifen. Nicht den Unterricht
als leidige Last empfinden, das Pensum zwar
fehlerfrei abwickeln, aber sich in der schulfreien

Zeit für die Fronarbeit schadlos halten
durch müssige Zerstreuungen und innere
Abkehr vom Lehrberuf. Dann entsteht ein
geteiltes Dasein. Dann mangelt es an Geradheit
und Seelenstärke, an Licht und Wärme im

inneren Menschen. Ich muss I e b e n für die
Kindererziehung! Wenn ich auch alles, was
immer ich vermag, für die Jugend einsetze, es

ist nur noch eben genug.

2. Als ganzer Christ leben. Es

ist wohl klar, dass ein gläubiger Lehrer sich

nicht nur am Sonntag als guter Christ
kundgeben, sondern dass sein christlicher
Charakter sich an keinem Werktag, in keiner
Schul- oder Ferienstunde verleugnen sollte.
Dafür bedarf es dem Geist und Willen nach

des Wandels seiner Seele mit Gott. Dafür

bedarf es eines Geistes, der gern betrachtet
über ewige Wahrheiten wie auch über das,

was er den Kindern zu geben hat, — eines

Geistes, der danach dürstet, immer klarer zu
werden über die Verankerung seiner selbst
und seiner Berufstätigkeit in Gott. Das Schicksal

der Kinderseelen, die mir anvertraut sind,

hängt entscheidend davon ab, ob ich selbst
in tiefster Seele ein religiöser Mensch bin.

Hängt zuletzt davon ab, wieichzuGott
stehe. Das Feingefühl der Kinder spürt

genau, ob ich vor Gott kernhaft und echt bin.
Je fester ich mich an Gott binde, desto saft-
und kraftvoller wird, was ich gebe.

Dafür tut das immerwährende Schöpfen aus

dem Quell der Gnade, der volle Anschluss an
die Gotteskräfte der Kirche not.
Regelmässig das Reinigungs- und Stahlbad der
Seele nehmen im Sakrament der Busse; stets

von neuem den vollen Kontakt schliessen mit
dem göttlichen Heiland im Altarssakrament.

Langbehn, der sich immer radikal ausdrückte,
hat gesagt: ,,Die hl. Sakramente müssen
einfach der Mittelpunkt der Bildung werden. Der

Schwerpunkt der Bildung muss wieder dahin

gelegt werden, wohin er gehört. Zwischen

den hl. Sakramenten und der katholischen

Bildung ziehe ich eine gerade Linie.
Bildung ist die höchste Aufgabe des
Menschen; sie muss also auch im höchsten Punkte

seines Daseins einsetzen. Das Rechenexempel
ist klar, einfach und erschöpfend." Das ist ja

gerade der unvergleichliche Segen des
katholischen Christentums: es ist k o n k r e t e r

Anschluss an Gott, vorzüglich in der täglich
erneuerten Verbindung mit Gott durch das

hl. Opfer am Altare. Bin ich lässig in der

Pflege dieses Anschlusses, dann werden
meine Gotteskräfte fürs Lehramt lahm.

3. Auf Geistesschulung im
GeisteChristi bedacht sein. Der

gläubige Lehrer wird nicht nur Christus .in

seinem Herzensschrein bergen; er will sich

ausrüsten, um ihn weiterzugeben. Dafür heisst

es sich zu schulen an Christi Wort. Durch das

Studium der Evangelien erlangt der Lehrer

Kraft vom Urwort für seine Worte. Durch

Anschluss an die Persönlichkeit Christi formt
sich unsere Persönlichkeit vollchristlich. Man
verehrt heute den Heiland zunehmend als

den Arbeiter; liegt es nicht noch näher, ihn

als den L e h r e r zu verehren, der sein Volk
über das Reich Gottes unterwies? Von wem
könnte der Lehrer für die Seele des Lehramts

mehr lernen als vom göttlichen Lehrer Jesus

Christus? Wir denken nicht genug daran, ihm

direkt auf den Mund und auf die Weise seines

Vorgehens zu sehen. Langbehn erhielt einst

folgendes Wort als Einsprache in der Zeit
seiner Christussuche: „Wer einmal auf den

639



Wegen des Meisters gewandert ist, kann nur
noch von diesem lernen." So muss ein
wahrhafter Christ alles auf Christus zu beziehen

lernen, muss ein Lehrer die Lehrweisheit
Christi und seiner Apostel für seine eigene
Lehrtätigkeit fruchtbar zu machen suchen.

Wenn wir beim Lesen der Evangelien einmal

recht den Gedanken verfolgen: in welcher
Weise hat der göttliche Heiland als Lehrer

gehandelt, das würde reiche Frucht für uns

zeitigen.

An Christus reihen sich heilige Lehrer,

die lehrend in seine Fu^stapfen getreten

sind und ihn gleichsam fortsetzen. Ist es

für den Lehrer nicht von besonderem Werte,
sich zu Gemüte zu führen, wie diese mit

Kindern umgingen und sie zu bilden wuss-
ten? Wir finden uns meistens nur mühsam

zur übernatürlichen Auffassung unseres
Berufes hin. Die heiligen Lehrer wirkten aus der

Uebernatur, aus der Kraft Gottes heraus. Wie
überaus nützlich es ist, solche Heilige zu

studieren, die in ähnlichen Lebensumständen
lebten wie diejenigen, in denen wir uns
befinden, haben Langbehn und ich öfter
erprobt. Sehr dienlich ist es, sich vorzunehmen:
ich will immer ein Heiligenleben, aus dem ich

für meine Erziehungstätigkeit lernen kann,
auf dem Schreibtisch vor mir liegen haben.

Wer täglich nur wenige Sätze darin liest,

vermag nach einem Jahre einen grossen Gewinn

zu buchen. Wie gerne wollen ein Philippus
Neri, ein Franz von Sales, ein Don Bosco, ein
de la Salle und noch viele heilige Lehrer aus

neuerer Zeit Erzieher unserer Seele werden,
uns zu sich heranbilden, wenn wir auf sie

hinhören.

II.

Was in mir lebt, überträgt sich leicht.
Immerhin bedarf es auch dafür bestimmter

Richtlinien, um im gesamten Lehrbereich,
nicht nur in der religiösen Unterweisung,
Gotteskraft zur Geltung zu bringen. Dafür

scheinen mir folgende Punkte von Bedeutung

zu sein:
1. Es muss der Mensch zum

Menschen sprechen. Die Kinderaugen

schauen erwartungsvoll auf meine

Augen und auf meinen Mund, mehr noch auf

meine ganze menschliche Haltung. Wie ich

mich ihnen gegenüber als Mensch gebe,
macht ihnen durchweg tieferen Eindruck als

das Schulpensum, das ich mit ihnen
durchnehme. Wie bald wird dies überholrund
vergessen! Ich muss als Mensch, der Gottes
Ebenbildlichkeit bewusst in sich ausprägt,
muss durch männliche Reife auf werdende

Menschen, durch mein gesamtes Verhalten
erziehlich einwirken. Erscheine ich den
Kindern vorbildlich durch mein Beispiel, dann

bricht sich von selbst ganzheitliche Einwirkung

auf die jungen Menschen Bahn.

Das Gesamtbild eines guten Lehrers,

der zugleich ein guter Mensch war,
bleibt unauslöschlich fürs ganze Leben. Es

kann zur Stütze in schweren Versuchungen
werden. Als der österreichische Schriftsteller

Hermann Bahr nach vielen Irrfahrten im

Reiche der modernen Bildungswelt sich endlich

wieder zur Wahrheit der hl. Kirche durchrang,

da stand nach seinem Bericht als

vorzüglich richtungweisend das Bild seines

Religionslehrers vor ihm auf. Das gab ihm

inneren Halt und Entschlusskraft zur Heimkehr
ins Land des Glaubens.

Leicht lassen sich Kinder bilden, wenn der
Lehrer ihr Vertrauen gewinnt.
Vertrauen ist etwas, das der ganze Mensch

schenkt und das den ganzen Menschen will.
Schaut das Kind vertrauensvoll auf einen
Lehrer hin, der dies Vertrauen würdig zu
erwidern weiss, dann kann er dessen Geist
nahezu formen wie einen Kuchenteig.

Menschlich einwirken heisst Liebe
erweisen. Durch nichts wird die Gotteskraft im

Lehrer stärker beflügelt als durch innige
Liebe zu Gott und den jungen Seelen. Hier
ruht die Grundkraft der heiligen Lehrer.
Durch ein Leben der Liebe mit den Kindern,
durch das Sichangleichen an sie, durch die
Teilnahme an ihren kindlichen Spielen und

Freuden, zogen die Heiligen die Kinder zu

640



sich hin. Sie fühlten und verkehrten kindlich

mit den Kindern, um diese zufrieden und

glücklich zu machen, um so ihren Geist für
das Gute und Hohe zu beleben. In einem
Don Bosco finden wir den Lehrer als
liebevollen Vater und Berater, der fast nur durch
Güte und Wohlwollen auf die Kinderseelen
einwirkte. Innerlich streng und überaus sorgfältig

in ihrer Ueberwachung, zeigte er nach

aussen hin viel Milde und liess alle Freiheit
in ihrem Sichtummeln. Umsichtig prüfte er
die Lektüre der Kinder (ein wichtiger Punkt!)
und spielte ihnen in die Hand, was auf Gott
hinlenkte. Er wusste Liebe und Freude zu
erwecken zur Teilnahme an Gottesdiensten wie
zum Empfang der hl. Sakramente, eben weil
er ihr Vertrauen gewonnen hatte. Dadurch
übte er selbst auf junge Gefängnissträflinge
eine Art Zauberkraft aus. Als ihn ein Minister
fragte, woher er diese Macht habe, da konnte
Don Bosco mit Recht antworten: „Wir sprechen

zum Herzen der Jugend. Unsere Kraft
ist das Wort Gottes."

Wo finden wir ein stärkeres Einwirken des

ganzen Menschen auf den ganzen Menschen
als beim Gottmenschen, unserem grössten
Lehrmeister? Jesus nahm teil an den Nöten
aller, die er lehrte, und half ihren Gebrechen
ab. Er liess die Kleinen zu sich kommen,
umhegte sie und zeigte Ehrfurcht vor ihnen,
die er seinen Jüngern nachdrücklich
einprägte. Er lehrte in einer ganz einfachen und

schlagkräftigen Art, indem er sich in
Gleichnisreden aus dem Berufsleben seiner Zuhörer

ihrer Denkart anpasste. Er knüpfte an
seine Belehrungen kräftige Mahnungen an,

damit die Erkenntnisse fruchtbar würden in

Willensentschlüssen. Auch wo wir nicht

ewige Wahrheiten, sondern nur weltliche
TeilWahrheiten lehren, unser Einsatz wird nie
ohne Befruchtung bleiben, wenn wir auf die
schlichte Lehrmethode Christi und seiner

Nachfolger hinschauen. Dann geraten wir
nicht in Gefahr, das Menschliche zu vergessen.

2. Die natürlichen Tugenden

pflegen. Die grundlegenden Menschen-
werte und die natürlichen Erkenntniskräfte
wollen heute mehr als je im Kinde gut
gepflegt werden. Sein Glaubensleben muss
auf einem gediegenen Fundament ruhen, um
im Sturm des Lebens nicht erschüttert zu
werden. Es ist vorzugsweise Sache des
weltlichen Lehrers, diesen Grundbau zu errichten

in der natürlichen Ausbildung des Kindes
und so dem priesterlichen Lehren vorzuarbeiten.

Ursprüngliche Lehraufgabe ist es,
den Verstand des Schülers von Stufe zu

Stufe hinanzuführen, ihm von Stunde zu
Stunde neue Kenntnisse beizubringen, ihn so

immer besser zu befähigen, dass er sein

geistiges Licht selbständig leuchten lassen kann.

Ursprüngliche Lehraufgabe ist es, den W i I -
I e n des Kindes auf das Gute und Edle
hinzulenken, ihm die Hoheit des menschlichen
Seins beizubringen. Meide das Laster, übe

die Tugend! Halte dich für zu gut, um
schlecht zu handeln! Je mehr die Geisteskräfte

des Kindes auf das Wahre und Gute,
auf das Schöne und Liebenswerte hingelenkt
werden, desto besser sind sie vorbereitet, die
Geheimnisse der Religion aufzunehmen. Sie

werden dann unwillkürlich angezogen von
der Erhabenheit der Uebernatur.

Wenn der Lehrer in sieh selber die
Eigenschaften eines geraden und aufrichtigen
Menschen, die natürlichen Tugenden der
Wahrheitsliebe und Gerechtigkeit, der Treue

und fürsorglichen Menschenliebe verkörpert,
dann kann er sie empfänglichen Kindern
leicht einprägen. Dann tut er Arbeit für Gott
und aus Gott, wenn dabei auch von Religion
noch gar nicht die Rede ist. Dann legt er
die Grundlage für echte Religiosität ohne

Augendienerei und Heuchelei und baut wirksam

vor, dass die Schüler später nicht
umfallen, wenn die Irrlehren der modernen
Welt an sie herantreten.

3. In jedes Schulfach
Gottesgedanken einflechten. Die

Erziehungsmethode der Heiligen, so wird man
vielleicht einwerfen, können wir in unserem

641



regulären Schulgang nicht direkt anwenden.
Wir haben die Kinder nicht derart in der
Hand, wie ein Don Bosco in seinem Institut;
uns stehen auch die priesterlidhen Kräfte
nicht derartig zu Verfügung wie den 'heiligen
Lehrern. Dennoch, so scheint mir, werden
wir beim genauen Studium ihres Vorgehens
immerzu nicht wenige Einzelheiten entdek-
ken, die wir unserer Kinderschar gegenüber
praktisch verwerten können. Handelt es sich

doch niemals um direkte Nachahmung,
sondern um wohldurchdachte Neuanwendung

der in Gott ruhenden Erziehungs-
grundätze, die uns durch heilige Lehrer
belichtet werden.

Die Liebe macht erfinderisch; ebenfalls
das lebendige Zusammenleben mit den uns
anvertrauten Kindern, wenn wir ihnen von
Herzen wohlwollen. Will man die Kinder aus

innerstem Drang auf Gott hinlenken, so wird
man in jedem Unterrichtsfach dazu einige
Gelegenheit finden. Sicherlich ist der
Religionslehrer hierin weitaus am besten
daran. Dieser wird heute wohl hauptsächlich

darauf hinzuwirken haben, dass den
Kindern die Religion kein „Fach" bleibt,
dass sie die allumfassende Mittelpunktstellung

des Gottesglaubens erfassen. Daraufhin,

dass der Glaube bei den Kindern sich

tief in ihrem geistigen Sein verwurzelt, dass

ihre Auffassung von Gott und göttlichen Dingen

ihren gesamten Lerngang und späterhin
ihr ganzes Leben wie ein Sauerteig durchdringt.

Im deutschsprachlichen Unterricht

wird oftmals wirksam auf die gewaltige
Rede der Hl. Schrift und deren unübertreffliche

Ausdrucksform hingewiesen werden
können. Wie die grössten Schriftsteller der
deutschen Sprache ihre Ausdruckskraft wieder

und wieder an der Bibel geschult haben;
wie die Hochentwicklung unseres Schrifttums
aufs stärkste beeinflusst wurde durch die
Sprachkraft und den Gedankeninhalt der Hl.

Schrift. Hat doch sogar ein Rosegger die
Bibel den „Brennpunkt aller alten und neuen

Literatur" genannt. Wieviele unserer
volkhaften Grundgedanken und Sprichwörter
sind dem Alten Testament entnommen! Dabei

kann ich den Hinweis nicht unterlassen,

wie fruchtbar die Lehrbücher des Alten

Testamentes, so das Buch Jesus Sirach, für die
zentrale Lehrtätigkeit sind. Zumal dieses

Buch Ecclesiasticus, das früher beim Unterricht

angehender Christen verwandt wurde,
möchte ich dem Lehrer zum Sonderstudium

anempfehlen. Er wird in seiner Gedankenfülle

mannigfach Anregungen für die geistige
und sittliche Heranbildung junger Menschen
finden *.

Aus meiner Jugend tritt mir lebhaft vor die
Seele, wie eindrucksvoll Gedichte auf

Kinder wirken, zumal wenn das Gedächtnis
sie wortgetreu aufnimmt. Davon zehrt der
menschliche Geist oft länger als vom ganzen
sonstigen Schulstoff. Wenige Zeilen von
markiger Ausdrucksform können zur unverlierbaren

Verankerung eines Kindergeistes an

Gott dienen. Kürzlidh noch berichtete die
Dichterin Gertrud von Le Fort, wie deren
Mutter sich ihr ganzes Leben lang an ein
Versehen von Paul Gerhard geklammert
hatte: „Alles Ding währt seine Zeit — Gottes
Lieb in Ewigkeit". Dabei lassen sich auf
einfachste Weise Zeitereignisse in das Blickfeld
Gottes rücken. Bei Ausbruch des Krieges
kam mir ein Lied von Matthias Claudius in

den Sinn:

's ist Krieg! 's ist Krieg! O Gottes Engel wehre

Und rede du darein!
's ist leider Krieg —- und ich begehre

Nicht schuld daran zu seinl

Was sollt' ich machen, wenn im Schlaf mit Grämen
Und blutig, bleich und blass

Die Geister der ErsChlagnen zu mir kämen

Und vor mir weinten, was?

Wenn wackre Männer, die sich Ehre suchten,

Verstümmelt und halb tot
Im Staub sich vor mir wälzten und mir fluchten

In ihrer Todesnot?

* Recht praktisch ist die handliche und billige
Ausgabe des Alten Testamentes von Henne, die der Verlag

Schöningh, Paderborn, der allbekannten Ausgabe
des Neuen Testamentes von Rosch angegliedert hat.

642



Wenn tausend, tausend Väter, Mütter, Bräute,
So glücklich vor dem Krieg,

Nun alle elend, alle arme Leute,

Wehklagten über mich?

Wenn Hunger, böse Seuch' und ihre Nöten
Freund, Freund und Feind ins Grab

Versammelfen und mir zu Ehren krähten
Von einer Leich' herab?

Was hü If' mir Krön' und Land und Gold und Ehre?

Die könnten mich nicht freun!
's ist leider Krieg — und ich begehre

Nicht schuld daran zu sein!

Geht es darum, den Kindern und ihren
Familien in schweren Zeiten Trostgedanken zu
bieten, so können Strophen dienen, wie etwa
diese von Eichendorff:

Was gäb' es doch auf Erden,

Wer hielt den Jammer aus,
Wer möcht geboren werden,
Hieltst du nicht droben Haus!

Du bist's, der, was wir bauen,
Mild über uns zerbricht,
Dass wir den Himmel schauen —
Darum so klag ich nicht.

Will man den Kindern die Gesinnung der
schlichten Hingabe an Gott einprägen, wie
mödhte es besser geschehen als durch die
beiden Strophen des bekannten Abendliedes
von Claudius: „Der Mond ist aufgegangen":

Wir stolze Menschenkinder
Sind eitel arme Sünder

Und wissen gar nicht viel;
Wir spinnen Luftgespinste
Und suchen viele Künste

Und kommen weifer von dem Ziel.

Gott, lass uns Dein Heil schauen,
Auf nichts Vergänglich's trauen,

Nicht Eitelkeit uns freunl
Lass uns einfältig werden
Und vor Dir hier auf Erden

Wie Kinder fromm und fröhlich sein!

Gottesfürchtige, volkstümliche Verse im
Schwizerdütsc'h werden, zumal wenn sie

zugleich das Heimatgefühl aufrufen, ihre
Wirkung nie verfehlen.

Das Gemüt der Jugend lässt sich kaum
tiefer erfassen, als wenn Deutschlehrer und
Lehrer der Musik zusammenstehen, um

durch eindrucksvolle Sprache und die Macht
der Töne im Verein den Herzen ungezwungen

das Göttliche einzugiessen.

Wie oft wird der Geschichtsunterricht
Gelegenheit bieten, auf Gott als

Herrn der Geschichte in kluger Weise
hinzudeuten. Auf die religiöse Haltung segensreicher

Führer der Menschheit. Auch
gelegentlich auf die Bekehrung grosser Männer,
so die eines Napoleon. Er, der Europa
knechtete, der den Papst ins Gefängnis
schickte und die Rechte der Religion vielfach

mit Füssen trat, wie dieser kurz vor
seinem Tode zum vollen Glauben seiner Kindheit

zurückkehrte, wieder Christ wurde und
den Papst um Verzeihung bat. Wie er am
13. April 1821 sein Testament mit dem Satz

zu diktieren begann: „Ich sterbe im
katholischen, apostolischen und römischen Glauben,

in dem ich vor mehr als 50 Jahren
geboren worden bin". Wie er zwei Tage vor
seinem Tode die letzte Oelung empfing und

wie es vor allem seine Mutter war, die durch
ihre Gebete und die Entsendung von
Priestern nach St. Helena auf die Seele ihres Sohnes

einwirkte.

Auch in den naturwissenschaftlichen
Fächern ist es unschwer, vom

Einzelgeschehen auf das Ganzgeschehnis der
Welt, von den sich gesetzmässig vollziehenden

Wirkungen natürlicher Kräfte den Blick
auf den unermesslichen Kraftgeber selbst zu
lenken. Auf die untereinander völlig
korrespondierenden Harmoniegesetze des
organischen Geschehens und des mechanischen
Surrens in der gesamten Welt, die allerorten
den grossen Chordirigenten offenbaren.
Erkenntnis kleiner Ordnungen führt zur
Erkenntnis der allumfassenden Weltordnung;
das hat immer wieder bedeutende Gelehrte

zur staunenden Erkenntnis Gottes geführt. In

jedem Wissensbereich, selbst in der
Rechen- und Messkunst, kann der Blick rein
sachlich auf den, der Mass, Zahl und Gewicht

von Anfang an gesetzt hat, freigemacht werden,

zur Tiefenerkenntnis des geheimen Zu-

643



sammenhangs aller Teile und aller Veränderungen

in der Schöpfung sowie zur höheren

Verehrung des allmächtigen Gottes.

Man mag einwerfen: werden religiöse
Gedanken in realen Schulfächern vorgetragen,
dann trägt man von aussen etwas in sie hinein,

was nicht dazu gehört. Freilich, das

kann ungeschickt gemacht werden und
dann vielleicht als ungehörige pietistische
Beeinflussung wirken. Geschieht es aber in

klarer Schlussfolgerung, dann ist es sowohl
echt wissenschaftlich wie für den Unterricht

notwendig zu nennen. Die grundlegenden
Lehrgedanken, die in alle Schulfächer

hineingehören, die der Lehrer lebensvoll
abwandeln und den Kindern immer wieder an

neuen Beispielen klarmachen dürfte, sind

diese: Es gibt kein Gebiet von natürlichen
menschlichen Kenntnissen, das nicht mit den

Grundgesetzen der gesamten Weltschöpfung
in ursächlicher Verbindung steht. Diese
Gesetze der Schöpfung aber
hat der Weltbaumeister Gott
von vorne bis hinten in die
Kräfte der Natur hineingelegt.
Alles andere ist abgeleitete Ordnung und

bietet keine Grunderkenntnis.

Wo diese geistige Linie bis auf die Ganzheit

und Einheit der Schöpfung als Gottes
Werk nicht durchgezogen wird, da kommen

nur bruchstückartige Kenntnisse zustande.
Da wird ein junger Mensch gleichsam nur
abgerichtet, aber nicht eigentlich erzogen.
Wir sehen die grauenhaften Auswirkungen
solcher Abrichtung in der ganzen heutigen
gottlosen Welt, in einer sogenannten
modernen Bildung ohne den Geist des Lebens,
ohne Saft und Kraft, ohne Einklang und

Wohlklang, ohne Freude und Seelenglück,
die dann zuletzt zu einer Afterbildung des

geistigen Hochmuts zum Verderbnis der Seelen

wird.

4. Seelen bilden. Da die neuzeitliche

Bildung, seitdem die Weltweisheit sich

von der Gottesgelehrsamkeit losgelöst hat,
auf allen Geistesgebieten keine klare Vor¬

stellung mehr von der Beziehung des Ganzen

zu seinen Teilen hat, vielmehr eigentlich
nur Teilansichten pflegt, hat sie den Lehrer

der Neuzeit mehr und mehr zum Fachlehrer,

zum Tei Hehrer gemacht. Der Lehrer sollte
aber im Grunde dodh bei jedem fachlichen
Unterricht Ganzlehrer bleiben. Die
Eltern und Gott selbst erwarten, dass die Kinder

in der Schule zu ganzen Menschen
gebildet werden; wo das nicht geschieht, werden

sie nicht fürs Leben geschult. Wer ganz
Lehrer sein will, darf niemals die Seelenbildung

seiner Schüler aus dem Auge verlieren.

Was kann es Schöneres und Erhebenderes
für den Lehrer geben, als wenn er sich geistig

ins Zentrum des Weltgeschehens
hineinversetzt? Als wenn er von da aus die Kinder

wohlbedacht in alle Wahrheiten des

menschlichen Geisteslebens einführt? Dann

erst rundet sidh die Erkenntnisordnung im
Schüler. Dann entsteht allmählich ein klares

Weltbild in ihm, dem sich jedes neu
hinzukommende Wissen harmonisch eingliedert.
Dann geht sein Geistesleben Hand in Hand

mit seinem Gemütsleben. Dann wächst

zugleich mit der Erleuchtung des Verstandes
der sittliche Mensch. Der Lehrer aber wirkt
auf diese Weise entscheidend mit, den jungen

Menschen das Ebenbild Gottes in seiner
Seele zum Bewusstsein zu bringen.

Ich rühre hier mit Bedacht an die höchste

Aufgabe jedes Lehrers: an sein Aposto-
I a t. Apostolisch auf die Seelen einzuwirken,

dazu ist in erster Linie allerdings der
Priester als Priester berufen. Jedoch ein
jeder Lehrer nimmt teil am kirchlichen Apo-
stolat. Wir wissen, wie dringlich der Hl. Stuhl

das Laienapostolat empföhlen hat. Wir fühlen

alle, welche Bedeutung und Stosskraft

für die Ausbreitung des Reiches Gottes ihm

zukommt. Im Laienapostolat aber steht der
Beruf des Lehrers als Erzieher der Jugend an
erster Stelle! Als Gehilfe Gottes wirken,
Gottesgedanken in die Lehrfächer einbauen, die
sittliche Heranbildung der Kinder mit allen
Kräften zu fördern, das ist apostolische Lehr-

644



tätigkeit von hoher Würde und grosser
Verantwortlichkeit.

Je gottloser die Zeit wird, je gleichgültiger

sich die moderne Zivilisation gegenüber

den Ewigkeitswerten verhält, desto
mehr wächst die Verantwortung des

katholischen Lehrers für die Seele eines
jeden Kindes, das ihm zur Erziehung übergeben

wurde. Solche Verantwortung wächst
heute weit über die katholisch-kirchlichen
Kreise hinaus, bis in alle Christenheit, ja bis
in alle Menschheit.

Werden die Kinder ohne Gottesglauben

erzogen, so werden sie gegen den
Gottesglauben erzogen. Das aber ist doch für ein

jedes Schulkind die grösste Lebensfrage für
Zeit und Ewigkeit, ob es Gott getreu bleibt
oder ob es Gott verabschiedet und alsdann
nicht zur Seligkeit gelangt. Weil die
Gefahr, den Gottesglauben zu verlieren, gegenwärtig

unvergleichlich grösser ist als zu
Grossvaters Zeiten, deswegen ist heute mehr
als je daran gelegen, was ein jeder Lehrer

jedem ihm anvertrauten Kind mitgibt in be-

zug auf Bindung an Gott, ob es sich dabei

nun um Kinder von Katholiken oder gläubigen

Protestanten oder von Freigeistern
handelt. In einer Schule, wo die Kinder aus ganz
verschiedenartiger religiöser oder irreligiöser
Umwelt kommen, bedarf es natürlich grosser
Klugheit und Umsicht, so zu lehren, dass alle

zu ihrem Recht kommen in Zunahme ihrer
Gotteserkenntnis. Ich glaube aber, man
braucht in der Gegenwart, wo es darum

geht, ob für Gott oder gegen Gott, ob für

Volkserhaltung oder für Volkszerstörung,
nicht allzu besorgt sein, dass gute Worte, die
auf eine in Gott verankerte Seelenbildung
abzielen, auch einen guten Ort finden.

*

Soweit ich als Gastschweizer, der dies

reichgesegnete Land und Volk im Laufe der
Jahre gut kennen lernen durfte, es zu
beurteilen vermag, gibt es in diesem Lande

e i n grosses geistiges Gut, das idh früher

schon, wenn auch nicht so stark ausgeprägt,
in anderen kleinen, vorwiegend germanischen

Ländern, so in Dänemark und Holland,
gefunden habe: wie der Einzelne auch

religiös denkt, als friedlich gesinnte Landsleute
sind alle vereinigt durch den
Familiengeist der Nation, eben hier
des Schweizervolkes. Diese familiäre
Zusammengehörigkeit baut hier im Lande
offensichtlich bei allen Gutgesinnten Brücken
zwischen den religiösen Bekenntnissen. Sie

schafft, wie man es am 1. August und am

allgemeinen Bettag wahrnehmen kann,
Einigungspunkte innerlichster Art. Deswegen
scheint es mir für den katholischen Lehrer in

der Schweiz von besonderer Bedeutung zu

sein, dass er die religiöse, die christliche

Formung der Kinder in der gehörigen
seelischen Verbindung hält mit dem
naturhaften Denken des Volkes, wie
dieses hier allerorts von den Vätern her

gepflegt worden ist.

Echte Volksbildung vermag ja gar
nicht zu bestehen ohne religiöse Bildung. Wo
die Seele wahrhaft gepflegt wird, wächst

beides in eins. Die Bildung des Volkes ist

selbstverständlich naturhaft und gotthaft.
Das gesunde, einfache Volk kann eine
Bildung, die in lauter Einzelfächer aufgeteilt ist,

gar nicht verstehen, — so wenig wie Urvölker
sie verstehen, die vom Heidentum zum
Christentum gerufen werden. Der Landmann
befrachtet die schöne Schöpfung unter dem

blauen Himmel und den lieben Gott in der
Kirche: das ist seine Bildung! Eine Gelehrsamkeit

ohne Ehrfurcht vor diesen Mächten
bleibt ihm unverständlich. Ein Lehrer, der
seine Kinder in solchem Sinne nicht zu rechten

Volksmenschen und zugleich Christenmenschen

erzieht, der verfehlt seine Aufgabe und

enttäuscht alle guten Eltern. Er wird am

gesegnetsten wirken, wenn er als
Gottesmann mit Gott und zugleich
als Volksmann mit dem Volke
denkt. Dann wird er seine Schüler so
entlassen können, dass in ihnen religiöse und

645



vaterländische Gesinnung, Gottesgeist und

Volksgeist als eine heilige Einheit in Erscheinung

treten, wie es im höchsten Masse (als

in einem einzigartigen Beispiel der
Geschichte) bei dem schweizerischen Landesvater

Nikolaus von Flüe der Fall war.

*

In der unergründlichen Schatzkammer der
katholischen Kirche haben wir alles, was

dem Kinde tür die Schulung seiner Seele,

was ihm für jeden Beruf als geistige Grundlage,

was ihm für seine Familie, was ihm als

Volksmann und Staatsbürger, vor allem, was
ihm für die ewige Seligkeit notwendig ist.

Deswegen hat der katholische Lehrer eine
noch höhere Verantwortung für die Jugend
seines Vaterlandes als jeder andere Lehrer.

Wer mehr geben kann, der soll auch mehr

geben. So will es Gott, so dürfen es die
Menschen erwarten. Freigeistigen Lehrerkreisen

fehlen die Grundkräfte der Ganzeinwirkung

auf junge Seelen. Sie wissen

Nebenkräfte vielfach in gewandterer Art als wir
aufzurufen; davon können wir zuweilen
lernen. Wir jedoch haben im katholischen
Glauben und in der katholischen Geisteskultur
alle nur wünschenswerten Kernkräfte.
Wir haben unermessliche, von Gott selbst in

die Menschheit eingepflanzte Lebenskräfte,

uns gespendet durch das Priestertum und die
hl. Sakramente, zur Verfügung, denen nichts
auf Erden gleichkommt. Uns fehlt auch gar
nichts an Stammwerten, an wurzelhafter
Segenskraft. Das habe ich, mit Langbehn

zusammen, immer wieder aufs höchste anstaunen

müssen, als wir, von aussen kommend,
mehr und mehr aus dem Lebensquell der hl.

Kirche schöpfen durften.

Uns fehlt nur eins: wir mobilisieren die
unermesslichen Kräfte unserer hl. Kirche nicht

genügend! Auch nicht genügend im Lehramt.

Die ehrw. Seherin A. K. Emmerick sah

einmal damalige katholische Kreise in Gestalt
einer Matrone vorgestellt, die mit einem
verschlossenen Kästchen voller Edelsteine hin-

und herirrte, aber nicht wusste, was darin

war. Langbehn sagte wiederholt: „Was
ist das nur mit den verschlafenen Katholiken?

Entweder glauben sie doch an die Gegenwart

des Heilandes im heiligsten Sakrament

oder sie glauben nicht daran. Wenn sie

aber daran glauben, so müssen sie ganz
anders danach leben, und das müsste tausendmal

mehr in die Erscheinung treten."

Unsere Losung kann nur die sein:

Mobilmachung aller Gotteskräfte
in uns, um unserem Volk in
unserer Jugend seine Gotteskräfte

zu erhalten und neu zu
erwecken. Das ist mehr noch als Grenzschutz,

mehr noch als Verteidigung des Landes;

das ist Bewahrung und Neuaufbau der
höchsten Volksgüter in lebendigen Seelen!

Das ist Fürsorge für den gesunden seelischen

Blutumlauf der Heimat, damit er im Rhythmus

der Väter weiter pulsiert, die Menschen

einig erhält und zur ewigen Bestimmung
führt. Das ist wohl auch eine Kriegslosung

— gegen alles Böse; das ist aber zugleich
und weit mehr noch eine Friedenslosung —
für alle, die guten Willens sind.

Für ein solches Berufsziel ist keine innere
oder äussere Anspannung zu gross. Hier

geht es für den katholischen Lehrerstand um
das Tiefste und Höchste auf Erden, um die
Zukunft des Vaterlandes, um die unsterblichen

Seelen und um — das Weltgericht
für uns und unsere Kinder. Dafür heisst es
im Lehrberuf mutig alle Mittel, die gröss-
ten wie die kleinsten, anzuwenden, um der

grossen Macht der Dämonen und der
vielfachen List der falschen Propheten herzhaft
und klug zu begegnen. Dafür müssen wir
alle, ob Lehrer als Priester, ob Lehrer im
weltlichen Amt, uns rüsten durch viel Gebet
zur starken Arbeit. Dann werden wir in der
Kraft Gottes zunehmen und unsere ganzen
Eigenkräfte einsetzen für jegliches Kind, das

uns anvertraut ist, eingedenk dessen, dass

sein Engel immerfort das Angesicht Gottes

646



schaut und dass wir alle einstmals vor dem

Angesicht Gottes Rechenschaft ablegen müssen

über unsere Verwaltung einem jeden

Kinde gegenüber, das zu uns Belehrung
suchend autgeschaut hat.

Ilanz. Benedikt Momme Nissen, O. P.

Der katholische Lehrer in konfessionell gemischten
und neutralen Schulen

Wiederholt wurde von katholischen Lehrern

die Frage gestellt, wie sie es eigentlich
anzustellen hätten, um ihrer erzieherischen

Aufgabe gerecht zu werden, wenn sie in

konfessionell gemischten oder in neutralen
Schulen wirken müssten. Die Erziehung, so

behaupten sie mit Recht, beruht doch auf
der Lebensauffassung und diese wiederum
auf der Religion. Religion aber lässt sich im
christlichen Sinne ausser einem positiven
Glaubensbekenntnis nicht denken. Die

grosse Zahl unserer Schulen steht beiden
Konfessionen offen; in verschiedenen
Kantonen ist überhaupt das Schulwesen verstaatlicht,

folglich interkonfessionell und neutral.
Da ist der Lehrer nun einmal gebunden: um
kein jugendliches Gewissen zu beunruhigen,
muss er, so scheint es wenigstens, über
Glaubenssachen schweigen und es den
Geistlichen der einen und der andern
Konfession überlassen, die Grundpfeiler der
Erziehung in den zwei oder drei Unterrichtsstunden

zu setzen. Schweigen, das ist
natürlich eine Schwierigkeit für den überzeugten

Menschen; denn wie will er besonders
die Gesinnungsfächer erteilen, ohne zu
urteilen, ohne Prinzipien einzuprägen, die das

Leben der Jugendlichen beleuchten sollen?

Wie will er überhaupt erziehen, ohne an die
im Unterricht erklärten christlichen
Grundwahrheiten anzuschliessen?

Selbstverständlich empfinden nur
überzeugte Lehrer die Schwierigkeit, und nur solche

stellen die Frage, die es überhaupt ernst
nehmen mit ihrer Aufgabe. Den andern
verursacht das Schweigen kein Bedenken; sie
beschränken sich auf den Fächerunterricht
und überlassen die Erziehung den Eltern und
den Lebensbedingungen ihrer Schüler. Ihr

negatives Verhalten nennen sie — nicht ohne
ein Fünkchen Stolz — Anpassung und Klugheit.

Indessen erwarten doch die vernünftigen

und braven Eltern des einen wie des

andern Glaubensbekenntnisses, dass ihre
Kinder im wahren Sinne des Wortes erzogen
werden. Sie begreifen aber auch sehr wohl,
dass wahre Erziehung nichts anderes als

Gewöhnung an Ordnung, Gehorsam, Ehrlichkeit,

Anstand, Gewissenhaftigkeit, in einem
Wort: Charakterbildung bedeutet, und dass

sich diese nur auf dem Grunde der Religion
aufbaut. Es will uns doch scheinen, dass es

eine Anpassung und eine Klugheit gibt, die
keineswegs im Schweigen besteht, sondern
sich tatsächlich mit einem positiven christlichen

Wirken in Wort und Tat vereinbaren
lässt.

Es liegt uns natürlich fern, aus dem Lehrer

einen Prediger zu machen. Der Katheder
der Schule ist keine Kanzel. Dass der Lehrer

in seinem praktischen Leben seinem
Glaubensbekenntnis gemäss handle, das ist

eine Konsequenz, ohne welche die Erziehung

nicht einmal denkbar ist. In der Schule

aber hat der Lehrer die Gesinnung und die

Gefühle, die seine Schüler von ihren Eltern
übernommen haben, mit äusserster Rücksicht

zu achten. Dieser Takt gehört wesentlich zu

unserer Religion; denn die Kirche will keine

Aufdringlichkeit, noch weniger irgend ein

liebloses Draufgängertum. Die erste Gesinnung

aber und die Gefühle, welche die Kinder

vom Elternhaus in die Schule mitbringen,

das ist ein religiöser Grundbestand, auf

dem der Lehrer das jugendliche Lebensideal
aufbauen kann und muss. Derjenige, der

schweigt, missachtet diesen religiösen
Grundbestand. Das Schweigen ist ein Nicht-

647


	Gotteskraft im Lehrberuf : Vortrag

