Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 17

Artikel: Gotteskraft im Lehrberuf : Vortrag
Autor: Nissen, Benedikt Momme

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-536459

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-536459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lesern fir ihre wertvolle Unterstitzung im
verflossenen Jahr, wie fiir ihre Weihnachfs-
und Neujahrswiinsche herzlich und bitten
sie dringend, ihre Mitarbeit im kommenden
Jahre wenn méglich noch zu vermehren, vor
allem durch Beitrdge fir den allgemeinen
Teil und die verschiedenen Rubriken, durch
regelméssige Berichte aus allen Kantonen und
durch Anregung und Kritik, die den nétigen

Kontakt der Schriftleitung und ihrer Mitarbei-
ter mit der Leserschaft sichern.

Gottlicher Kinderfreund, segne unsere Er-
zieherarbeit in Kirche, Schule und Elternhaus;
géttlicher Geist, befruchte, was dieses Sprach-
organ katholischer Erzieher aussét; goftliche
Vorsehung, erhalte unserer teuren Heimaf
den Frieden, die Freiheit und den christlichen
Geistl

VNNV VY N N NN Y NN AN AN NN N NN W N W NI W

Gotteskraft im Lehrberuf”
.

Kirzlich wurde mir ein modernes Erzie-
hungsbuch vorgelegt. Ich moge es als Prie-
ster begutachten. Dieses Buch von Fritz Kun-
kel ,Die Arbeit am Charakter” (19. Aufl.)
suchte die sogenannte psycho-analytische
Methode auf Erziehungsfragen anzuwenden.
Alles war auf das Ich bezogen, auf Reflexio-
nen lber sich selbst, auf die Beziehung des
eigenen Ichs zu anderen Ichs. Die Mihen
der Erziehung waren wesentlich als ein Kampf
um die Macht zwischen Alt und Jung darge-
stellt. Man musse rebellischen Knaben klar
machen: wenn du dich fligst, kommst du bes-
ser weg; darum kusche dich! Trotz kluger
Einzelgedanken befriedigte mich das Buch
gar nicht. Erst nach und nach erkannte ich:
der Verfasser konnte bei aller guten Absicht
zu nichts kommen, weil er die Beziehung
des Menschen zu Gott (mag er auch den Na-
men Gottes ein paarmal nennen) und den
Einfluss der Religion auf die Ausbildung des
Menschen ganz beiseite gelassen hatte. Da-
her wirkte das Ganze etwa so, als wenn man
der Erde im Frithjahr mit allen menschlichen
Mitteln Wachstum und Ertrag abringen wollte,
ohne zu berlicksichtigen, dass das Wachstum
in erster Linie von der steigenden Einwirkung

* Vorirag vor dem Thurgauischen Kath. Erziehungs-
verein.

634

der Sonne als der Spenderin des Lichtes
und der Wéarme abhéngt.

Nirgends habe ich dieHiltlosigkeit,dazu die
Freud- und Fruchtlosigkeit der modernen Er-
zieshungsweise deutlicher gesehen als an die-
sem einen Beispiel unter vielen. Die Mensch-
heit verfallt mehr und mehr willkirlichen Lehr-
programmen, die mit absoluten Anspriichen
auftreten. Aus den erzieherischen Irrwegen
der jingsten Zeiten heben sich zwei Haupt-
richtungen heraus. Dort die rationali-
stisch-mechanistische Lebensauf-
fassung als Ausgangspunkt. Diese will aus
dem Menschen gleichsam einen mit allen er-
denklichen Fahigkeiten ausgestatteten Appa-
rat machen, der aufs feinste reagiert und alles
am Radchen schnurren lasst. Hier die anii-
malisch-vitalistische Lebensauf-
fassung. Diese geht ganz auf Kraft aus und
schliesst sich grundsatzlich in Erziehungstra-
gen den Zichtungsgesetzen an, die in der
Tierwelt herrschen, unter Aufrufung aller sinn-
lichen Instinkte und des Machtverlangens im
Menschen. Wo die letzten Folgerungen ge-
zogen werden, gelangt bei der ersten Metho-
de die Prazisionsmaschine, bei der zweiten
die tierhatte Starke auf den Thron. Dort wir-
ken geheime Drahtzieher massgebend ein;
hier sind es einzelne Kraftnaturen, die sich
richtungbestimmend emporschwingen. Das
wahrhaft menschenwirdige Dasein, die edle



Personlichkeit gerat bei der Formung durch
irgend ein modernes Schema in grosse Ge-
fahr, ertétet zu werden, — wenn heute auch
die Seele des einzelnen Menschen durch den
heilsam gesteigerten Gebrauch aller seiner
Krafte sowie durch die Widerstande, die sei-
ner Entwicklung in den Weg trefen, starker
als je aufgerufen wird.

*

Alle Versuche, den Menschen nur als ein
Produkt der Erde, als ein Ergebnis irdischer
Entwicklungsvorgédnge zu verstehen und ihn
mit rein menschlichenMitteln durch sich selbst
und seinesgleichen zur Vollendung bringen
zu wollen, sind tot geboren. Denn sie be-
ruhen auf Grundirrtimern iber die Beschaf-
fenheit, den Ursprung und das Ziel des be-
seelten Menschen. Wo das menschliche Le-
ben nur als ein erhohtes tierisches Leben oder
auch als ein fein arbeitender Apparat von
physikalischen Kraften verstanden wird, da
wird es entwlirdigt und im innersten Wesen
zerstort. Da vergisst man die Grundwahrheit
des ganzen menschlichen Daseins: Gott hat
den Menschen geschaffen, und der Mensch
findet seine Vollendung nur in Gott. Was
nutzt die Berufung auf einige Naturgesetze
(die im beschrankten Gebiet in sein Dasein
hineinwirken magen), wenn man diese nicht
in ithrem gesamten Umfang, von Grund aus
kennt und anerkennt? Wenn man das mensch-
liche Dasein im Ersten und Letzten vollig
missversteht?

Alle die grenzenlosen Verfehlungen uber
Erziehung und Lehrberuf, die wir heute wahr-
nehmen, haben das Gute, dass sie uns deut-
licher als je vor Augen fuhren: eine wahre
und fruchtbare Erziehung, die den Menschen
als Menschen ausbildet, ist ohne bewusste
und titig gepflegte Beziehung des Lehrers
wie des Schillers zu Gott gar nicht méglich.
So wenig wie Fruchtbarkeit ohne Sonne.

NurinGottruhtderSchliussel
zur Schoptung! Deshalo kann dem
Kinde der Sinn der Schopfung nur gedeutet
werden durch steten Hinweis auf Gott. Der-

jenige, welcher der Lebensgrund des gesam-
ten irdischen Seins ist, muss unbedingt auch
die Grundkratt, die Bewegkraft jeder mensch-
lichen Erziehung und Schulung sein. Ohne
das bleibt jede Erziehung sinnlos und ziellos.
Ohne das formt sie niemals einen wahren
Menschen im vollen Sinne des Wortes.

Wo es sich um die Erziehung des ganzen
Menschen handelt, da kann es immer nur dar-
um gehen: die von Gott und fir Gott ge-
schaffene Seele in das rechte Verhaltnis zu
ihrem Schépfer zu bringen. Die im Kinde
schlummernde Ebenbildlichkeit Gottes zu
wecken, sie dem heranwachsenden Menschen
zum klaren Bewusstsein zu bringen, ihr zum
Durchbruch zu verhelfen in der reifenden
Personlichkeit, das ist die Grundaufgabe je-
der menschlichen Erziehung. Ist Gott nicht
die Seele des Unterrichts, so tritft er den
Menschen als Menschen nicht.

Warum das? Als denkende Menschen, zu-
mal als Menschen, die zu unterrichten haben,
wollen wir klar sehen, warum bei der Erzie-
hung die Beziehung zu Gott anerkannt und
befordert werden muss. Wie kommt es, dass
wir sonst im geistigen Dunkel und im geisti-
gen Diinkel umherirren und so zu den unbe-
schreiblichen Verirrungen in den Erziehungs-
fragen kommen, die heute grassieren? Ich
gebe die gedankliche Begrindung dafur frei
nach dem hl. Thomas von Aquino *.

Jeder Mensch lebt allein durch die unsterb-
liche Seele, die in seinem Leibe wohnt. Will
sagen: von Geburt an leuchtet in jedem Men-
schen ein eigens ihm gegebenes geistiges
Licht, das Licht seines tatigen Verstandes.
Durch dieses von Gott stammende Licht —
das ,,Seelenfiunklein’’ — kommt das Kind aus
sich heraus schon in den ersten Jahren ohne
Belehrung zu den einfachsten, grundlegenden
Erkenntnissen des Menschengeschlechtes in
personlicherArt. Esunterscheidet und
entscheidet, erleuchtet durch sein eigenes Le-

* Eingehend spricht St. Thomas (iber den Lehrer
im Abschnitt X seiner Quaestiones disputatae de ve-
ritate, ferner in der Summa theol. | 9 117 a |.

635



benslicht. Es nimmt dies an, lehnt jenes ab;
es betatigt zunehmend einen bestimmten
einmaligen Charakter durch ein nur ihm ei-
genes, geistiges Verhalten seiner Umgebung
gegeniber. Bei jedem gesunden Kinde kann
man seine Selbsttatigkeit in der Auseinander-
setzung mit seiner Umgebung beobachten.
Hatte das Kind nicht von Geburt an ein der-
artiges aktives Vermdgen, so kénnte es
nicht aus sich selbst beginnen, Wissen zu er-
werben und zur ansteigenden Erkenntnis von
Vater und Mutter sowie seiner ganzen Um-
welt zu gelangen.

Mit dem Licht der Vernunft hat Gott die
ersten Verstandesinhalte gleich Samen in je-
des neugeborene Menschenkind hineinge-
legt, — gleichsam als ein Bild der unge-
schatfenen Wahrheit, das in jeder mensch-
lichen Persénlichkeit neu hervortritt. Daraus
ergibt sich die Uber alles entscheidende
Schlussfolgerung fir den Lehrberuf: keine
menschliche Unterweisung
kann wirksam werden ohne die
Kraftjenes gottlichenLichtes,
dasinjederMenschenseelevon
innen heraus leuchtet. Deswegen
ist es offenbar nur Gott allein, der innerlich
und in erster Linie den Menschen lehrt,

Im Lehrberuf steht es dhnlich wie im &rzt-
lichen Beruf. Wird ein kranker Mensch ge-
heilt, so ist es innerlich und in erster Linie die
N atur, die heilt, — nicht der Arzt, der nur
die Krafte der Natur weise aufzurufen vermag.
Ebenso ist es nicht der menschliche Lehrer,
der innerlich und in erster Linie lehrt, sondern
dies ist Gott. Freilich kann man trotzdem
im eigentlichen Sinne von heilen und lehren
durch Menschen sprechen, weil Aerzte und
Lehrer befdhigt und ausgebildet sind, die
menschlichen Gesundheits- und Geisteskrafte
in geordneter Weise in Bewegung zu setzen
sowie zur vollen Entfaltung zu bringen.

Aber wir konnen dem Menschen kein ur-
spriingliches Lehramt zuschreiben. Denn nie-
mals kann er die Formen der Dinge grund-
legend in den Verstand des Schiilers ein-

636

schreiben, so wenig wie eben ein Arzt grund-
legend Gesundheit in seinem Patienten her-
vorrufen kann. Denn das ware ein inneres
Wirken, das nur Gott vermag.

Wie stark leuchtet aus diesen Gedanken-
reihen des grossen Kirchenlehrers die Er-
kenntnis heraus: Lehrerund Schiler
sindnurdurchdieKraft Gottes
in Wahrheit miteinander ver-
bunden! Das von Gott gegebene Licht
der Vernunft, das im Lehrer hell leuchten und
von ihm ausstrahlen soll, das im Schuler erst
leise glimmt, das ist der Kontakt, der Lehrer
und Schiiler mit einander verbindet! Durch
diesen Gotteskontakt allein gelingt es dem
Lehrer, an die Grunderkenntnis im Kinde an-
knipfend ihm die daraus abgeleiteten Wahr-
heiten unseres Bildungsgutes beizubringen
und es so hinzufithren zur Teilhaftigkeit an
dem Geistesgut der ganzen Menschheit, —
je nach seiner Befdhigung und derjenigen
Aufnahmetshigkeit, die ihm auf seiner jewei-
ligen Altersstufe eigen ist.

Bei einem solchen wahrheitsgemassen Ein-
dringen in die Zusammenhéange des mensch-
lichen Lehrens und Lernens erkennt man, dass
die Schopferkraft Gottes und die Beziehung
dazu Uberhaupt nicht auszuschalten ist beim
geistigen Wachstum eines Menschen. Mag
das Kind wollen oder nicht, es kann nicht
anders denken als vermdége des ihm von Gott
gegebenen Lichtes der Vernunft. Mag der
Lehrer wollen oder nicht, er kann gar nicht
anders, er muss, wenn er die gerade Absicht
zu lehren hat, als Gehilfe Gottes tatig sein.

Je mehr sich aber der Lehrer bewusst
wird, dass er nur in der Kraft Gottes, die thm
in seiner Einsicht gegeben ist, auf die Forde-
rung der Geisteskrafte in einem anderen
Menschen einwirken kann, desto wirksamer
und besser vermag er seinen Lehrberuf aus-
zulben. Sieht der Lehrer von diesen Grund-
wahrheiten ab oder steht er irrtimlich auf
einem anderen Grunde, so kann er immerhin
Fachkenntnisse beibringen und allerlei Gutes
wirken, aber im vollen Sinne lehren,



ein Kind als ganzen Menschen erziehen und
zur seelischen Vollendung fithren, kann er
nicht. Ohne Verstandnis fur das urspring-
liche Geisteslicht in jedem Menschen, chne
Ehrfurcht vor dem gotilichen Funken in ihm,
ohne Aufruf der gohlgegebenen Gite in
einem Menschenkind, lassen sich seine besten
Fahigkeiten nicht mobilisieren.

Je mehr wir diese Grundwahrheiten durch-
denken, desto deutlicher erkennen wir: der
Lehrberuf m u s s entseelt, erniedrigt und me-
chanisiert werden, wenn die Beziehung zu
Gott aus dem Mittelpunkt des Lehramtes ent-
fernt oder gar ganz beiseite gesetzt wird.
Mégen heutzutage noch so viele Lehrbemii-
hungen in der grossen Welt am Werke sein,
um sich einzufthlen in die Seele des Kindes,
um ihm sein Lernen vom ABC an moglichst zu
erleichtern, um ihm in der freien Natur leben-
dige Erkenntnisse zu vermitteln, — was nutzt
das alles, wenn die grosse Kraft, die Grund-
kraft jeder Emporbildung der Kindesseele,

. das Anblasen des von Gott stammenden See-
lenfinkleins vom Lehrer vergessen oder ver-
nachlassigt wird? Dann vereinzeln sich
alle Lehrfacher und stehen ohne innere Ver-
bindung isoliert neben einander da. Dann
wird der Schiiler, und so geschieht es heute
vielfach auf hoheren Schulen, dhnlich weiter-
spediert, wie etwa ein Bahnbeamter auf einem
Umsteigebahnhof die Passagiere in ein ande-
res Coupé setzt, das keinerlei Beziehung hat
zu dem Coupé, in dem sie vorher gefahren
sind. Bei solchem Hin- und Herschieben des
Schiilers von einem Fachstudium zum anderen
werden ihm allerdings Fertigkeiten einge-
trichtert, sein universales und seelisches Gei-
stesleben wird aber lehrmassig gar nicht er-
fasst. Als ganzer Mensch wird er einfach sei-
nen Instinkten und dem Mahlstrom der Zeit

uberlassen.
*

Der Lebensweg, auft dem ich durch sieben
Jahrzehnte aus nordischem Nebel zur vollen
Klarheit Uber die hier vorgelegten Erkennt-
nisse durchgedrungen bin, war so eigenartig

und so glitig von Gott gesegnet, dass er viel-
leicht auch anderen zur lebendigen lllustra-
tion des Gesagten zu dienen vermag. Ge-
boren im Land der Friesen, auf einer land-
lichen Privatschule Nordfrieslands als Knabe
im ganzen giinstig geschult, kam ich alsdann
auf das Real-Gymnasium zu Flensburg. Hier
stiess mich das unorganisch und seelisch un-
belebte Schulwesen mit seiner Mogelei und
Examenhetze derart ab, dass ich trotz meines
Heisshungers nach geistiger Erkenntnis mit
15 Jahren die Schule verliess und mich fir
den Kiinstlerberuf entschied. Nach sechs ganz
der Malerei gewidmeten Jahren gelangte ich
an einen Mann, durch den ich reichlich ent-
schddigt wurde fur das, was mir auf der Schule
gefehlt hatte.
Langbehn, der sogenannte Rembrandt-
deutsche, der im Jahre 1890 durch sein Werk
.,Rembrandt als Erzieher"”, — das in seiner
ersten Gestalt allerdings nicht in allen Teilen
zu billigen ist —, einen méchtigen Einfluss

Dieser Mann war Julius

auf die deutschen Erziehungsverhéltnisse aus-
getbt hat. Es hob die bisher vorherrschende
mechanistische Lehrmethode gleichsam aus
den Angeln, vorziglich in dem Sinne, dass es
immer darum gehen muss, den Menschen als
Menschen im ganzen zu bilden, zugleich mit
seinem Verstand auch sein Herz aufzurufen
und die Freiheit der Persénlichkeit von innen
heraus zu bewirken, in bescheidener Seelen-
haltung und in grosser Ehrfurcht vor allem,
was Uber dem Menschen steht. Je langer
Langbehn lebte, desto mehr durchdrang ihn
die Ueberzeugung, dass man nicht weiter for-
schen solle, als man denken kdnne, dass jedes
Steigern von Fachkenntnissen sich nachteilig
auswirken werde fir die Seele des Menschen,
wenn diese nicht fortlaufend im Geist des
Ganzen gebildet und ihrer schliesslichen Be-
stimmung in der Ewigkeit zielbewusst entge-
gen gefihrt werde. So sagte er im Jahre
1900, in dem Jahre, als er sich in die katho-
lische Kirche aufnehmen liess: ,,Jede Wissen-
schaft, die von Gott absieht, ist objektiv eine

637



Lige. Ja, Bildung ohne Gott ist
Betrug".*

Bei Langbehn genoss ich 14 Jahre hindurch
eine Erziehung, wie sie in alten Zeiten etwa
ein Jinger der Weltweisheit durch einen
Meister im Finden und Kiinden der Lebens-
geheimnisse erfuhr. Freilich waren Langbehns
Anschauungen, als ich zu ihm stiess, noch
ungeklart; seine Zielrichtung aut das Eine je-
doch, das not tut, stand bereits fest. Er selbst
war noch im fortwahrenden Werden begrif-
fen; unser Zusammenleben von 1893 bis 1907
war fiir mich nicht nur eine Schulung in dem,
was Langbehn als festen geistigen Besitz be-
reits besass, sondern auch ein grosses ge-
meinsames Ringen mit ihm zusammen um die
ewigen Wahrheiten. Das fiihrte uns beide zu
unserer Konversion um die Jahrhundert-
wende.

Bei dem stirmischen Charakter Langbehns
war die Erziehung durch ihn regellos; eine
zielsichere Ausbildung fur einen bestimmten
geistigen Beruf wurde mir aber durch Gottes
Fligung nach seinem Tode zuteil. Im Jahre
1915, dreissig Jahre nachdem ich die Schul-
bank verlassen hatte, kam ich wiederum auf
die Schulbank, um mich im Dominikanerorden
fir den geistlichen Beruf ausbilden zu lassen.
Dabei habe ich die freudige Genugtuung er-
langt, dass ich im internen Studium des Pre-
digerordens diejenige durchaus einheitliche,
ganz auf Gott hingeordnete Ausbildung mei-
nes Geistes fand, welche ich in der modernen
Welt schmerzlich vermisst hatte. Vieles, was
ich durch und mit Langbehn intuitiv erkannt
hatte, wurde hier spekulativ begriindet. Hier

* Wer die pddagogischen Gedanken Langbehns
studieren will, nehme zur Hand die nach Weisungen
des Verfassers gesichtete und geordnete Neuaus-
gabe von ,Rembrandt als Erzieher"”
(Stutigart, W. Kohlhammer; 50.—%0. Aufl.) und sein
Nachlasswerk ,Der Geist des Ganzen" (Frei-
burg i. Br., Herder, 16.—22. Tsd.). Eine geschlossene
Uebersicht (iber seinen Bildungsweg bildet der Ab-
schnitt ,,Der Rembrandtdeutsche und die Seelenbil-
dung' in meinem Buche ,,Die Kultur der Seele" (Her-
der, 2. Aufl).

638

arbeitete ein Lehrer dem andern in die Hand.
Mochte die Lehrmethode hier und dort ihre
Maingel haben, der gesamte philosophische
und theologische Unterricht bildete so sehr
ein Ganzes, wie es in schlichter Art heutzu-
tage wohl nur noch in guten, von gléaubigen
Kraften geleiteten Volksschulen der Fall ist.
Hier splirte ich, was es bedeutet, wenn der
Geist des Ganzen, das ist der Geist Gottes,
ein Unterrichtswesen véllig durchdringt, wenn
sachlich und persdnlich alles harmonisch in-
einandergreift und der Lehrkérper ein Herz
und eine Seele ist.

Als ich mit 52 Jahren im Kélner Dom zum
Priester geweiht wurde, war ich erfreut, nun
die mir in der Welt wie im Orden zuteil ge-
wordenen geistigen Erkenntnisse fir Blcher
sowie Vortrdge zu verarbeiten und dffentlich
verwerten zu diirfen. Denn was braucht die
Neuzeit mehr als eine durch neue Lebens-
kenntnis vertiefte Predigt des aus ewigen
Quellen geflossenen Geistesgutes? Was an-
ders hat die grossen Klosterschulen der
Schweiz, von der Bliitezeit St. Gallens an bis
zu der fruchtbaren Erziehungsarbeit der heu-
tigen Benediktinerabteien, so wirksam wer-
den lassen fir den geistigen Hochstand und
die Seelenschicksale in diesem Lande?

Obwohl nichts weniger als ein Padagoge
vom Fach, bin ich dennoch durch meine hier
kurz skizzierten Lebenserfahrungen, durch die
Schulung bei Langbehn und die mir von ihm
auferlegte Pflicht, seinen Nachlass zu verwal-
ten, sowie als Ordenspriester, dem die Er-
ziehungsnéte der Zeit dauernd am Herzen
liegen, so sehr mit den Grundfragen des Lehr-
berufes verwachsen, dass ich sie immer wie-
der im Geiste durchbetrachtet habe. Von
dieser Warte aus erfillt mich vor allem das
eine Bestreben, grundsatzliche Lehrfragen,
die heute oft so verwickelt dargestellt wer-
den, auf einen einfachen Nenner zu bringen.
Dabei Gedanken vorzulegen, die allen
Lehrkraften, vorzugsweise auch Lehremn der
Volksschule, praktisch zu dienen vermagen.

Jedem Lehrer, der sein hohes Amt ernst



nimmt, muss es um die Erfassung und Erfil-
lung seiner Lebensaufgabe vom innersten
Grunde aus zu tun sein. Da dieser nur in Gott
zu finden ist, gelangt er von selbst zu den
Fragen: Wie kann ich die Gotteskraft, die aus
mir wirken soll, in mir wachrufen? Und wie
kann ich sie vor der Schilerschaft zur Gel-
tung bringen? Ich mdchte versuchen, dafir
einige Winke zu geben.

Um als Lehrkraft in gute Seelenbereit-
schaft zu kommen, heisst es fur mich:

1. Als ganzer Mensch meinen
Beruf ergreifen. Nicht den Unferricht
als leidige Last empfinden, das Pensum zwar
tehlerfrei abwickeln, aber sich in der schul-
freien Zeit tir die Fronarbeit schadlos halten
durch mussige Zerstreuungen und innere Ab-
kehr vom Lehrberut. Dann entsteht ein ge-
teiltes Dasein. Dann mangelt es an Geradheit
und Seelenstarke, an Licht und Warme im
inneren Menschen. Ich muss | e b e n fir die
Kindererziehung! Wenn ich auch alles, was
immer ich vermag, fir die Jugend einsetze, es
ist nur noch eben genug.

2. Als ganzer Christ leben. Es
ist wohl klar, dass ein glaubiger Lehrer sich
nicht nur am Sonntag als guter Christ kund-
geben, sondern dass sein christlicher Cha-
rakter sich an keinem Werktag, in keiner
Schul- oder Ferienstunde verleugnen sollte.
Dafur bedart es dem Geist und Willen nach
des Wandels seiner Seele mit Gott. Datur
bedarf es eines Geistes, der gern betrachtet
uber ewige Wahrheiten wie auch Uber das,
was er den Kindern zu geben hat, — eines
Geistes, der danach dirstet, immer klarer zu
werden Uber die Verankerung seiner selbst
und seiner Berufstatigkeit in Gott. Das Schick-
sal der Kinderseelen, die mir anvertraut sind,
hangt entscheidend davon ab, ob ich selbst
in tiefster Seele ein religioser Mensch bin.
Hangt zuletzt davon ab, wieichzu Gott
stehe. Das Feingefithl der Kinder spurt
genau, ob ich vor Gott kernhaft und echt bin.
Je fester ich mich an Gott binde, desto saft-
und kraftvoller wird, was ich gebe.

Dafiir tut das immerwéhrende Schopfen aus
dem Quell der Gnade, der volle Anschluss an
die GoMeskréfte der Kirche not. Regel-
massig das Reinigungs- und Stahlbad der
Seele nehmen im Sakrament der Busse; stets
von neuem den vollen Kontakt schliessen mit
dem gottlichen Heiland im Altarssakrament.
Langbehn, der sich immer radikal ausdruckte,
hat gesagt: ,,Die hl. Sakramente missen ein-
fach der Mittelpunkt der Bildung werden. Der
Schwerpunkt der Bildung muss wieder dahin
gelegt werden, wohin er gehért. Zwischen
den hl. Sakramenten und der katholischen
Bildung ziehe ich eine gerade Linie. Bil-
dung ist die hochste Aufgabe des Men-
schen; sie muss also auch im hochsten Punkte
seines Daseins einsetzen. Das Rechenexempel
ist klar, einfach und erschopfend.” Das ist ja
gerade der unvergleichliche Segen des ka-
tholischen Christentums: es istkonkreter
Anschluss an Gott, vorziiglich in der taglich
erneuerten Verbindung mit Gott durch das
hl. Opfer am Altare. Bin ich lassig in der
Pflege dieses Anschlusses, dann werden
meine Gotteskrafte firs Lehramt lahm.

3. Auf Geistesschulung im
GeisteChristibedachtsein. Der
glaubige Lehrer wird nicht nur Christus .in
seinem Herzensschrein bergen; er will sich
ausrusten, um ihn weiterzugeben. Dafir heisst
es sich zu schulen an Christi Wort. Durch das
Studium der Evangelien erlangt der Lehrer
Kraft vom Urwort fir seine Worte. Durch
Anschluss an die Personlichkeit Christi formt
sich unsere Personlichkeit vollchristlich. Man
verehrt heute den Heiland zunehmend als
den Arbeiter; liegt es nicht noch naher, ihn
als den Le hrer zu verehren, der sein Volk
iber das Reich Gottes unterwies? Von wem
konnte der Lehrer fir die Seele des Lehramts
mehr lernen als vom gottlichen Lehrer Jesus
Christus? Wir denken nicht genug daran, ihm
direkt auf den Mund und auf die Weise seines
Vorgehens zu sehen. Langbehn erhielt einst
folgendes Wort als Einsprache in der Zeit
seiner Christussuche: ,,Wer einmal auf den

639



Wegen des Meisters gewandert ist, kann nur
noch von diesem lernen."” So muss ein wahr-
hafter Christ alles auf Christus zu beziehen
lernen, muss ein Lehrer die Lehrweisheit
Christi und seiner Apostel tir seine eigene
Lehrtatigkeit fruchtbar zu machen suchen.
Wenn wir beim Lesen der Evangelien einmal
recht d e n Gedanken verfolgen: in welcher
Weise hat der gottliche Heiland als Lehrer
gehandelt, das wiirde reiche Frucht fir uns
zeitigen.

An Christus reihen sich heilige Leh-
rer, die lehrend in seine Fuhstapfen getre-
ten sind und ihn gleichsam fortsetzen. Ist es
fir den Lehrer nicht von besonderem Werte,
sich zu Gemite zu fihren, wie diese mit
Kindern umgingen und sie zu bilden wuss-
ten? Wir finden uns meistens nur mihsam
zur ubernatirlichen Auffassung unseres Be-
rufes hin. Die heiligen Lehrer wirkten aus der
Uebernatur, aus der Kraft Gottes heraus. Wie
uberaus nutzlich es ist, solche Heilige zu
studieren, die in ahnlichen Lebensumstanden
lebten wie diejenigen, in denen wir uns be-
finden, haben Langbehn und ich ofter er-
probt. Sehrdienlich ist es, sich vorzunehmen:
ich will immer ein Heiligenleben, aus dem ich
fir meine Erziehungstétigkeit lernen kann,
auf dem Schreibtisch vor mir liegen haben.
Wer taglich nur wenige Satze darin liest, ver-
mag nach einem Jahre einen grossen Gewinn
zu buchen. Wie gerne wollen ein Philippus
Neri, ein Franz von Sales, ein Don Bosco, ein
de la Salle und noch viele heilige Lehrer aus
neuerer Zeit Erzieher unserer Seele werden,
uns zu sich heranbilden, wenn wir auf sie
hinhoren.

Was in mir lebt, Ubertragt sich leicht. Im-
merhin bedarf es auch dafir bestimmter
Richtlinien, um im gesamten Lehrbereich,
nicht nur in der religidsen Unterweisung,
Gotteskraft zur Geltung zu bringen. Dafir
scheinen mir folgende Punkte von Bedeutung
zu sein:

1. Es muss

640

der Mensch

Zum

Menschen sprechen. Die Kinder-
augen schauen erwartungsvoll auf meine
Augen und auf meinen Mund, mehr noch auf
meine ganze menschliche Haltung. Wie ich
mich ihnen gegenitber als Mensch gebe,
macht ihnen durchweg tieferen Eindruck als
das Schulpensum, das ich mit ihnen durch-
nehme. Wie bald wird dies Uberholt und ver-
gessen! Ich muss als Mensch, der Gottes
Ebenbildlichkeit bewusst in sich auspragt,
muss durch mannliche Reife auf werdende
Menschen, durch mein gesamtes Verhalten
erziehlich einwirken. Erscheine ich den Kin-
dern vorbildlich durch mein Beispiel, dann
bricht sich von selbst ganzheitliche Einwir-
kung auf die jungen Menschen Bahn.

Das Gesamtbild eines guten Leh-
rers, der zugleich ein guter Mensch war,
bleibt unausléschlich firs ganze Leben. Es
kann zur Stitze in schweren Versuchungen
werden. Als der osterreichische Schriftstel-
ler Hermann Bahr nach vielen Irrfahrten im
Reiche der modernen Bildungswelt sich end-
lich wieder zur Wahrheit der hl. Kirche durch-
rang, aa stand nach seinem Bericht als vor-
ziglich richtungweisend das Bild seines Re-
ligionslehrers vor ihm auf. Das gab ihm in-
neren Halt und Entschlusskraft zur Heimkehr
ins Land des Glaubens.

Leicht lassen sich Kinder bilden, wenn der
Lehrer ithr Vertrauen gewinnt. Ver-
trauen ist etwas, das der ganze Mensch
schenkt und das den ganzen Menschen will.
Schaut das Kind vertrauensvoll auf einen
Lehrer hin, der dies Vertrauen wiirdig zu er-
widern weiss, dann kann er dessen Geist
nahezu formen wie einen Kuchenteig.

Menschlich einwirken heisst Liebe er-
weisen. Durch nichts wird die Gotteskraft im
Lehrer stirker beflligelt als durch innige
Liebe zu Gott und den jungen Seelen. Hier
ruht die Grundkraft der heiligen Lehrer.
Durch ein Leben der Liebe mit den Kindern,
durch das Sichangleichen an sie, durch die
Teilnahme an ihren kindlichen Spielen und
Freuden, zogen die Heiligen die Kinder zu



sich hin. Sie fihlten und verkehrten kind-
lich mit den Kindern, um diese zufrieden und
glicklich zu machen, um so ihren Geist fir
das Gute und Hohe zu beleben. In einem
Don Bosco finden wir den Lehrer als liebe-
vollen Vater und Berater, der fast nur durch
Gute und Wohlwollen auf die Kinderseelen
einwirkte. Innerlich streng und Gberaus sorg-
faltig in ihrer Ueberwachung, zeigte er nach
aussen hin viel Milde und liess alle Freiheit
in threm Sichtummeln. Umsichtig priifte er
die Lektire der Kinder {ein wichtiger Punkt!)
und spielte ihnen in die Hand, was auf Gott
hinlenkte. Er wusste Liebe und Freude zu er-
wecken zur Teilnahme an Gottesdiensten wie
zum Empfang der hl. Sakramente, eben weil
er ihr Vertrauen gewonnen hatte. Dadurch
Ubte er selbst auf junge Gefangnisstraflinge
eine Art Zauberkraft aus. Als ihn ein Minister
fragte, woher er diese Macht habe, da konnte
Don Bosco mit Recht antworten: ,,Wir spre-
chen zum Herzen der Jugend. Unsere Kraft
ist das Wort Gofttes."”

Wo finden wir ein starkeres Einwirken des
ganzen Menschen aut den ganzen Menschen
als beim Gottmenschen, unserem grossten
Lehrmeister? Jesus nahm feil an den Noten
aller, die er lehrte, und half ihren Gebrechen
ab. Er liess die Kleinen zu sich kommen,
umhegte sie und zeigte Ehrfurcht vor ihnen,
die er seinen Jingern nachdriicklich ein-
pragte. Er lehrte in einer ganz einfachen und
schlagkréftigen Art, indem er sich in Gleich-
nisreden aus dem Berufsleben seiner Zuho-
rer ihrer Denkart anpasste. Er knipfte an
seine Belehrungen kraftige Mahnungen an,
damit die Erkenntnisse fruchtbar wiirden in
Willensentschlissen. Auch wo wir nicht
ewige Wahrheiten, sondern nur weltliche
Teilwahrheiten lehren, unser Einsatz wird nie
ohne Befruchtung bleiben, wenn wir auf die
schlichte Lehrmethode Christi und seiner
Nachfolger hinschauen. Dann geraten wir
nicht in Gefahr, das Menschliche zu verges-
sen.

2. Die natirlichen Tugenden

pflegen. Die grundlegenden Menschen-
werte und die natirlichen Erkenntniskrafte
wollen heute mehr als je im Kinde gut ge-
ptlegt werden. Sein Glaubensleben muss
auf einem gediegenen Fundament ruhen, um
im Sturm des Lebens nicht erschitert zu
werden. Es ist vorzugsweise Sache des welt-
lichen Lehrers, diesen Grundbau zu errich-
ten in der naturlichen Ausbildung des Kindes
und so dem priesterlichen Lehren vorzuar-
beiten. Urspriingliche Lehraufgabe ist es,
den Verstand des Schilers von Stufe zu
Stufe hinanzufiihren, ihm von Stunde zu
Stunde neue Kenntnisse beizubringen, ihn so
immer besser zu beféhigen, dass er sein gei-
stiges Licht selbstandig leuchten lassen kann.
Urspriingliche Lehraufgabe ist es, den Wil -
| e n des Kindes auf das Gute und Edle hin-
zulenken, ihm die Hoheit des menschlichen
Seins beizubringen. Meide das Laster, live
die Tugend! Halte dich fir zu gut, um
schlecht zu handeln! Je mehr die Geistes-
krafte des Kindes auf das Wahre und Gute,
aut das Schone und Liebenswerte hingelenkt
werden, desto besser sind sie vorbereitet, die
Geheimnisse der Religion aufzunehmen. Sie
werden dann unwillkirlich angezogen von
der Erhabenheit der Uebernatur.

Wenn der Lehrer in sich selber die Eigen-
schaften eines geraden und aufrichtigen
Menschen, die natirlichen Tugenden der
Wahrheitsliebe und Gerechtigkeit, der Treue
und fiirsorglichen Menschenliebe verkorpert,
dann kann er sie empfanglichen Kindern
leicht einprégen. Dann tut er Arbeit fir Gott
und aus Golt, wenn dabei auch von Religion
noch gar nicht die Rede ist. Dann legt er
die Grundlage fir echte Religiositat ohne
Augendienerei und Heuchelei und baut wirk-
sam vor, dass die Schuler spater nicht um-
fallen, wenn die Irrlehren der modernen
Welt an sie herantreten.

3.Injedes Schulfach Gottes-
gedankeneinflechten. Die Erzie-
hungsmethode der Heiligen, so wird man
vielleicht einwerfen, konnen wir in unserem

641



regularen Schulgang nicht direkt anwenden.
Wir haben die Kinder nicht derart in der
Hand, wie ein Don Bosco in seinem Institut;
uns stehen auch die priesterlichen Krafte
nicht derartig zu Verfigung wie den heiligen
Lehrern. Dennoch, so scheint mir, werden
wir beim genauen Studium ihres Vorgehens
immerzu nicht wenige Einzelheiten entdek-
ken, die wir unserer Kinderschar gegeniiber
praktisch verwerten kénnen. Handelt es sich
doch niemals um direkte Nachahmung, son-
dern um wohldurchdachte Neuanwen-
dung der in Gott ruhenden Erziehungs-
grundétze, die uns durch heilige Lehrer be-
lichtet werden.

Die Liebe macht erfinderisch; ebenfalls
das lebendige Zusammenleben mit den uns
anvertrauten Kindern, wenn wir ihnen von
Herzen wohlwollen. Will man die Kinder aus
innerstem Drang auf Gott hinlenken, so wird
man in jedem Unterrichtsfach dazu einige
Gelegenheit finden. Sicherlich ist der Re ! i-
gionslehrer hierin weitaus am besten
daran. Dieser wird heute wohl hauptsach-
lich darauf hinzuwirken haben, dass den
Kindern die Religion kein ,,Fach” bleibt,
dass sie die allumfassende Mittelpunktstel-
lung des Gofttesglaubens erfassen. Darauf-
hin, dass der Glaube bei den Kindern sich
tief in threm geistigen Sein verwurzelt, dass
ihre Auffassung von Gott und géttlichen Din-
gen ihren gesamten Lerngang und spaterhin
ihr ganzes Leben wie ein Sauerteig durch-
dringt.

Im deutschsprachlichen Unter-
richt wird oftmals wirksam auf die gewaltige
Rede der HI. Schrift und deren unlbertreff-
liche Ausdrucksform hingewiesen werden
konnen. Wie die grossten Schriftsteller der
deutschen Sprache ihre Ausdruckskraft wie-
der und wieder an der Bibel geschult haben;
wie die Hochentwicklung unseres Schrifttums
aufs starkste beeinflusst wurde durch die
Sprachkraft und den Gedankeninhalt der HI.
Schrift. Hat doch sogar ein Rosegger die
Bibel den ,,Brennpunkt aller alten und neuen

642

Literatur"' genannt. Wieviele unserer volk-
haften Grundgedanken und Sprichwérter
sind dem Alten Testament entnommen! Da-
bei kann ich den Hinweis nicht unterlassen,
wie fruchtbar die Lehrbiicher des Alten Te-
stamentes, so das Buch Jesus Sirach, fur die
zentrale Lehrtatigkeit sind. Zumal dieses
Buch Ecclesiasticus, das fruher beim Unter-
richt angehender Christen verwandt wurde,
maochte ich dem Lehrer zum Sonderstudium
anempfehlen. Er wird in seiner Gedanken-
fille mannigfach Anregungen fir die geistige
und sittliche Heranbildung junger Menschen
finden *.

Aus meiner Jugend tritt mir lebhaft vor die
Seele, wie eindrucksvoll Gedichte auf
Kinder wirken, zumal wenn das Gedachtnis
sie wortgetreu aufnimmt. Davon zehrt der
menschliche Geist oft langer als vom ganzen
sonstigen Schulstoff. Wenige Zeilen von mar-
kiger Ausdrucksform kénnen zur unverlier-
baren Verankerung eines Kindergeistes an
GCott dienen. Kirzlich noch berichtete die
Dichterin Gertrud von Le Fort, wie deren
Mutter sich ihr ganzes Leben lang an ein
Verschen von Paul Gerhard geklammert
hatte: ,,Alles Ding wahrt seine Zeit — Gottes
Lieb in Ewigkeit". Dabei lassen sich auf ein-
fachste Weise Zeitereignisse in das Blickfeld
Gottes riicken. Bei Ausbruch des Krieges
kam mir ein Lied von Matthias Claudius in
den Sinn:

's ist Krieg! 's ist Krieg! O Gottes Engel wehre

Und rede du darein!

‘s ist leider Krieg — und ich begehre
Nicht schuld daran zu seinl

Was sollt' ich machen, wenn im Schlaf mit Gramen
Und blutig, bleich und blass

Die Geister der Erschlagnen zu mir kdmen
Und vor mir weinten, was?

Wenn wackre Manner, die sich Ehre suchten,
Verstimmelt und halb tot

Im Staub sich vor mir walzten und mir fluchten
In ihrer Todesnof?

* Recht praktisch ist die handliche und billige Aus-
gabe des Alten Testamentes von Henne, die der Ver-
lag Schoéningh, Paderborn, der allbekannten Ausgabe
des Neuen Testamentes von Résch angegliedert hat.



Wenn tausend, tausend V'é'fer, Miitter, Brute,
So gliicklich vor dem Krieg,

Nun alle elend, alle arme Leute,
Wehklagten Uber mich?

Wenn Hunger, bése Seuch’ und ihre Noten
Freund, Freund und Feind ins Grab

Versammelten und mir zu Ehren krihien
Yon einer Leich' herab?

Was hilf' mir Kron' und Land und Gold und Ehre?
Die konnten mich nicht freun!

's ist leider Krieg — und ich begehre
Nicht schuld daran zu sein!

Geht es darum, den Kindern und ihren Fa-
milien in schweren Zeiten Trostgedanken zu
bieten, so konnen Strophen dienen, wie etwa
diese von Eichendorff:

Was gab’ es doch aut Erden,
Wer hielt den Jammer aus,

Wer mocht geboren werden,
Hieltst du nicht droben Haus!

Du bist's, der, was wir bauen,
Mild lber uns zerbricht,

Dass wir den Himmel schauen —
Darum so klag ich nicht.

Will man den Kindern die Gesinnung der
schlichten Hingabe an Gott einpragen, wie
moéchte es besser geschehen als durch die
beiden Strophen des bekannten Abendliedes
von Claudius: ,,Der Mond ist aufgegangen'":

Wir stolze Menschenkinder
Sind eitel arme Siinder
Und wissen gar nicht viel;
Wir spinnen Luftgespinsie
Und suchen viele Kiinste
Und kommen weiter von dem Ziel.

Goftt, lass uns Dein Heil schauen,
Auf nichts Verganglich's trauen,
Nicht Eitelkeit uns freun!
Lass uns einfaltig werden
Und vor Dir hier auf Erden
Wie Kinder fromm und frohlich seinl

Goftestiirchtige, volkstimliche Verse ‘m
Schwizerdiitsch werden, zumal wenn sie zu-
gleich das Heimatgefihl aufrufen, ihre Wir-
kung nie verfehlen.

Das Gemit der Jugend lasst sich kaum
tiefer erfassen, als wenn Deutschlehrer und
Lehrer der Musik zusammenstehen, um

durch eindrucksvolle Sprache und die Macht
der Tone im Verein den Herzen ungezwun-
gen das Gottliche einzugiessen.

Wie oft wird der Geschichtsunter-
richt Gelegenheit bieten, auf Gott als
Herrn der Geschichte in kluger Weise hin-
zudeuten. Auf die religidse Haltung segens-
reicher Fihrer der Menschheit. Auch gele-
gentlich auf die Bekehrung grosser Méanner,
so die eines Napoleon. Er, der Europa
knechtete, der den Papst ins Gefangnis
schickte und die Rechte der Religion viel-
fach mit Flssen trat, wie dieser kurz vor sei-
nem Tode zum vollen Glauben seiner Kind-
heit zurlckkehrte, wieder Christ wurde und
den Papst um Verzeihung bat. Wie er am
13. April 1821 sein Testament mit dem Satz
zu diktieren begann: ,Ich sterbe im katho-
lischen, apostolischen und rémischen Glau-
ben, in dem ich vor mehr als 50 Jahren ge-
boren worden bin". Wie er zwei Tage vor
seinem Tode die letzte Oelung empting und
wie es vor allem seine Mutter war, die durch
ihre Gebete und die Entsendung von Prie-
stern nach St. Helena auf die Seele ihres Soh-
nes einwirkte.

Auch in den naturwissenschaft-
| ichen Fachern ist es unschwer, vom Ein-
zelgeschehen auf das Ganzgeschehnis der
Welt, von den sich gesetzmassig vollziehen-
den Wirkungen naturlicher Krafte den Blick
auf den unermesslichen Kraftgeber selbst zu
lenken. Auf die untereinander vollig korre-
spondierenden Harmoniegesetze des orga-
nischen Geschehens und des mechanischen
Surrens in der gesamten Welt, die allerorten
den grossen Chordirigenten offenbaren. Er-
kenntnis kleiner Ordnungen fihrt zur Er-
kenntnis der allumfassenden Weltordnung;
das hat immer wieder bedeutende Gelehrte
zur staunenden Erkenntnis Gottes getiihrt. In
jedem Wissensbereich, selbst in der Re-
chen- und Messkunst, kann der Blick rein
sachlich auf den, der Mass, Zahl und Gewicht
von Anfang an gesetzt hat, freigemacht wer-
den, zur Tiefenerkenntnis des geheimen Zu-

643



sammenhangs aller Teile und aller Verande-
rungen in der Schépfung sowie zur héheren
Verehrung des allméchtigen Gottes.

Man mag einwerfen: werden religiose Ge-
danken in realen Schulfachern vorgetragen,
dann trdgt man von aussen etwas in sie hin-
ein, was nicht dazu gehort.  Freilich, das
kann ungeschickt gemacht werden und
dann vielleicht als ungehorige pietistische
Beeinflussung wirken. Geschieht es aber in
klarer Schlussfolgerung, dann ist es sowohl
echt wissenschaftlich wie fiur den Unterricht
notwendig zu nennen. Die grundlegenden
Lehrgedanken, die in alle Schulfacher hin-
eingehoren, die der Lehrer lebensvoll ab-
wandeln und den Kindern immer wieder an
neuen Beispielen klarmachen dirfte, sind
diese: Es gibt kein Gebiet von natirlichen
menschlichen Kenntnissen, das nicht mit den
Grundgesetzen der gesamten Weltschopfung
in ursachlicher Verbindung steht. Diese
GCesetze der Schdépfung aber
hat der Weltbaumeister Gott
von vorne bis hinten in die
Krdfte derNaturhineingelegt
Alles andere ist abgeleitete Ordnung und
bietet keine Grunderkenntnis.

Wo diese geistige Linie bis auf die Ganz-
heit und Einheit der Schopfung als Gottes
Werk nicht durchgezogen wird, da kommen
nur bruchstiickartige Kenntnisse zustande.
Da wird ein junger Mensch gleichsam nur
abgerichtet, aber nicht eigentlich erzogen.
Wir sehen die grauenhaften Auswirkungen
solcher Abrichtung in der ganzen heutigen
gottlosen Welt, in einer sogenannten mo-
dernen Bildung ohne den Geist des Lebens,
ohne Saft und Kraft, ohne Einklang und
Wohlklang, ohne Freude und Seelengliick,
die dann zuletzt zu einer Afterbildung des
geistigen Hochmuts zum Verderbnis der See-
len wird.

4. Seelen bilden. Da die neuzeit-
liche Bildung, seitdem die Weltweisheit sich
von der Gottesgelehrsamkeit losgelost hat,
auf allen Geistesgebieten keine klare Vor-

644

stellung mehr von der Beziehung des Gan-
zen zu seinen Teilen hat, vielmehr eigentlich
nur Teilansichten pflegt, hat sie den Lehrer
der Neuzeit mehr und mehr zum Fachlehrer,
zum Teillehrer gemacht. Der Lehrer sollte
aber im Grunde doch bei jedem fachlichen
Unterricht Ganzlehrer bleiben. Die El-
tern und Gott selbst erwarten, dass die Kin-
der in der Schule zu ganzen Menschen ge-
bildet werden; wo das nicht geschieht, wer-
den sie nicht furs Leben geschult. Wer ganz
Lehrer sein will, darf niemals die Seelenbil-
dung seiner Schiiler aus dem Auge verlieren.

Was kann es Schoneres und Erhebenderes
fiir den Lehrer geben, als wenn er sich gei-
stig ins Zentrum des Weltgeschehens hin-
einversetzt? Als wenn er von da aus die Kin-
der wohlbedacht in alle Wahrheiten des
menschlichen Geisteslebens einfthrt? Dann
erst rundet sich die Erkenntnisordnung im
Schiller. Dann entsteht allmahlich ein klares
Weltbild in ihm, dem sich jedes neu hinzu-
kommende Wissen harmonisch eingliedert.
Dann geht sein Geistesleben Hand in Hand
mit seinem Gemutsleben. Dann wachst zu-
gleich mit der Erleuchtung des Verstandes
der sittliche Mensch. Der Lehrer aber wirkt
auf diese Weise entscheidend mit, den jun-
gen Menschen das Ebenbild Gottes in seiner
Seele zum Bewusstsein zu bringen.

Ich ruhre hier mit Bedacht an die hoéchste
Aufgabe jedes Lehrers: an sein Aposto-
lat. Apostolisch aut die Seelen einzuwir-
ken, dazu ist in erster Linie allerdings der
Priester als Priester berufen. Jedoch ein je-
der Lehrer nimmt teil am kirchlichen Apo-
stolat. Wir wissen, wie dringlich der HI. Stuhl
das Laienapostolat empfohlen hat. Wir fih-
len alle, welche Bedeutung und Stosskraft
fur die Ausbreitung des Reiches Gottes ihm
zukommt. Im Laienapostolat aber steht der
Beruf des Lehrers als Erzieher der Jugend an
erster Stelle! Als Gehilfe Gottes wirken, Got-
tesgedanken in die Lehrfacher einbauen, die
sittliche Heranbildung der Kinder mit allen
Kraften zu fordern, das ist apostolische Lehr-



tatigkeit von hoher Wiirde und grosser Ver-
antwortlichkeit.

Je gottloser die Zeit wird, je gleichgil-
tiger sich die moderne Zivilisation gegen-
iber den Ewigkeitswerten verhalt, desto
mehr wachst die Verantwortung des
katholischen Lehrers fur die Seele eines je-
den Kindes, das ihm zur Erziehung Uberge-
ben wurde. Solche Verantwortung wachst
heute weit Uber die katholisch-kirchlichen
Kreise hinaus, bis in alle Christenheit, ja bis
in alle Menschheit.

Werden die Kinder ohne Gottesglauben
erzogen, so werden sie gegen den Gottes-
glauben erzogen. Das aber ist doch fur ein
jedes Schulkind die grosste Lebensfrage fur
Zeit und Ewigkeit, ob es Gott getreu bleibt
oder ob es Gott verabschiedet und alsdann
nicht zur Seligkeit gelangt. Weil die Ge-
fahr, den Gottesglauben zu verlieren, gegen-
wartig unvergleichlich grosser ist als zu
Grossvaters Zeiten, deswegen ist heute mehr
als je daran gelegen, was ein jeder Lehrer
jedem ihm anvertrauten Kind mitgibt in be-
zug auf Bindung an Gott, ob es sich dabei
nun um Kinder von Katholiken oder glaubi-
gen Protfestanten oder von Freigeistern han-
delt. In einer Schule, wo die Kinder aus ganz
verschiedenartiger religioser oder irreligioser
Umwelt kommen, bedarf es naturlich grosser
Klugheit und Umsicht, so zu lehren, dass alle
zu ihrem Recht kommen in Zunahme ihrer
Gotteserkenntnis. Ich glaube aber, man
braucht in der Gegenwart, wo es darum
geht, ob fur Gott oder gegen Gott, ob fir
Volkserhaltung oder fiir Volkszerstérung,
nicht allzu besorgt sein, dass gute Worte, die
auf eine in Gott verankerte Seelenbildung
abzielen, auch einen guten Ort finden.

L]

Soweit ich als Gastschweizer, der dies
reichgesegnete Land und Volk im Laufe der
Jahre gut kennen lermen durfte, es zu beur-
teilen vermag, gibt es in diesem Lande
ein grosses geistiges Gut, das ich friher

schon, wenn auch nicht so stark ausgepragt,
in anderen kleinen, vorwiegend germani-
schen Landern, so in Danemark und Holland,
gefunden habe: wie der Einzelne auch reli-
gics denkt, als friedlich gesinnte Landsleute
sind alle vereinigt durch den Fami -
liengeist der Nation, eben hier
des Schweizervolkes. Diese familidre Zusam-
mengehorigkeit baut hier im Lande offen-
sichtlich bei allen Gutgesinnten Bricken zwi-
schen den religiosen Bekenntnissen. Sie
schafft, wie man es am 1. August und am
allgemeinen Bettag wahrnehmen kann, Eini-
gungspunkte innerlichster Art. Deswegen
scheint es mir fir den katholischen Lehrer in
der Schweiz von besonderer Bedeutung zu
sein, dass er die religiose, die christliche
Formung der Kinder in der gehorigen see-
lischen Verbindung halt mit dem natur-
haften Denken des Volkes, wie
dieses hier allerorts von den Vatern her ge-
pflegt worden ist.

Echte Volksbildung vermag ja gar
nicht zu bestehen ohne religitse Bildung. Wo
die Seele wahrhaft gepflegt wird, wachst
beides in eins. Die Bildung des Volkes ist
selbstverstandlich naturhaft und gotthaft.
Das gesunde, einfache Volk kann eine Bil-
dung, die in lauter Einzelfacher autgeteilt ist,
gar nicht verstehen, — so wenig wie Urvolker
sie verstehen, die vom Heidentum zum Chri-
stentum gerufen werden. Der Landmann be-
trachtet die schone Schopfung unter dem
blauen Himme!l und den lieben Gott in der
Kirche: das ist seine Bildung! Eine Gelehr-
samkeit ohne Ehrfurcht vor diesen Machten
bleibt ihm unverstandlich. Ein Lehrer, der
seine Kinder in solchem Sinne nicht zu rech-
ten Volksmenschen und zugleich Christenmen-
schen erzieht, der verfehlt seine Autgabe und
entauscht alle guten Eltern. Er wird am ge-
segnetsten wirken, wenn er als Got-
tesmannmit Gottund zugleich
als Volksmann mit dem Volke
denkt Dann wird er seine Schiler so ent-
lassen konnen, dass in ihnen religiose und

645



vaterlandische Gesinnung, Gottesgeist und
Volksgeist als eine heilige Einheit in Erschei-
nung freten, wie es im hochsten Masse (als
in einem einzigartigen Beispiel der Ge-
schichte) bei dem schweizerischen Landes-
vater Nikolaus von Flie der Fall war.

*

In der unergrundlichen Schatzkammer der
katholischen Kirche haben wir alles, was
dem Kinde fur die Schulung seiner Seele,
was ihm fir jeden Beruf als geistige Grund-
lage, was ihm fir seine Familie, was ihm als
Volksmann und Staatsbirger, vor allem, was
ihm fir die ewige Seligkeit notwendig ist.
Deswegen hat der katholische Lehrer eine
noch héhere Verantwortung fir die Jugend
seines Vaterlandes als jeder andere Lehrer.
Wer mehr geben kann, der soll auch mehr
geben. So will es Gott, so diirfen es die
Menschen erwarten. Freigeistigen Lehrer-
kreisen fehlen die Grundkréfte der Ganzein-
wirkung auf junge Seelen. Sie wissen Ne-
benkrafte vielfach in gewandterer Art als wir
aufzurufen; davon konnen wir zuweilen ler-
nen. Wir jedoch haben im katholischen
Glauben und in der katholischen Geisteskultur
alle nur winschenswerten Kernkrafte.
Wir haben unermessliche, von Gott selbst in
die Menschheit eingepflanzte Lebenskrafte,
uns gespendet durch das Priestertum und die
hl. Sakramente, zur Verfigung, denen nichts
auf Erden gleichkommt. Uns fehlt auch gar
nichts an Stammwerten, an wurzelhafter Se-
genskratt. Das habe ich, mit Langbehn zu-
sammen, immer wieder aufs hochste anstau-
nen mussen, als wir, von aussen kommend,
mehr und mehr aus dem Lebensquell der hl.
Kirche schopfen durften.

Uns fehlt nur eins: wir mobilisieren die
unermesslichen Krafte unserer hl. Kirche nicht
gentgend! Auch nicht genlgend im Lehr-
amt. Die ehrw. Seherin A. K. Emmerick sah
einmal damalige katholische Kreise in Gestalt
einer Matrone vorgestellt, die mit einem ver-
schlossenen Kastchen voller Edelsteine hin-

646

und herirrte, aber nicht wusste, was darin
war ... Langbehn sagte wiederholt: ,,Was
ist das nur mit den verschlafenen Katholiken?
Entweder glauben sie doch an die Gegen-
wart des Heilandes im heiligsten Sakrament
oder sie glauben nicht daran. Wenn sie
aber daran glauben, so missen sie ganz an-
ders danach leben, und das misste tausend-
mal mehr in die Erscheinung treten.”

Unsere Losung kann nur die sein: Mo -
bilmachungaller Gotteskrafte
inuns, umunserem VYolk in un-
serer Jugend Gottes-
krafte zu erhalten und neu zu
erwecken. Das ist mehr noch als Grenz-
schutz, mehr noch als Verteidigung des Lan-

seine

des; das ist Bewahrung und Neuautbau der
hochsten Volksgiiter in lebendigen Seelen!
Das ist Flirsorge flr den gesunden seelischen
Blutumlauf der Heimat, damit er im Rhyth-
mus der Vater weiter pulsiert, die Menschen
einig erhdlt und zur ewigen Bestimmung
flhrt. Das ist wohl auch eine Kriegslosung
— gegen alles Bose; das ist aber zugleich
und weit mehr noch eine Friedenslosung —
fur alle, die guten Willens sind.

Fir ein solches Berufsziel ist keine innere
oder dussere Anspannung zu gross. Hier
geht es fir den katholischen Lehrerstand um
das Tiefste und Hochste auf Erden, um die
Zukunft des Vaterlandes, um die unsterb-
lichen Seelen und um — das Weltgericht
fur uns und unsere Kinder. Dafir heisst es
im Lehrberuf mutig alle Mittel, die gross-
ten wie die kleinsten, anzuwenden, um der
grossen Macht der Damonen und der viel-
fachen List der falschen Propheten herzhaft
und klug zu begegnen. Dafir miissen wir
alle, ob Lehrer als Priester, ob Lehrer im
weltlichen Amt, uns rusten durch viel Gebet
zur starken Arbeit. Dann werden wir in der
Kraft Gottes zunehmen und unsere ganzen
Eigenkrafte einsetzen fir jegliches Kind, das
uns anvertraut ist, eingedenk dessen, dass
sein Engel immerfort das Angesicht Gottes



schaut und dass wir alle einstmals vor dem
Angesicht Gottes Rechenschaft ablegen mus-
sen Uber unsere Verwaltung einem jeden

Kinde gegenlber, das zu uns Belehrung su-
chend aufgeschaut hat.
llanz. Benedikt Momme Nissen, O. P,

Der katholische Lehrer in konfessionell gemischten

und neutralen Schulen

Wiederholt wurde von katholischen Leh-
rern die Frage gestellt, wie sie es eigentlich
anzustellen hatten, um ihrer erzieherischen
Aufgabe gerecht zu werden, wenn sie in
konfessionell gemischten oder in neutralen
Schulen wirken mussten. Die Erziehung, so
behaupten sie mit Recht, beruht doch auf
der Lebensauffassung und diese wiederum
auf der Religion. Religion aber ldsst sich im
christlichen Sinne ausser einem positiven
Glaubensbekenntnis  nicht denken. Die
grosse Zahl unserer Schulen steht beiden
Konfessionen offen; in verschiedenen Kan-
tonen ist Uiberhaupt das Schulwesen verstaat-
licht, folglich interkonfessionell und neutral.
Da ist der Lehrer nun einmal gebunden: um
kein jugendliches Gewissen zu beunruhigen,
muss er, so scheint es wenigstens, uber
Glaubenssachen und es den
Geistlichen der einen und der andern Kon-
fession uberlassen, die Grundpfeiler der Er-
ziehung in den zwei oder drei Unterrichts-
stunden zu setzen. Schweigen, das ist na-
turlich eine Schwierigkeit fir den {iberzeug-
ten Menschen; denn wie will er besonders
die Gesinnungsfacher erteilen, ohne zu ur-
teilen, ohne Prinzipien einzuprégen, die das
Leben der Jugendlichen beleuchten sollen?
Wie will er iberhaupt erziehen, ohne an die
im Unterricht erklarten christlichen Grund-
wahrheiten anzuschliessen?

schweigen

Selbstverstandlich empfinden nur Uber-
zeugte Lehrer die Schwierigkeit, und nur sol-
che stellen die Frage, die es Uberhaupt ernst
nehmen mit ihrer Aufgabe. Den andern ver-
ursacht das Schweigen kein Bedenken; sie
beschrénken sich aut den Facherunterricht
und Uberlassen die Erziehung den Eltern und
den Lebensbedingungen ihrer Schiler, Ihr

negatives Verhalten nennen sie — nicht ohne
ein Funkchen Stolz — Anpassung und Klug-
heit. Indessen erwarten doch die verninf-
tigen und braven Eltern des einen wie des
andern Glaubensbekenntnisses, dass ihre
Kinder im wahren Sinne des Wortes erzogen
werden. Sie begreifen aber auch sehr wohl,
dass wahre Erziehung nichts anderes als Ge-
wohnung an Ordnung, Gehorsam, Ehrlich-
keit, Anstand, Gewissenhattigkeit, in einem
Wort: Charakterbildung bedeutet, und dass
sich diese nur aut dem Grunde der Religion
aufbaut. Es will uns doch scheinen, dass es
eine Anpassung und eine Klugheit gibt, die
keineswegs im Schweigen besteht, sondern
sich tfatsdchlich mit einem positiven christ-
lichen Wirken in Wort und Tat vereinbaren
lasst,

Es liegt uns naturlich fern, aus dem Leh-
rer einen Prediger zu machen. Der Katheder
der Schule ist keine Kanzel. Dass der Leh-
rer in seinem praktischen Leben seinem
Glaubensbekenntnis gemass handle, das ist
eine Konsequenz, ohne welche die Erzie-
hung nicht einmal denkbar ist. In der Schule
aber hat der Lehrer die Gesinnung und die
Geftihle, die seine Schuler von ihren Eltern
ubernommen haben, mit dusserster Ricksicht
zu achten. Dieser Takt gehort wesentlich zu
unserer Religion; denn die Kirche will keine
Aufdringlichkeit, noch weniger irgend ein
liebloses Draufgangertum. Die erste Gesin-
nung aber und die Gefiihle, welche die Kin-
der vom Elternhaus in die Schule mitbrin-
gen, das ist ein religioser Grundbestand, auf
dem der Lehrer das jugendliche Lebensideal
aufbauen kann und muss. Derjenige, der
schweigt, missachtet diesen religidsen
Grundbestand. Das Schweigen ist ein Nicht-

647



	Gotteskraft im Lehrberuf : Vortrag

