Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 12

Artikel: Individuum, Person und Gemeinschaft
Autor: Rohner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-534113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-534113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHULE

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 15. OKTOBER 1939

26. JAHRGANG + Nr. 12

Individuum, Person und Gemeinschaft *

L Individuum und Gemein-
schaft.

Individuum und Person werden heutzutage
scharf unterschieden. Deshalb wird das Ge-
samtproblem: Einzelmensch und Gemein-
schaft von uns in zwei Teilprobleme aufge-
l6st: ,,Individuum und Gemeinschaft’” und
.,Person und Gemeinschaft".

Der Unterschied Individuum und Person
ist im Verhélinis Leib-Seele begrindet. Man
dart aber den Leib des Menschen nicht als
das Individuum Mensch und die Seele nicht
als die Person Mensch fassen. Das versteht
sich ohne weiteres. Der Wahrheit kime man
schon etwas naher, wenn man den leiblichen
Einzelmenschen als Individuum und den gei-
stigen Einzelmenschen als Person ansprechen
wollte. Aber auch in dieser Ausdrucksweise
kdme die Wahrheit noch nicht voll zum Vor-
schein. Denn das Sein des Leibes und das
Sein der Seele, das Sein des Individuums und
das Sein der Person ist ein und dasselbe Sein.
Voll wird die Wahrheit erst sichtbar, wenn
der Unterschied von Individuum und Person
nicht in das Sein selbst, sondern in die Seins-
beziehungen gelegt wird. Ein und dasselbe
Sein des Menschen ist sterblich und unsterb-
lich. In Beziehung auf den Leib und alles das,
womit der Leib verbunden ist, ist das mensch-
liche Sein sterblich. Inbezug auf das Geistige
im Menschen und alles das, worauf das Gei-
stige abzielt, ist das Sein des Menschen un-
sterblich. Wir verstehen also unter dem Indi-

* Vortrage am Ferienkurs der kath. Mittelschul-
lehrerschaft in Freiburg.

viduum das konkrete Sein des Menschen, in-
sofern es dem Irdischen, also dem Raum-
Zeitlichen zugekehrt ist. Wir verstehen unter
Person das konkrete Sein des Menschen,
insofern es substantielle Anlage zum Ewi-
gen ist.

Der Mensch ist ein soziales Wesen. Bis in
die letzten Fasern des Seins ist alles Indivi-
duelle im Menschen gemeinschaftsverbun-
den, und bis in die letzten Fasern des Seins
ist das Ewige im Menschen, also das Person-
liche gemeinschattsverbunden.

Das ist eine Tatsache. Wer auf das hin-
schaut, was ich sehe, wird es ebenfalls sehen.
Es liegt ja ganz offen zutage. Um diese Tat-
sache geht es hier nicht. Es handelt sich viel-
mehr darum, wie und warum das Indi-
viduum gemeinschaftsverbunden ist.

Ich stelle die These auf: Der zeitge-
bundene Mensch (das Individuum)
soll gemeinschaftsverbunden
sein, damit er gottverbunden
werde.

Man sieht in der Formulierung der These
sofort die Mittelstellung der Gemeinschaft
zwischen dem Individuum und Gott. Und
der Sinn des Satzes homo naturaliter est ani-
mal sociale, der von Aristoteles so oft wie-
derholt und von Thomas von Aquin so oft
zitiert wird, kann schon hier deutlich sichtbar
werden.

Das Problem Individuum - Gemeinschaft
ist langst gelost. Ich denke dabei nicht an
die Losungen, die das Problem in der Ge-
schichte der Ethik durch Menschen getfunden
hat. Was Menschen festgestellt haben, dart

449



immer wieder von neuem der Kritik unter-
worfen werden. Ich denke an eine viel fri-
here und viel héhere Lésung, an die Lésung
des Problems durch Gott. Ueberhaupt hat
Gott alle Probleme, die wir stellen konnen,
schon zum vornherein geldst, aber nur auf
ganz allgemeine Weise. Unsere Losungen
haben an die Lésung Gottes anzuknipfen,
sonst sind es keine Losungen, sondern Ver-
wicklungen und Verwirrungen. Auf allen
Gebieten hat Gott alle Fragen in der Schép-
fung geldst. Die Frage Individuum und Ge-
meinschaft und ihre Beantwortung durch
Gott liegt in der Substanz des Menschen.

Die Substanz des Menschen, als Unter-
stand und Unterlage, ist doch wohl nichts an-
deres als der Untergrund, auf dem alles ruht,
was im Menschen ist und was aus dem Men-
schen werden kann.

Die Substanz des Menschen ist der Wur-
zelstock, aus dem alles erklart werden muss,
was im menschlichen Leben, dem gemein-
schaftlichen nicht weniger als dem indivi-
duellen, der Erklérung bedarf. Dieser Wur-
zelstock heisst: menschliche Natur.

Unsere menschliche Natur ist eine schon
in der Substanz strukturierte Einheit von Leib-
Seele - Geist. Diese Einheit ist wesenhafte
und zugleich personale Einheit.

Die menschliche Natur ist ein einheitliches
und einfaches Zentrum, aus dem die ver-
schiedenartigsten Neigungen entspringen:
Neigungen zu dem, was das Leben erhalt
und erhoht, Neigungen zu dem, was die
Seele erfreut, Neigungen zum Hochsten,
Letzten, Vollkommensten. Alle diese Neigun-
gen haben die Tendenz zu einem grossen
Ganzen, weil die Natur selbst ein grosses
Ganzes ist.

Und alle diese Neigungen werden durch
die Forderung durchtont und iibertont: Du
sollst ein Ganzes werden! Du sollst essen,
um zu leben, du sollst zufrieden und frohlich
leben, um dem geistigen Leben aufgeschlos-
sen zu sein. Man hort aus dieser Forderung
die Stimme Gottes, des Mandanten. Die Na-
tur selbst ist Mandatar Gottes.

450

Die menschliche Natur ist allen gemein-
sam. Sie umfasst und ibergreift alle ver-
niinftigen Individuen. |hr Mandat, das sie von
Gott empfangen hat, enthlt deshalb zwei
Gebote:

1. Sei Mensch! Vergiss nicht, dass du Erde
bist! Habe immer Boden unter den Fissen!
Sei Vollmensch! Du bist zu Grossem be-
rufen. Du bist fiir Gott gemacht.

2. Sei Mitmensch! Du bist nicht allein
Mensch. Schliesse dich nicht ab, schliesse
dich nicht aus! Alle, die wie du Menschen-
antlitz tragen, haben die gleichen Pflichten
und gleichen Rechte wie du, haben das
gleiche Ziel. Sei gut!

Die Natur selber als Mandatar Gottes ist
gut, immer gut, ja sie ist im tiefsten Grunde
nichts anderes als Liebe zum Guten. Die
Einzelmenschen jedoch, denen die Natur ihr
Mandat verkiindet, sind noch nicht von Natur
aus das, was sie in Wirklichkeit sein sollen.

Die Natur stellt allen in grossen Zigen den
Zweck vor Augen. Die Natur schenkt allen
die Freiheit. Denn frei soll der Mensch sich
selbst bestimmen; die letzten Entscheidungen
liegen bei ihm. Jeder hat die Fithrung seines
Lebens in seiner Gewalt. Er entwickelt sich
nicht, wie die anderen Naturwesen sich ent-
wickeln. Er verwirklicht sich selbst. Er ist
autonom. Er kann wahlen. Er ist in seiner
Art schopferisch titig. Er ist ein Ebenbild
Cottes. Er soll Personlichkeit werden, d. h.
das Bild Gottes ausgestalten.

Die konkreten Menschen sind nur mehr
oder weniger frei. Viele konnen sich nur
schwer selber fihren. Viele kénnen sich kaum
selbst ein richtiges Gewissen bilden.

Viele kommen mit diesen Mangeln auf die
Welt. Ich denke nicht an erblich Belastete.
Ich denke an jene, bei denen die Natur schon
im Ursprung durch dussere Umstande an der
Vollbildung behindert war. Bei vielen ist die
Erziehung mangelhaft, und bei andern ist die
Selbstbildung vernachlassigt. Kurzum: es gibt
eine Masse von Menschen, die zurlickbleiben
in ihrer Entaltung.



Der Wesens- und Naturkern aber ist in
allen der gleiche. Der Defekt kommt von
unten, von der Erde, von den raumzeitlichen
Faktoren. Es ist, wie wenn viele Erde in den
Augen und Erdschwere in allen Gliedern
hatten. Der Mangel macht sich zunachst im
Individuellen, das eben erdgebunden ist, und
erst von da aus im Persodnlichen geltend.

Die Natur aber will, dass alle, also auch
diese zum Ziele kommen. Auch fir sie gilt
die Forderung: Seid gut, seid vollkommen,
werdet gliicklichl Fir alle, fir die Hervor-
ragenden, Mittelm&ssigen und Zuriickgeblie-
benen stellt die Natur das Gebot auf: Erfiillet
das Sein! Naher zu Gott!

Und sie stellt nicht nur die Forderung auf,
sondern weist auch auf den Weg hin, auf
dem auch diese in die Hohe kommen. Und
dieser Weg ist die Gemeinschaft. Sie bildet
die menschliche Gemeinschaft nicht selber
aus, wie sie etwa die Tiere durch den Instinkt
zu Herden und Horden, zu Scharen und
Schwarmen und Haufen und Rudeln zusam-
menfihrt. Sie gibt ihr Naturmandat an die
Freiheit der Menschen weiter, und zwar vor
allem an die Vollfreien, die Starken, in denen
das Personliche iberwiegt, damit sie thr Wol-
len und Denken und Tun in den Dienst der
Gemeinschaft stellen. Und sie macht die Er-
fullung der Person zur Personlichkeit von der
Bedingung abhéngig, dass in der Menschen-
welt das Grosse und Starke sich in den Dienst
der Gemeinschaft stelle.

So gibt sie ihr Mandat an die Gemein-
schaft weiter. Die Gemeinschaft verbindet
die Starken mit den Schwachen, damit das
Schwache der Schwachen sich an das Starke
der Starken anlehnen konne und die Starken
durch den Dienst an den Schwachen noch
starker werden.

Rechte und Pflichten verteilen sich da-
durch der Gemeinschaft gegeniber verschie-
den, je nachdem das Individuum oder die
Person im Verhdltnis zur Gemeinschaft in
Frage kommt. Die erste Pflicht kommt der
Person zu, weil sie von der Natur bevorzugt
ist. lhr gegeniiber hat die Gemeinschaft

Rechte, weil sie von der Person abhangt. Die
zweite Pflicht kommt der Gemeinschaft zu
gegeniber den Individuen. Und dieser
Pflicht entspricht im Individuum das Recht,
weil das Individuum die menschliche Auf-
gabe nur dadurch erflllen kann, dass es von
der Gemeinschaft getragen wird.

Die Gemeinschaft, als Mandatar der Na-
tur, erfallt ihren Auftrag und ihre Aufgabe:

1. Durch die innere Solidaritat
ithrer Glieder untereinander.

2. Durch den dusseren Zusam-
menschluss aller.

Die Gemeinschaft ist ein lebendiges Ge-
bilde. Wo Leben ist, da ist auch eine Seele.
Und diese Seele ist die Solidaritdt. Man
nennt die Solidaritat sinnvoll auch Gemein-
schaftsgesinnung. Die Gemeinschaftsgesin-
nung besteht im Gefihl der Zusammengeho-
rigkeit und Mitverantwortlichkeit. Sie lasst
sich in der Formel ausdriicken: Alle fiir einen
und einer fur alle. Die Begriindung der Soli-
daritat in der menschlichen Natur sieht jeder
ein, der weiss, dass die menschliche Natur
in jedem Einzelnen und alle Einzelnen in der
gemeinsamen menschlichen Natur sind.

Amurspringlichsten ist die Soli-
daritét in der Familie ausgeprégt. In der
Familie liegt die Solidaritat allen Einzelnen
im Blute. Sie leben nicht nur flreinander,
sondern miteinander. Alle lieben miteinan-
der, alle freuen sich miteinander, alle leiden
miteinander, alle trauern miteinander, alle
hoffen miteinander, alle schaffen miteinander
und nicht nur fireinander, alle denken mit-
einander, essen miteinander, beten mitein-
ander. Das ist Solidaritat in ihrer urspring-
lichsten Gestalt.

Von der Familie geht die Solidaritét in das
Volk Uber. Die Volkssolidaritat wird durch
ein tiefes, elementares, natiirliches Verbun-
denheitsgefiihl mit allem, was das Wort
., Heimat" in sich birgt, konstituiert. Vater-
landsliebe ist nichts anderes als die Solidari-
tat des Volkes. Wichtiger als die Tat- und
Schlagkraft der Heere im Krieg ist die Soli-

451



daritédt des Volkes, die hinter den Heeren
steht. Die Kleinen nehmen am Volksleben
nicht weniger teil, als die Grossen. Darin
offenbart sich — und zwar auf entscheidende
Art — die Solidaritat des Volkes, durch die
nicht nur das Starke mit dem Starken, son-
dern auch das Starke mit dem Schwachen
verbunden wird.

Im gemeinsamen Heimweh nach der gan-
zen Wahrheit und nach dem vollen Gliicke
ist die Solidaritat der Kulturgemeinschaft be-
grindet. Ohne diese innere Solidaritat aller
in der Liebe zu der e inen Wahrheit und
der einen Tugend verflichtigt sich alle
Kultur in Scheinkultur, alles wird hohl. Es
fehlt die Seele. Statt Brot werden Steine den
Hungrigen vorgesetzt. Und weil die geistige
Solidaritét es ist, die allein die Kontinuitat im
geistigen Schaffen und Fortschreiten der
Generationen ermdglicht, muss die Kontinui-
tat im Augenblick unterbrochen werden, in
dem die Solidaritat aufhort. Die geistige
Solidaritat nimmt unter allen Arten derselben
die erste Stelle ein. Das Fehlen derselben
muss also schwerwiegende Folgen haben.
Eine dieser Folgen ist der Hass und die Ver-
bitterung der Massen gegen die Fihrer, der
Kleinen gegen die Grossen.

Am schmerzlichsten empfinden wir in un-
seren Tagen den Mangel an Solidaritat im
wirtschaftlichen Leben. Immer grosser wird
die Zah| derer, die im wilden Konkurrenz-
kampfe um die Existenz nicht mehr mitkom-
men konnen. Es fehlt eben die Solidaritat
Und warum schlagen alle, auch noch so
wohlgemeinten und klug ausgedachten Ver-
suche einer friedlichen Lésung der sozialen
Frage fehl? Weil die Voraussetzung einer
Wirtschaftsgemeinschaft  fehlt,
namlich die wirtschaftliche Solidaritat.

Woher kommt es, dass unsere Familien
immer mehr auseinanderfallen, dass das
Volksleben deutliche Zeichen des Verfalles
aufweist, dass die geistige Anarchie im
offentlichen Leben so rapide Fortschritte
macht, dass Volk gegen Volk, Volksteile
gegen Volksteile, Familie gegen Familie,

452

wirklichen

jeder gegen jeden ist? Wohar kommt der
Mangel an Solidaritat?

Wir haben den Brunnen aufgedeckt, aus
dem alle Wasser menschlicher Solidaritat
fliessen. Es ist die menschliche Edelnatur,
Nun hat der Liberalismus — das ist seine
grosse Schuld — diesen Brunnen verlassen
und Zisternen gegraben, die keinen festen
Grund haben. Er hat an die Stelle der Natur
die Freiheit gesetzt. Er hat das, was an der
ersten Stelle steht, an die zweite Stelle, und
das, was an zweiter Stelle steht, an die erste
Stelle gesetzt, D. h. er hat Gott abgesetzt
und an seine Stelle die Autonomie hinge-
setzt. Dieser radikale Umsturz der beiden
Grundwerte ist der tiefste Grund aller Um-
sturzbewegungen der Neuzeit, und zwar auf

allen Gebieten.

In der Technik ist der liberale Geist Mei-
ster. Aber mit der Technik allein ist es nicht
getan, weil eben der Mensch unendlich mehr
ist als nur Technik.

Die liberale Technik, die Frucht seiner
selbstandigen, freien Bewegung, muss genau
unterschieden werden vom &dusseren
Zusammenschluss, den die Natur
ihrem Mandatar, der menschlichen Gemein-
schaft, als Aufgabe zuweist.

In diesem ausseren Zusammenschluss soll
nach der Intention der Natur die innere Soli-
daritat sich &usserlich auswirken. Der Sinn
des &usseren Zusammenschlusses ist ein
doppelter:

1. Die innere Solidaritat zu fordern;

2. sich gegen die Feinde der Solidaritat
wirksam zu verteidigen.

Deshalb ist der Zusammenschluss je nach
der Art der Gemeinschaft ein verschiedener.
Der Familienzusammenschluss ist etwas an-
deres als der wirtschaftliche Zusammen-
schluss, der Zusammenschluss eines Volkes
ist etwas anderes als der kulturelle und poli-
tische Zusammenschluss. Ein kluges Fiihrer-
auge wird in jeder dieser Spharen das Rich-
tige heraustinden. Und sein Auge wird umso



heller sein, je reiner das Solidaritatsgefiihl
in ihm lebt.

Ist dagegen das Aeussere vom Inneren los-
gerissen, wird organisiert, bloss um zu orga-
nisieren, dann wird das Organisationsnetz
immer weiter gespannt, so dass die Gemein-
schatt schliesslich in den Organisationen er-
stickt, Das ist heute der Fall.

Statt, dass die Einheit gefordert wiirde,
wird der Zwiespalt vergrossert. Statt der Ein-
tracht entsteht immer neue Zwietracht. Bald
wird unser Volk derart durch Organisationen
aufgeteilt sein, dass von einem Volksganzen
nicht mehr die Rede sein kann. Richtet doch
den Blick auf das Ganze, wie die Natur es
tut! Das sollte das Losungswort von heute
werden.

In der christlichen Gemeinschaft
ist unser Problem ,,Individuum und Gemein-
schaft’” auf géttliche Weise gelést. An die
Stelle unserer gemeinsamen Natur tritt Chri-
stus. In lhm ist die Fille des Lebens. Er ist
das Zentrum des neuen Lebens und des
neuen Reiches.

Als Jesus das offentliche Leben begann,
schickte Johannes der Taufer einige seiner
Jinger zu lhm mit der Frage: Bist Du es, der
da kommen soll, oder sollen wir auf einen
anderen warten? Und Jesus sprach: ,,Saget
dem Johannes: Die Blinden sehen, die Tau-
ben héren, die Lahmen gehen, die Aussat-
zigen werden geheilt, die Zertretenen wer-
den aufgerichtet, den Armen wird das Evan-
gelium gepredigt.’” Und wahrend seines
ganzen Ooffentlichen Lebens waren die aus-
gesprochenen Lieblinge Jesu: die Kinder, die
Armen, das treuherzige Volk und die reu-
mitigen Sinder. Eines der letzten Worte
Jesu war: ,,Ein neues Gebot gebe ich euch,
dass ihr einander liebet (soweit ist es nicht
neu, weil schon in der Natur fundiert), wie
lch euch geliebt habe"” (darin
liegt das Neue).

Also: Alles Weltverbundene muss mit
Christus in seinem Reiche verbunden sein,
damit es mit dem Vater verbunden werden
konne.

II. Person und Gemeinschaft.

Das Problem ,,Person — Gemeinschaft"
ist weit wichtiger, als das Problem ,,Individu-
um — Gemeinschaft'. In erster Linie ist das
Problem dem Leben gestellt. Als Schulpro-
blem figuriert es erst an zweiter Stelle. Dop-
pelt schwer aber wird der Schule die Lésung
dieses Problems, weil es gegenwértig im
Leben eine Lésung findet, die der Weisheit
unserer Schule schnurstracks entgegengesetzt
ist. Im Leben der Gegenwart tut die Ge-
meinschaft, namentlich die politische Ge-
meinschaft so, wie wenn sie ein Leben fir
sich fihrte, ganz unabhangig vom Leben der
Einzelnen, wie wenn der Einzelne nur tun
dirfte, was die Gemeinschaft ihm vor-
schreibt. An der Wiege erscheint die Poli-
zei, am Grabe erscheint wieder die Polizei
und von der Wiege bis zum Grabe ist unser
Leben von der Polizei begleitet.

Zwischen der Person und der Gemein-
schaft besteht kein Mittel — Zweckverhalt-
nis. Dieses Verhalinis ist der Tierwelt wesent-
lich, weil das Einzeltier das ganze Sein und
den ganzen Sinn des Seins von der Spezies
her hat. Demgegenlber muss gleich anfangs
scharf betont werden, dass das Uberragende
Sein und der Uberragende Wert, der im Ge-
meinschaftswesen zum Ausdruck kommt,
letztlich in den Personen verankert ist und
uber die Gemeinschaft hinausgreift.

Wird unsere Frage so gestellt: Ist die Per-
son der Gemeinschaft oder ist die Gemein-
schaft der Person wegen da, dann kann eine
verniinftige Losung nicht gefunden werden.
Denn nicht um ein Entweder-Oder, sondern
um ein Sowohl — Als auch handelt es sich
bei unserem Problem. Die Person ist hoher
als die menschliche Gemeinschaft, und zwar
schlechthin, weil die Person eine Substanz,
die Gemeinschaft dagegen keine Substanz
ist. Die Gemeinschaft ist hoher als die Per-
son, aber nur in gewisser Beziehung, insofern
namlich die Gemeinschaftsordnung die Per-
son Uberragt.

453



Wir nehmen das Resultat unserer Unter-
suchung in der Form einer These vorweg:
Der gottsuchende Mensch (die
Person) der Gemeinschaft
dienen, um Gott zu finden.

soll

Eine Grundtatsache und eine Grundforde-
rung bilden das Fundament meiner Erdrte-
rungen. Die Grundtatsache unseres Lebens
ist die: Der Mensch, als verninftiges Indivi-
duum, ist ein wesentliches und persénliches
Ganzes, in dem drei Seinsschichten, die leib-
liche, die seelische und die geistige Seins-
schicht zu einer Einheit des Seins verbunden
sind. Das ist keine blosse Hypothese, kein
Postulat, sondern eine Tatsache, die allen
sichtbar wird, sobald sie den Blick darauf
richten. Die Person ist der substantielle Tra-
ger des Seins und aller Wesensbeziehungen
im Menschen. Die Person, als Person, in der
Seinsordnung gesehen, ist ein gegebenes,
ein in sich ruhendes, bei sich bleibendes
Ganzes.

Die Grundforderung unseres Lebens, die
aus der Grundtatsache sich erhebt, spricht
sich so aus: Sei, was du bist! Du bist von
Natur ein Ganzes, sei auch in deiner Freiheit
ein Ganzes! Du bist von Natur vernlinftig,
bleibe auch in deinem Leben immer ver-
niinftig! Erfille gewissenhaft die Aufgabe,
die deine Natur dir in grossen Zigen vor-
zeichnet! Werde Personlichkeit! Unter Per-
sonlichkeit verstehen wir jenes Ganze, das
der Mensch frei, gewissermassen schopfe-
risch, in sich selbst hervorbringt. Die Person-
lichkeit ist jene innere Welt, an der
jeder Einzelne in der Zeit seines Lebens
arbeitet, die jedes Einzelnen eigenstes Eigen-
tum ist und fir die jeder Einzelne vor Gott
und der Gemeinschaft und seinem Gewissen
verantwortlich ist.

Die Person also lebt sich in die Personlich-
keit hinein. Durch die Personlichkeit wird
die Person Vollperson. Die Personlichkeit
ist die Seinserfiillung der Person. Die Per-
sonlichkeit nimmt die Mittelstellung ein zwi-
schen der Person und der Gemeinschaft.

454

Durch die Personlichkeiten erweitern sich
die Personen zur Gemeinschaft. Wir begeg-
nen innerhalb der Geschichte des mensch-
lichen Denkens immer und immer wieder der
Ansicht, dass die menschliche Gemeinschaft
so eine Art Substanz sei. Dem Individualis-
mus gegeniiber, der in der Gemeinschaft
nichts anderes sieht, als einen Haufen zu-
sammengeratener Individuen, die in stan-
digem Kampf ums Dasein zueinander stehen,
haben diese Denker insofern recht, als sie in
der Gemeinschaft das Eigenartige, das Eigen-
gesetzliche, das Hohere, das alle Individuen
Ueberragende betonen. Sie sind aber im
Unrecht, weil sie den Wert der Person und
Personlichkeit nicht erfassen und deshalb
nicht sehen, wie die Person kratt ihrer Per-
sonlichkeit Uber alle Individuen hinauswach-
sen kann. Um das zu sehen, muss man den
Blick auf folgendes richten: Die menschliche
Person ist keine Spezies, sondern ein Indi-
viduum der Spezies Mensch. Kraft der spezi-
fischen Natur sind alle Menschen eins. An
dieser Stelle gewahren wir die substantielle
Seinsverwurzelung der Gemeinschaft in den
Personen. Man muss also die Substanz der
menschlichen Gemeinschaft nicht in der Ge-
meinschaft selbst, sondern in der Person er-
blicken. Die Person als Wurzel der Person-
lichkeit ist zugleich Wurzel der Gemein-
schaft. Aus der gleichen Wurzel streben
zwei Stamme nach zwei verschiedenen Rich-
tungen hin empor. In der Richtung nach
innen und auf das eigene Selbst entsteht die
Personlichkeit; in der Richtung nach aussen
und auf das andere Selbst entsteht die Ge-
meinschatt. Und das ist wieder nicht so zu
verstehen, als lebte der Mensch zuerst in-
wendig und misste dann nachtraglich aus
sich heraustreten, um mit den anderen in
Berlihrung zu kommen. Unser Auge ruht ja
auf der Aussenwelt und unser Ohr hingt an
der Umwelt und unsere Sprache bezieht sich
aut unsere Mitwelt. Und das Sprechen ist
uns ebenso naturlich wie das Denken.

Im Gegensatz also zur substantiellen Ein-
heit der Person sind sowohl Persénlichkeit



als auch Gemeinschaft akzidentelle Einhei-
ten. Wesensgemass ist dabei das Ganze der
Personlichkeit viel geschlossener als das
Ganze der Gemeinschaft, weil die Person-
lichkeit dem Grunde, der Person viel naher
steht als die Gemeinschatt.

Das Fundament ist gelegt. Wir beginnen
mit dem Aufbau der Gemeinschaftt aus
der Person. In der Ordnungseinheit (unitas
ordinis) der Gemeinschaft sind zwei Geflge
scharf auseinanderzuhalten, der Ordo
partium ad invicem (die Ordnung
der Teile zueinander) und der Ordo
partium ad totum (die Ordnung der
Teile zum Ganzen).

Fir das erste dieser beiden Geflige
gelten drei Aufbaugesetze, die alle
drei im Personsein fundiert sind.

Das erste Gesetz ist das Gesetz
der Mitteilung und der Teilnahme. Wie das
Kausalitatsgesetz (philosophisch, nicht natur-
wissenschaftlich genommen) den Zusammen-
hang und die Ordnung der materiellen Welt
begriindet, so begrindet das Gesetz der
Miteilung (communicatio) und der Teil-
nahme (participatio) den geordneten Zu-
sammenhang der Menschen in der Gemein-
schaft. Es sind wohl alle Menschen von Natur
aus eins. Aber es sind nicht alle Menschen
von Natur aus gleich. Die einen haben einen
grossen Drang zur geistigen Betatigung, und
zwar von Jugend auf, die anderen neigen
von Jugend auf mehr zu korperlicher Arbeit.
Die einen bringen von Natur aus hervor-
ragende Gaben mit in den Beruf, den sie
erwahlen, andere sind mittelmassig und wie-
der andere nur schwach begabt. Alle diese
sind gebend, alle diese sind nehmend. Die
viel haben, geben viel, die wenig haben,
geben wenig. Nur die berufslosen Tauge-
nichtse geben nichts, weil sie nichts tun und
darum nichts haben. Und alle sind nehmend,
nicht nur in dem Sinne, dass jeder fur den
Unterhalt seines Lebens in mancher Bezie-
hung auf die Frucht der Arbeit eines anderen
angewiesen ist, sondern auch in dem Sinne,
dass der Hohere viel Anregungen vom Nie-

deren empfangt. Die Eltern verdanken vieles
ihren Kindern, der Lehrer lernt von seinen
Schiilern. Es gibt eine Tugend des richtigen
Mitteilens und eine Tugend des richtigen Teil-
nehmens, und vom Bestand dieser Tugenden
und ihres Ausgleiches hangt die menschliche
Gemeinschaft in allererster Linie ab. Die
Person ist gebend.

Das zweite Baugesetz der Ge-
meinschaft lautet so: Die Gemeinschaft baut
sich von oben nach unten, nicht von unten
Ich erklare mich. Die Person
ist ein Ganzes, das aus drei Seinsschichten,
der leiblichen, seelischen und geistigen
Schicht besteht. Diesen drei Seinsschichten
entsprechen drei Wertschichten, die Schicht
der leiblichen, die Schicht der seelischen, die
Schicht der geistigen Werte. Wie in der
Person das Geistsein die Grundkonstituante
bildet, so wird auch in der vollkommenen
Person, also der Personlichkeit, der geistige
Wert — und unter den geistigen Werten der
religiose Wert — die hochste und beherr-
schende Stelle einnehmen. Nur so kann die
Person sich zu einem Ganzen gestalten.

Weil nun aber nur soviel in der Gemein-
schatt ist, als vorher in Personen war, wird

nach oben auf.

die menschliche Gemeinschatt naturnotwen-
dig ebenfalls drei Gemeinschaftsschichten
aufweisen, eine geistige Kulturgemeinschaft,
eine seelische Lebensgemeinschaft und eine
materielle Wirtschaftsgemeinschaft. In jeder
konkreten Gemeinschaft, schon in der Fami-
lie, finden sich diese drei Gemeinschaftsord-
nungen scharf ausgepragt. Zu einem natur-
wuchsigen Ganzen aber verwachsen diese
drei Gemeinschaften nur dann, wenn die gei-
stige Gemeinschaft der Lebensgemeinschaft
und die Lebensgemeinschaft der wirtschaft-.
lichen Gemeinschaft tbergeordnet ist.

Zum gleichen Ergebnis kommen wir, wenn
wir — von der Wertstruktur der Persénlich-
keit absehend — unser Auge direkt auf die
Wertstruktur der Gemeinschaft richten. Die
Gemeinschaftswerte verhalten sich zueinan-
der wie Kreise, die ineinander liegen, so dass
der weiteste Wert alle anderen einschliesst.

455



Der weiteste Wert ist der gottliche Wert,
darunter liegt der geistige Kulturwert, dann
kommt der Lebenswert, endlich der mate-
rielle Nutzwert. Die Ordnung der Gemein-
schaftswerte aber fundiert die Ordnung der
Gemeinschaften. Mithin ist die religiose Ge-
meinschaft, die die ganze Menschheit um-
fassen soll, die weiteste Gemeinschaft. Da-
gegen wird es nie eine Kulturgemeinschaft
auf Erden geben, die so weit ist, wie die
Menschheit. Die verschiedenen Kulturkreise
dirften wohl die letzten méglichen Rahmen
sein, innerhalb deren sich ein mehr oder
weniger gemeinsames Kulturleben entfaltet.
Viel enger ist der Kreis der Lebensgemein-
schaften, weil diese erdverbunden sind. Die
wirtschaftliche Gemeinschaft kann wohl zur
Weltwirtschaft werden. Je weiter aber das
gemeinsame Wirtschaftsleben sich ausdehnt,
umso lockerer wird die innere wirtschaftliche
Verbundenheit.

Karl Marx hat in seiner ,,Materialistischen
Geschichtsauffassung'’ diese Ordnung umge-
kehrt, indem er das Schwergewicht des ge-
meinschaftlichen Lebens in das Wirtschafts-
leben verlegt und das soziale, sittliche, poii-
tische, religiose Leben als Exponenten der
Nationalokonomie ansieht.

Der Nationalsozialismus halt als Weltan-
schauung an der Meinung fest, dass Rasse
und Volk die mass- und ausschlaggebenden
Faktoren menschlicher Geschichte seien und
dass die Religion, die Sittlichkeit, das Recht,
die Politik mit Einschluss der Kunst und der
Wirtschaft sich ganz und gar in den Dienst
von Rasse und Volk zu stellen haben. Wur-
den diese Bewegungen des nationalen und
gewohnlichen Sozialismus ihr Ziel erreichen,
dann ware es um die menschliche Gemein-
schaft geschehen, gerade so gut, wie es um
eine Person geschehen ist, die sich nicht an
die Forderung der Rangordnung der Werte
halt.

Das dritte Grundgesetz im Auf-
bau der Gemeinschaft kann so formuliert
Die Gemeinschaft baut sich von
innen nach aussen und nicht von aussen nach

456

werden:

innen auf. Fir das persdnliche Leben wird
dieser Grundsatz allgemein anerkannt. All-
gemein wird behauptet, dass die person-
liche Vollkommenheit zunachst im Innern
liege und erst in zweiter Linie im Aeusseren
sich offenbare. Es liegt mir nun daran, die-
sen Gedanken auch in der Gemeinschaft zur
Geltung zu bringen.

Je mehr etwas Eigengut wird, um so mehr
kann es Gemeingut werden. Der Satz klingt
paradox, weil Gemeingut und Eigengut Ge-
gensatze sind. Und doch bleibt es wahr, dass
etwas in dem Masse Gemeingut aller werden
kann, als es innerstes Eigentum des Einzelnen
geworden ist. Beispiele: Die Wahrheit liegt
im Urteil, in dem uns ein Sachverhalt gegen-
standlich wird. Und je immanenter ein Urteil
ist, um so eigener wird uns die Wahrheit. Die
Woahrheit kann aber den andern nur in Satzen
mitgeteilt werden, die Ausdriicke von Urtei-
len sind. Also wéchst der gemeinsame Schatz
idealer Wahrheiten in dem Masse, als die
Einzelnen die Wahrheiten sich innerlich zu
eigen machen. Zum guten Leben wird der
eine durch das gute Beispiel des andern an-
geregt. Je harmonischer aber die Tugend im
Innern des einen befestigt ist,um so leuchten-
der wird sie ausserlich als gutes Beispiel vor
den andern hervorstrahlen. Je mehr die Ein-
zelnen ihren Leib und die leiblichen Triebe
beherrschen, um so reiner und kraftvoller
wird die Lebensgemeinschaft sein. Je mehr
der persénliche Mensch Herr ist (ber die
ausseren Gditer, um so mehr wird er geneigt
sein, davon anderen mitzuteilen. Auf allen
Gebieten also bestétigt sich der Satz, dass
die Natur beim Aufbau der Gemeinschaft
vom inneren Ausbau der Personlichkeit be-
ginnt und dass dementsprechend auch die
Reform der Gemeinschaft von der Reform der
Person ausgehen muss.

Die Rickwirkung der Gemeinschaft auf die
Personen geht so vor sich: Die guten Men-
schen schatfen einen geistigen Raum, in dem
wir leben und uns bewegen. Das ist der gute
Geist der Gemeinschaft. Nebenbei gesagt:
Auch die schlechten Menschen schaffen einen



geistigen Raum, in dem die schlechien Men-
schen leben und sich bewegen. Die guten
Menschen verknipfen ihr Leben méglichst
enge mit dem guten Leben, das sie durch
die Tradition als Erbe Uberkommen haben.
Nebenbei gesagt: Die schlechten Menschen
sind immer ganze oder halbe Revolutionare.
Herrscht nun in der Gemeinschaft der gute
Geist, dann finden die starken Geister daran
ihren Ruckhalt; die Kleinen aber und die
Schwachen und die Zuruckgebliebenen, alle
die sich selbst nicht helfen koénnen, kommen
im gemeinsamen, guten, geistigen Raume —
wie von ihm getragen — auch in die Hohe.
Wenn also Aristoleles und Thomas von
Aquin immer und immer wiederholen, dass
das Bonum proprium propter bonum com-
mune sei, so wollen sie damit in erster
L inie sagen, dass alle, die Gebenden und
die Nehmenden, in der Gestaltung ihres per-
sonlichen Lebens darauf Bedacht nehmen
mussen, dass die offentliche, geistige Luft,
die wir einatmen, rein, gesund und kraftig
sei. Ohne Bild, rein philosophisch gespro-
chen, heisst das: Das ganze Netz realer, pra-
dikamentaler Beziehungen, die zwischen den
Einzelpersonen gespannt werden, mussen mit
der gemeinsamen menschlichen Natur und
ihren Forderungen korrespondieren.

Mit diesem Hinweis auf unsere gemein-
same Natur habe ich den Finger gelegt auf
das Ganze, das im Ordo partium ad in-
vicem schon mitgegeben war und jetzt im
Ordo partium ad totum zur weiteren Unter-
suchung steht. Das Ganze, das Totum, war
bisher hinter uns. Jetzt tritt es vor uns hin.
Bisher arbeitete es versteckt. Jetzt tritt es
offen zutage. Bisher sahen wir das Ganze nur
in den Teilen, jetzt werden wir die Teile im
Ganzen sehen.

Es ist auffallend, dass sowohl Aristoteles
als auch Thomas von Aquin das Verhaltnis
der Teile zum Ganzen der menschlichen Ge-
meinschaft an der militarischen Organisation
uns klar zu machen suchen. Das taten sie
wohl deshalb, weil die stramme Zusammen-
fassung aller lebendigen Teilkrafte zu einem

Ganzen nirgends so deutlich in die Augen
springt, wie in der Heeresorganisation. Das
Heer ist der typische Fall einer unitas ordinis.
Der Endzweck des Heeres ist die sieghafte
Verteidigung des Vaterlandes wider seine
Feinde. Die einzelnen Krieger haben diesen
Zweck nur als Teile des Heeres im Auge. Die
Tatigkeit des Heeres ist spezifisch verschie-
den von der Tatigkeit der Einzelnen, weil die
Einzelnen ihre Tatigkeit nur in der geregel-
ten Ordnung des Ganzen setzen dirfen.
Selbstverstandlich aber darf die milita-
rische Ordnung nicht mit der gesellschaftli-
chen Ordnung Uberhaupt verwechselt wer-
den. Diese Selbstverstandlichkeit hat man in
den letzten 150 Jahren ibersehen, sonst hatte
die Militarisierung des gemeinschaftlichen
Lebens nicht in dem Umfange geschehen
konnen, wie es fatsdchlich geschehen ist.
Wohl muss die Wirtschaftsgemeinschatft
— und nicht nur das Wirtschaftsleben, wie
es heute geschieht — organisiert werden,
aber nicht militadrisch, sondern okonomisch,
d. h. nach Gesetzen, die der Natur und dem
Zweck des wirtschaftlichen Lebens entnom-
men sind. Auch die Lebensgemeinschaft
muss organisiert werden, aber nicht milita-
risch, sondern so, wie es der Natur und dem
Zweck der Familie und des Volkes entspricht.
Erst recht sollte die geistige Kulturgemein-
schaft organisiert werden, aber nicht milita-
risch, sondern in der Weise, wie das Wesen
und der Zweck geistiger Kultur es verlangt.
Fur die Organisation nun gilt im allgemei-
nen die Regel: Je dusserlicher das
Ganze ist, dem viele Agentien dienen, um
so straffer muss die organisatorische Zusam-
menfassung der zusammenwirkenden &usse-
ren Krafte sein und umgekehrt: Je inner -
licherdasGanze ist, um so zarter, beweg-
licher, geschmeidiger muss die Organisation
desselben sein. So ist, wie schon gesagt, die
militarische Organisation die festeste von
allen, weil die Schlagkraft des Heeres vom
Zusammenwirken der Einzelnen und der ver-
schiedenen Truppenteile abhangt. Dagegen
ist die Organisation des Bildungs- und Erzie-

457



hungswesens in der geistigen Kulturgemein-
schaft ganz anderer Art, weil das Wissen und
Wollen und Konnen der vielen Faktoren, die
hier zusammenarbeiten, wesentlich von in-
nen her bedingt ist.

Wenn man bedenkt, wie vieles beruck-
sichtigt werden muss, wenn die Organisation
einer Gemeinschaft eine sinnvolle sein soll,
nédmlich: die Aufgabe, die die betreffende
Gemeinschaft zu erfillen hat, die verschie-
denen Neigungen und Begabungen derjeni-
gen, die an der Erfillung der gemeinsamen
Aufgabe teilnehmen, die Freiheit der Einzel-
nen, die nie unterdrickt werden darf —,
dann wird man einsehen, dass die Forderun-
gen, die an die fihrenden Personlichkeiten
gestellt werden, sehr grosse sind. Es genlgt
nicht, dass ein Machtmensch mit einer Macht-
stimme pfindige Machtworte an die ohn-
méachtige Menge richtet, damit dann seine
Machtorgane mit lauter Machtmitteln ein
Machtvolk und ein Machtreich zusammen-
schmieden.

Von der politischen Organisation aber
rede ich hier nicht, weil im Ill. Abschnitt dar-
uber weiter die Rede sein wird.

Nur das muss noch ausdriicklich betont
werden, dass beim Ausbau der Gemeinschaft,
d. h. bei der Ordnung der Teile zum Gan-
zen, die persénlichen Tugenden zu sozialen
Tugenden werden.

Man nennt die Fihrer der Gemeinschaften
..grosse Personlichkeiten'’. Der Ausdruck ist
gut gewédhlt, wenn mit ihm der Sinn verbun-
den wird: Persdnlichkeiten, die ihre Tugend-
werte aut das grosse Ganze richten. Wie die
Gemeinschaft die Erweiterung der Person-
lichkeit ist, so ist die soziale Klugheit die Er-
weiterung der personlichen Klugheit. Mit
einem hervorragenden Scharfblick und einem
Verantwortlichkeitsgefiihl
sieht der Flhrer die Ordnung, in der das vor-
geschrieben wird, was fir alle gut ist. Der
Widerhall dieser Klugheit im Fihrer ist das
Vertrauen der Untergebenen, die ihm willig
folgen. Das richtige Geben und richtige
Nehmen, das in der Ordnung der Teile zuein-

458

ausgesprochenen

ander eine so wichtige Rolle spielt, wird zum
richtigen Befehlen und zum richtigen Gehor-
chen — oder allgemeiner gesagt — zum
richtigen Fiihren und richtigen Folgen in der
Ordnung der Teile zum Ganzen.

Die Frage also: welches sind die Pflichten
der Person der Gemeinschaft gegeniber?
kann dem Gesagten zufolge nur so lauten:
Die Pflicht, die alle Pflichten der einfachen
Person der Gemeinschaft gegeniber in sich
schliesst, ist, Personlichkeit zu werden, etwas
einfacher ausgedriickt: tugendhaft zu wer-
den. Dann wird das Verhéltnis des Einen zum
Andern von selbst ein geordnetes sein. Die
Pilicht, die alle Pflichten der fiihrenden Per-
son der Gemeinschaft gegeniber ein-
schliesst, ist, soziale Personlichkeit zu wer-
den, bescheidener gesagt, die sozialen Tu-
genden, insbesondere die soziale Klugheit
zu Uben, dann wird das Verhaltnis der Teile
zum Ganzen von selbst ein gutes werden.
Und in der Mitte dieser beiden Pflichten
liegt unser aller Wunsch, je und je die rech-
ten Manner am rechten Orte zu sehen.

In der Gbernatirlichen Ordnung
tritt an die Stelle der menschlichen Natur und
der menschlichen Gemeinschaft die Person
Christi und sein mystischer Leib. Im Reiche
Christi ist die Person alles. Zunachst die
Person Christi, dann die Person der Heiligen.
Im Reiche Christi kénnen auch die Kleinen
und die Einféltigen Personlichkeiten werden,
ja unendlich mehr als nur Personlichkeiten,
sie konnen Heilige werden. Im Reiche Christi
geht alles von oben nach unten, von innen
nach aussen aus, weil Christus der Commu-
nicans und alle anderen die Participantes
sind. st das Reich Christi am Ende der Tage
vollendet, dann wird Gott alles in allem sein.

. Rasse— Volk—Nation —
Staat

1.

In neuerer Zeit ist viel iber Rasse — Volk
— Nation — Staat gesprochen und geschrie-
ben worden. Und je mehr die Forscher und



Gelehrten sich mit diesen sozialen Gebilden
beschaftigen, um so wirrer gehen die An-
sichten durcheinander und gegeneinander.
Der Grund aller Missverstandnisse liegt in
der einseitigen Methode unserer Ge-
lehrten und Forscher. Sie stellen Rasse —
Volk — Nation — Staat nebeneinander, tren-
nen sie mdglichst scharf voneinander, so dass
ihr Ineinander mehr und mehr im Dunkel
verschwindet. Das modene Auge hat keinen
Blick mehr tir das Wesen. Die Folge ist, dass
schliesslich Gedankenkonstruktionen
herauskommen, die mit der geschichtlichen
Wirklichkeit nichts mehr zu tun haben.

Die einzig richtige Methode in der Be-
handlung und Lésung dieser vier Probleme
ist die Methode des hl. Thomas. Weil das
Auge des hl. Thomas einfach war, darum
richtete sich sein Blick immer auf das Ganze.
Jedes menschliche Ganze ist wandelbar und
jedes menschliche Ganze ist unwandelbar,
in verschiedener Hinsicht. Thomas ubersah
nirgends das Wandelbare, er suchte aber
darin das Unwandelbare. Rasse — Volk —
Nation — Staat sind vier sehr wandelbare
soziale Einheiten, wie die Geschichte lehrt.
Aber Rasse bleibt immer Rasse und Volk ist
immer Volk und Nation ist und bleibt Nation
und Staat bleibt und ist immer das, was er ist,
trotz alles Wandels und Wechsels seiner For-
men.

vier

Ich habe also in begrifflicher Form das
Wesen der Rasse, das Wesen des Volkes,
das Wesen der Nation und das Wesen des
Staates vorzulegen. Da aber jedes dieser
vier unwandelbaren Gemeinschaftswesen in
der konkreten, also wandelbaren Ausgestal-
tung in einem Wesenszusammenhang mit
den je drei anderen Gemeinschaften steht,
muss in der Begriffsbestimmung eines jeden
auch auf diese Wechselbeziehung Riicksicht
genommen werden.

Die Rassenforschung hat erst in neuerer
Zeit begonnen. Das Mittelalter kannte wohl
eine Philosophie der Rasse. Die Eigentim-
lichkeiten der verschiedenen Rassen und die
Ursachen und die Bildungsgesetze der Ras-

sen hat erst die Neuzeit zum Gegenstand
exakter Untersuchung gemacht. Diese Stu-
dien konnen fur die Philosophie, besonders
fir die Ethik sehr wertvoll sein. Leider wird
der Rassengedanke in der Gegenwart mit der
Politik, der Religion, der Sittlichkeit, dem
offentlichen Leben und dem Geistesleben
uberhaupt derart verknipft, dass nicht nur
das personliche und Gemeinschaftsleben auf
das hochste gefshrdet wird, sondern auch
die wissenschaftliche Erforschung der Rasse
in ihrer Methode schweren Gefahren ausge-
setzt ist. Ich untersuche hier die Rasse im
Lichte der Philosophie.

Die Menschen, die einer bestimmten Rasse
angehoren, haben bestimmte gemein-
s a m e Eigenschatten, wodurch sie sich von
den Menschen einer anderen Rasse unter-
scheiden. Diese gemeinsamen Eigenschatten
sind in erster Linie physischer, in zweiter
Linie psychischer und erst in dritter und sehr
beschrénkter Art geistige Eigenschaften. Dies
wird klar, wenn wir dem Ursprung der Rasse
philosophisch nachgehen. Die verschiedenen
Rassen sind entstanden. Am Anfange war
keine Rasse. Am Anfange war der Mensch
— Mann und Frau. Die Differenzierung also
der Menschen in Rassen kann erst durch die
allmahliche Ausbreitung der Menschen uber
die Erde enistanden sein. Nun bleiben die
physischen Merkmale der Rasse durch die
Generationen hindurch konstant, vorausge-
setzt, dass diese Konstanz nicht durch Ras-
senmischung Abweichungen erfdhrt. Das
Konstante wird vererbt. Zwischen Rasse also
und Vererbung ist ein Wesenszusammenhang.
Dieser Wesenszusammenhang bringt es mit
sich, dass im Zeugungsvermogen eine b e -
sondere Dispositon hervor-
gebracht werden muss. Die urspriingliche
Disposition hat es ja nur auf den Menschen
abgesehen. Der Mensch, rein fir sich ge-
nommen, erzeugt den Menschen. Die per-
sonlich erworbenen Eigenschaften pflanzen
sich nicht durch Vererbung fort. Deshalb
nicht, weil sie die Generation nicht disposi-
tionell zu verandern vermogen.

459



Soll aber erklart werden, wie und warum
ein weisser Mann und eine weisse Frau einen
weissen Menschen, ein schwarzes Paar Men-
schen einen schwarzen Menschen, ein gelbes
Paar Menschen einen gelben Menschen er-
zeugt, dann muss das Kausalitatsprinzip nicht
an der Oberflache, sondern in einiger Tiefe
aufgedeckt werden. Der weisse Mensch, als
konstantes Erzeugnis des weissen Menschen,
kann seine Ursache nicht in der Menschen-
natur im allgemeinen haben, auch nicht in
der individuellen Menschennatur, sondern
einzig und allein in einer besonderen
Disposition, durch die unsere spezi-
fisch menschliche Natur derart modifiziert
wird, dass sie in der Zeugung auf konstante
Weise auf das hin tendiert, was wir Rasse
nennen.

Diese Disposition, von deren Verstandnis
das Verstandnis der Rassewerdung tberhaupt
abhangt, muss also irgendwie und irgend-
wann und irgendwo geworden sein und das
geschlechtliche Leben an seiner Wurzel tref-
fen. Und welches ist die Ursache dieser Dis-
position? Die menschliche Nahrung. Denn
durch die Nahrung wird sowoh! das indivi-
duelle, wie auch das soziale Blut genahrt. Die
Nahrung aber wird dem Boden mit seinen
klimatischen Verhéltnissen entnommen. So-
mit besteht ein Wesenszusammenhang zwi-
schen Boden und Rasse durch das Mittel des
Blutes. Esbraucht wohl kaum hervorgehoben
zu werden, dass die Bildung der Urrassen, zu
denen wohl kaum ein Forscherauge wird
vordringen konnen, Zeit, viel Zeit brauchte.
Wenn schon ein Habitus im individuellen Le-
ben Zeit braucht, bis er Wurzel gefasst hat,
wenn die Siten und Gebrauche viel Zeit
brauchen, bis sie sich im offentlichen Leben
der Volker vertestigt haben, um wie viel mehr
Zeit wird dann erst die urspringliche Rassen-
bildung gebraucht haben, da die Rasse die
Natur doch unvergleichlich naher berthrt
als irgend ein erworbener Habitus.

Der Wesenszusammenhang zwischen Bo-
den und Rasse und die Ruckfihrung der ur-
sprunglichen Rasse auf rein materielle Fakto-

460

ren macht alle Zweifel unmoglich am Grund-
satz, dass das hohere Leben im Menschen
nicht auf Rasse zurlickgefiihrt werden kann.

Wichtiger als die Frage nach dem Wesen
und Ursprung der Rasse ist fir unser Thema
die Frage nach der Rassegemeinschaft. Rasse
ist Gemeinschaft. Aber Rasse ist nicht in dem
Sinne Gemeinschaft, als ob es eine mensch-
liche Gemeinschaft gabe, die nichts anderes
als Rassegemeinschaft wére, so wenig es
einen Menschen gibt, der keine anderen
Eigenschaften hatte als Rasseeigenschaften.
Unter Rasse hat man die unterste Schicht im
Ganzen einer menschlichen Gemeinschaft
zu verstehen. Wenn wir uns einen Neger-
stamm in den Urwéaldern Afrikas vorstellen,
der kraft seiner Abgeschlossenheit seine
Rasse verhaltnismassig rein bewahrt hat, dann
wird dieser Negerstamm sich nicht nur in sei-
nen korperlichen Rassemerkmalen, sondern
auch in seinen Lebensanschauungen und Fa-
miliengebraduchen und sittlichen Gewohnhei-
ten und Stammesorganisationen und religio-
sen Zeremonien als ein Ganzes fuhlen. Es
mag denn sein, dass die materiellen Faktoren
das Uebergewicht haben im Leben dieses
Stammes, dass die Phantasie mit ihrem Heer
der Leidenschaften die Herrschaft hat im
grossen und im kleinen, dass also das Gei-
stige nur rudimentér zur Ausbildung kommt;
aber in gewissem Masse wird auch da die
Vernuntt zur Geltung kommen, sonst hatten
wir es nicht mehr mit einer menschlichen
Gemeinschaft, sondern mit einer Herde von
Tieren zu tun. Und wenn wir zwei Negerras-
sen miteinander vergleichen, dann ist — im
Lichte der Ethik gesehen — offenbar jene
Rasse hoher zu werten, in der das Physische
dem Seelischen und Geistigen in grosserem
Masse untergeordnet ist. Man kann namlich
neben dem Einfluss von unten auf die Rasse
auch noch einen Einfluss von oben auf die-
selbe konstatieren. Nicht nur der Boden und
das Blut, sondern auch die Seele und der
Geist wirken bei der Bildung und Umbildung
einer Rasse mit. Der Leib ist ein Werkzeug
der Seele. Und dieses lebendige Werkzeug



nimmt im Dienste der Seele allmahlich die
Zuge der Seele an.

Man kann also ,Rasse” in zweifachem
Sinne nehmen: Einmal in ihrer Bedingtheit
von den dusseren Faktoren, vom Boden, vom
Klima usw., ein anderes Mal in ihrer Abhan-
gigkeit von der Seele, vom Geiste. Nimmt
man Rasse im ersten Sinne — und alle Mo-
dernen nehmen das Wort in diesem Sinne —
dann ist das Vo | k die Ueberwindung der
Rasse. Nimmt man Rasse im zweiten Sinne,
dann ist ,,Volk" die Veredlung der Rasse. Im
Folgenden nehmen wir ,,Volk” in beidem
Sinne.

2.

Der Ausdruck ,,Volk'' hat viele Bedeutun-
gen. Im alten Bunde bedeutet Volk das
Hochste im Gemeinschaftsleben Israels.
Israel ist das Volk Gottes. Die Stamme, die
Sippen, die Nationen treten an Bedeutung
weit zurlick. In der franzésischen Revolu-
tion ist die Birgerschaft das Volk gegeniber
den herrschenden Stinden. Heutzutage
nimmt die Arbeiterschaft das Volk-Sein fur
sich in Anspruch. Zum Gegner hat sie die
Birgerschaft. In einer Volksfront mdchte sie
sich zu einem Ganzen formen. In den Gross-,
besonders den Weltstadten ist kein Volk
mehr. Man spricht da nur noch von Bevol-
kerung. Und dieser Ausdruck scheint das
Wort Volk allmahlich ganz verdréngen zu
wollen.

Dieser allgemeine Zug, das ,,Volk" zu
nennen, was die breite Basis im Aufbau der
Gemeinschaft bildet, kann uns als Fingerzeig
dienen bei der Untersuchung der Wesens-
struktur des Volkes. Die Rassegemeinschaft,
mag sie auch noch so gemischt sein, bildet
die materielle Unterlage fir das Volk. Das
Volk bildet die Rasse in die Héhe. Und es
kann die Rasse nur dadurch in die Hohe
heben, dass in ihm das menschliche Leben
nicht abstrakt, nicht einseitig, sondern in
seiner ganzen konkreten Fille zur Gemein-
schaft wird. Das Volk ist wesentlich Lebens-
gemeinschaft. Jedes wirkliche Volk hat Rasse.

Aber die Rasse ist in ihm veredelt durch die
Edelwerte des Lebens. Das Leben des Volkes
ist das Mittlere zwischen dem Leben, von dem
in der Biologie, und dem Leben, von dem in
den verschiedenen Disziplinen des geistigen
Lebens die Rede ist. Das Volksleben ist durch
und durch seelisches Leben.
Leben treffen das biologische und geistige
Leben zusammen. Der Grund dieser Syn-
these von Geist und Leben liegt in der
Wurzel des Volkes. Die Wurzel des Vol-
kes ist die Familie. In der Familie ist die
religidse Gemeinschaft, die geistige Kultur-
gemeinschaft und die Wirtschaftsgemein-
schaft auf das innigste mit der Lebensgemein-
schaft verwachsen. Und das gleiche gilt vom
Volke.

Warum héngt denn das Volk so sehr an
Sitte und Brauchtum? Weil Sitten und Ge-
brauche wie Klammern sind, durch die das
Gute, das in den Familien durch die Gene-
rationen hindurch vererbt wird, zusammen-
gehalten wird. Familie und Schule sind nur
dann innerlich verbunden, wenn auch in der
Schule die Tradition gehegt und gepflegt
wird, in der die Familie lebt. Uralte Lebens-
weisheit und Erfahrung sprechen sich in der
Familie durch die Sitten und Gewohnheiten
aus. Wenn im Volke die Religion zur Sitte
wird, dann kommt das daher, dass die Reli-
gion vom Volke erlebt sein will. Volk ist
Lebensgemeinschaft. Und darum ist das
ganze Eigentum des Volkes ererbtes und er-
lebtes Eigentum. Dem brutal Konkreten ist
das Volk ebenso fern wie dem wirklichkeits-
fremden Denken. Es ist, wie wenn nur jenes
Denken in das Volkstum eingehen wirde,
was sich irgendwie empfinden lasst. Als
Volkslied, Uberhaupt als Volkskunst darf nur
das angesprochen werden, was aus dem
Leben des Volkes hervorgeht.

Das Volk hat seine Umw e | . Dem Volke
entspricht die Heimat. Volk und Vaterland
gehoren wesensgemdss zusammen. Alle
Vaterlandslieder sind entweder aus dem
Volke oder wenigstens fir das Volk geschrie-
ben. Mit dem eigenartigen Leben des Volkes

461

Im seelischen



schwindet auch die Liebe zum Vaterland.
Gott und das Volk schaffen am Vaterland.
Und das gottvolle Vaterland schafft an der
Seele des Volkes. Wer weiss, was das heisst:
Fur Gott und Vaterland", der hat die ganze
Seele des Volkes ergriffen. Das Volk ist die
eigentliche Substanz aller menschlichen Ge-
meinschaft. Deshalb ist unter allen Verbre-
chen des liberalen Geistes weitaus das
grosste, dass er uns das Volk vernichtet hat.
Und weitaus die wichtigste Aufgabe der
Gegenwart ist die Wiederherstellung des
Volkes. Politik und Diplomatie, philoso-
phische Ideclogien und rhetorische Kiinste
sind dieser Aufgabe nicht gewachsen. Leben
entziindet sich nur am Leben, und Volksleben
entzindet sich nur am einfachen Kindessinne.

3.

Wir kommen zur Nation. Um den Sinn
dieses Wortes nicht nur zu verstehen, son-
dern zu fihlen, muss man eigentlich Franzose
sein. In Frankreich ist der Sinn der Nation
gross und reich geworden. Natio stammt
von nasci, heisst also geboren, hineingebo-
ren worden. Nun wird der Mensch zunéachst
in eine Rassegemeinschaft und dann durch
die Familie in ein Volk hineingeboren. Damit
ist aber der Sinn des Wortes nicht erschopft.
Wenn der Franzose das Wort Nation aus-
spricht, dann denkt er an geistige Kultur. Die
Nation ist also Kulturgemeinschaft. Und alles,
was sich liber Nation sagen lasst, muss an
diesen Begriff angeknlpft werden.

Die Nation ist ein Kulturvolk. Das Wort
.Nation” wird wenigstens heutzutage ganz
allgemein in diesem Sinne genommen. Die
Volkskultur aber hat zwei Seiten. Nach der
einen Seite wachst die Kultur eines Volkes
in das Volk hinein; nach der andern Seite
wachst die Kultur Gber das Volk hinaus. Alle
echte Kultur ist demnach Volkskultur, denn
jede Kultur hat ihre Echtheit zunachst am
eigenen Volke zu erproben. Trennt sich die
Kultur des Geisteslebens vom lebendigen
Leben des Volkes, dann setzt sie sich der
Gefahr aus, Luft zu werden und allmahlich

462

alle Wirklichkeit und Wirksamkeit zu verlie-
ren. Die Pflanze muss auf ihrem Boden blei-
ben, sonst stirbt sie ab. Das Hohere muss mit
dem Niederen in Verbindung sein, sonst
gedeiht es nicht mehr. Beweis dafir ist die
moderne Kultur. Die ganze Zerrissenheit der
modernen intellektuellen, sittlichen, recht-
lichen, &sthetischen und wirtschaftlichen Kul-
tur hat ihren Grund darin, dass sie vor lauter
Ubermitigem Pochen auf Autonomie jeden
Zusammenhang mit der Wirklichkeit — und
weil die Wirklichkeit der menschlichen Ge-
meinschaft zunachst im Volke sich ausgestal-
tet — jeden Zusammenhang mit dem Volke
vetloren hat.

Der liberale Geist der Neuzeit hat nicht
nur das Volk, sondern auch die Nation, die
Kulturgemeinschaft zerstort. Das Gerede der
Welt darf uns nicht Uber diese Tatsache hin-
wegtauschen. Wohl ist die Gegenwart wie
berauscht vom Ideal der Nationalitat, wie sie
auch an einem fort das Wort Volk im Munde
fihrt. Das will aber nichts sagen. Denn auch
der Gefangene denkt immer an die Freiheit,
die ihm genommen ist, und der Kranke
spricht mit Vorliebe von der Gesundheit, die
er gerne haben mochte. Und so ist es auch
mit dem Gerede Uber Volk und Nation und
Kultur. Die Nation ist eine Kulturgemein-
schaft, die zuerst im Volke verwirklicht wird.
Sie darf aber nicht auf das Volk eingeengt
werden. Sie wachst ihrem Wesen nach uber
das Volk hinaus. Der geistige Kulturwert ist
ja wesentlich hoher als der Lebenswert. Dar-
um st die Kulturgemeinschaft wesentlich
hher als die Volksgemeinschaft.

Wie namlich viele Familien dadurch zu
einem Volke werden, dass das Lebensféhige
in ihnen durch eine gemeinsame Tradition
erhalten und durch gemeinsame Arbeit ge-
fordert wird, so werden viele Vélker dadurch
zu einer Volkergemeinschaft innerlich
verschmolzen, dass ein innerer Ausgleich
stattfindet zwischen der Kultur, also dem
Nationalen eines Volkes mit der Kultur, also
dem Nationalen eines anderen Volkes. Dies
kann nur dadurch geschehen, dass das gei-



stige Kulturerbe, das vom Volke getragen
wird, zum Gegenstand besonderer Pflege
gemacht wird. So wird die Kultur zur volker-
verbindenden Macht. So werden die Vélker
nicht nur dusserlich zusammen ge-
zwungen, sondern innerlich miteinander ver-
bunden. So ist die internationale Kultur-
gemeinschaft nicht ein frei in der Luft schwe-
bendes Gebilde, sondern in der nationalen
Kulturgemeinschaft der einzelnen Vélker fest
verankert.

Aus diesem Grunde tritt ein Volk erst
als Nation auf den Schauplatz der Welt-
geschichte. Nur Volker mit ausgepragter
Eigenart spielen in der Geschichte eine
Rolle. Wie ein Robinson im Leben des Vol-
kes nicht in der Intention der Natur liegt, so
liegt ein isoliertes Volk nicht im Plan der
Geschichte. Das Volk als Lebensgemeinschaft
ist etwas Besonderes, von jedem anderen
Volke Abgeschlossenes. Als Nation aber ist
das Volk etwas Aufgeschlossenes, weil die
geistige Kultur als Konstituante der Nation
etwas allen Vélkern Gemeinsames, mithin sie
Zusammenfassendes ist.

In der Schweiz haben wir e in Volk. Und
das nicht nur deshalb, weil wir dusserlich ein
gemeinsames Schweizerhaus haben, das uns
der Bund im Laufe der Jahrhunderte gezim-
mert hat, sondern vor allem deswegen, weil
wir uns innerlich als ein Ganzes, allerdings
nur als ein Lebensganzes fihlen. In
der Religion und in der geistigen Kultur sind
wir getrennte Bruder. Die nationale Einheit
lasst sich durch politische Mittel nicht errei-
chen, schon deswegen nicht, weil eben der
heillose Riss in die gemeinsame Religion und
Kultur durch die Politik hineingetragen wor-
den ist. Vom Volke her muss die Einheit
kommen. Aus dem Volksleben muss das
gesunde Gemeinsame mithsam herausgear-
beitet werden. Dann kann man hoffen, dass
trotz der vier Sprachen, die in unserem Lande
gesprochen werden, ja vielleicht gerade
wegen dieser Verschiedenheit der Sprache
aus dem einen Schweizervolk auch

eine Nation werde. Nicht nur der

Lebensraum ist uns gemeinsam. Es gibt
noch viel gemeinsamen geistigen Raum, in
dem wir alle leben und uns bewegen.

4.

Eine Sonderstellung nimmt im Getige der
menschlichen Gemeinschaft der Staat ein.
Er ist ein Hochstes, aber nur im Bereiche der
Macht. Ueber den geistigen Kulturgitern,
namentlich dem allerhéchsten Gut der Reli-
gion, liegen keine weiteren Giter mehr. Der
Staat darf also unméglich eine Stelle uber
der Kulturgemeinschaft beanspruchen, es sei
denn als Macht. Der Staat ist Macht. Diese
Macht ist schon im Leben der Einzelnen be-
grindet. Das ganze Leben des Einzelnen
bewegt sich zwischen den beiden Klammern
der Liebe und der Furcht. Auf der
Furcht baut sich im Gemeinschaftsleben der
Staat auf. Man kann den Staat schon in der
Familie sehen, namlich in der Rute hinter dem
Spiegel. Ein Volk ohne die Macht, sich
gegen den Feind von innen und aussen
wehrhaft durchzusetzen, kénnte nicht lange
bestehen. Erst recht ruft die Nation dem
Staate, da die Erhaltung und Férderung ihrer
Kulturguter ohne den starken Arm des Staa-
tes nicht moglich ist.

Die Furcht aber erschépft ihre ganze Be-
deutung im Dienste der Liebe. Die Liebe
baut auf. Die Furcht wehrt ab. Mithin ist
auch der Machtwille des Staates zum Dienen
berufen. Der Staat dient der Person, der
Familie, dem Volk, der Nation. Sobald sich
der Staat zum Selbstzweck macht, verwech-
selt er das Volk mit den Interessentengrup-
pen und leistet seinen Rechtsschutz den
Schadlingen des Volkes.

In primitiven Volkern mag der Staat in
einer patriarchalischen Form auftreten. In
den Kulturvélkern wird der Staat notwendig
zum Rechtsstaat. Der Rechtsstaat wehrt nicht
nur ab, sondern baut vor. Er schafft eine all-
gemein verbindliche positive Rechtsordnung
als Grundlage und &usseren Rahmen des
Kulturlebens. Und insofern dieser Rechts-
wert auch Kulturwert ist und dem Schutze

463



3

der Kultur dient, mag der Staat Kulturstaat
genannt werden. Aber Kultur schafft der
Staat nicht, Dazu sind die geistigen Machte,
die im Volke sich regen, berufen.

Wenn wir nun das, was ich hier vom
Wesen des Staates gesagt habe, mit der
Geschichte des Staates vergleichen, missen
wir feststellen, dass der Staat seiner Aufgabe
nicht treu geblieben ist.

Er hate das Volk schiitzen, das Volk in
seiner Einheit bewahren, die Einfachheit und
Treue des Volkes gegen alle Verachter des
Volkes verteidigen missen. Statt dessen hat
er das Volk zerrissen, dadurch, dass er die
Interessen Einzelner zu seinen Interessen
machte. Er hatte seine schiitzende Hand tUber
das alte, echte, beglickende Kulturwerk hal-
ten missen. Statt dessen hat er einen guten
Teil beigetragen zur Unterstiitzung aller revo-
lutionaren Bestrebungen und dadurch zum
Niedergang der Kultur. Die Krise der Gegen-
wart ist sehr ernst. Man wirbt in dieser Not
vielerorts um die Gunst und Mithilfe der
Katholiken. Wir sollen dem ,,Staatsbirger-

tum'’ wieder in die Hohe helfen. Diesen Auf-
forderungen gegeniber ist ein dreifacher Rat
wohl am Platze: 1. Wir sehen uns die biir-
gerliche Ordnung wie sie ist, gut an. 2. Wir
stellen uns die blrgerliche Ordnung, wie sie
sein sollte, klar vor Augen. 3. Wir loben,
was zu loben ist, und machen Vorbehalte, wo
Vorbehalte zu machen sind. Das Volk aber,
und die Kultur lieben wir von ganzem
Herzen.

Von der wichtigsten Gemeinschaft ist nicht
die Rede gewesen. Ich meine das Reich
Gottes auf Erden.
tigt bleiben, weil es uns hier nur um die
menschlichen Gemeinschaften zu tun war.

Es musste unberticksich-

Aber wir diirfen unsere Untersuchungen doch
mit dem Hinweis auf diese Gemeinschaft
schliessen, weil unsere Gemeinschaft mit
Gott in Christus und seinem Reiche der end-
giltige Abschluss alles dessen bedeutet, was
im menschlichen Gemeinschaftswesen dem
Ewigen aufgeschlossen war.

Freiburg. P. Rohner O. P,

Religionsunterricht

Lehrplanprobleme fir den Religionsunterricht

[. In den Kreisen der geistlichen Kateche-
ten findet man bei uns wenig Interesse, wenn
die Lehrplanfrage fir den Religionsunterricht
besprochen werden soll. Das mag wohl auch
ein wenig daher rihren, dass dieser Frage
schon im Seminar meistens nicht zu viel
Beachtung geschenkt wird. Mancher findet
den Lehrplan fast eher lastig und seinen
besondern Bedurfnissen nicht oder viel zu
wenig angepasst. Anders steht es in Kreisen
der Lehrer, die den Katecheten in der Ertei-
lung des Bibel- oder des Katechismusunter-
richtes unterstiitzen. Sie verlangen einen gut
ausgearbeiteten Lehrplan, an den sie sich
halten kdnnen, weil er ihnen Wegweiser und

464

Stitze ist. Ja, manch einer wiirde keine
Sunde begehen, wenn er den Lehrplan etwas
weniger beachten und dafir seine &rtlichen
Verhéltnisse besser beriicksichtigen wollte.
Mogen nun aber die Verhaltnisse so oder
anders liegen, sicher ist, dass Lehrpldne auch
tir den Religionsunterricht nicht nur iberaus
wertvoll, sondern auch notwendig sind.
Nicht nur die Fille des Stoffes — man
denke nur an die Biblische Geschichte, an
den grossen Inhalt der Katechismen, an die
ganze Liturgik und an die Kirchengeschichte
— erfordert eine kluge und methodisch
richtige Verteilung, sondern auch die be-
schrénkte oder auch reichlich zur Verfiigung



	Individuum, Person und Gemeinschaft

