
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 12

Artikel: Individuum, Person und Gemeinschaft

Autor: Rohner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. OKTOBER 1939 26. JAHRGANG Nr. 12

Individuum, Person und Gemeinschaft *

I. Individuum und Gemein¬
schaft.

Individuum und Person werden heutzutage
scharf unterschieden. Deshalb wird das

Gesamtproblem: Einzelmensch und Gemeinschaft

von uns in zwei Teilprobleme aufgelöst:

„Individuum und Gemeinschaft" und

„Person und Gemeinschaft".
Der Unterschied Individuum und Person

ist im Verhältnis Leib-Seele begründet. Man
darf aber den Leib des Menschen nicht als

das Individuum Mensch und die Seele nicht
als die Person Mensch fassen. Das versteht
siöh ohne weiteres. Der Wahrheit käme man
schon etwas näher, wenn man den leiblichen
Einzelmenschen als Individuum und den
geistigen Einzelmenschen als Person ansprechen
wollte. Aber auch in dieser Ausdrucksweise
käme die Wahrheit noch nicht voll zum
Vorschein. Denn das Sein des Leibes und das
Sein der Seele, das Sein des Individuums und
das Sein der Person ist ein und dasselbe Sein.
Voll wird die Wahrheit erst sichtbar, wenn
der Unterschied von Individuum und Person
nicht in das Sein selbst, sondern in die
Seinsbeziehungen gelegt wird. Ein und dasselbe
Sein des Menschen ist sterblich und unsterblich.

In Beziehung auf den Leib und alles das,
womit der Leib verbunden ist, ist das menschliche

Sein sterblich. Inbezug auf das Geistige
im Menschen und alles das, worauf das

Geistige abzielt, ist das Sein des Menschen
unsterblich. Wir verstehen also unter dem Indi-

* Vorträge am Ferienkurs der kath. Mittelschul-
lehrersdiaft in Freiburg.

viduum das konkrete Sein des Menschen,
insofern es dem Irdischen, also dem Raum-

Zeitlichen zugekehrt ist. Wir verstehen unter
Person das konkrete Sein des Menschen,
insofern es substantielle Anlage zum Ewigen

ist.

Der Mensch ist ein soziales Wesen. Bis in

die letzten Fasern des Seins ist alles Individuelle

im Menschen gemeinschaftsverbun-
den, und bis in die letzten Fasern des Seins

ist das Ewige im Menschen, also das Persönliche

gemeinschaftsverbunden.
Das ist eine Tatsache. Wer auf das

hinschaut, was ich sehe, wird es ebenfalls sehen.

Es liegt ja ganz offen zutage. Um diese
Tatsache geht es hier nicht. Es handelt sich

vielmehr darum, w i e und warum das

Individuum gemeinschaftsverbunden ist.

Ich stelle die These auf: Der
zeitgebundene Mensch (das Individuum)

soll gemeinschaftsverbunden
sein, damit er gottverbunden
werde.

Man sieht in der Formulierung der These

sofort die Mittelstellung der Gemeinschaft
zwischen dem Individuum und Gott. Und

der Sinn des Satzes homo naturaliter est animal

sociale, der von Aristoteles so oft
wiederholt und von Thomas von Aquin so oft

zitiert wird, kann schon hier deutlich sichtbar

werden.
Das Problem Individuum - Gemeinschaft

ist längst gelöst. Ich denke dabei nicht an

die Lösungen, die das Problem in der
Geschichte der Ethik durch Menschen gefunden
hat. Was Menschen festgestellt haben, darf

449



immer wieder von neuem der Kritik
unterworfen werden. Ich denke an eine viel
frühere und viel höhere Lösung, an die Lösung
des Problems durch Gott. Ueberhaupt hat

Gott alle Probleme, die wir stellen können,
schon zum vornherein gelöst, aber nur auf

ganz allgemeine Weise. Unsere Lösungen
haben an die Lösung Gottes anzuknüpfen,
sonst sind es keine Lösungen, sondern
Verwicklungen und Verwirrungen. Auf allen
Gebieten hat Gott alle Fragen in der Schöpfung

gelöst. Die Frage Individuum und
Gemeinschaft und ihre Beantwortung durch
Gott liegt in der Substanz des Menschen.

Die Substanz des Menschen, als Unterstand

und Unterlage, ist doch wohl nichts
anderes als der Untergrund, auf dem alles ruht,

was im Menschen ist und was aus dem
Menschen werden kann.

Die Substanz des Menschen ist der
Wurzelstock, aus dem alles erklärt werden muss,
was im menschlichen Leben, dem
gemeinschaftlichen nicht weniger als dem
individuellen, der Erklärung bedarf. Dieser
Wurzelstock heisst: menschliche Natur.

Unsere menschliche Natur ist eine schon
in der Substanz strukturierte Einheit von Leib-
Seele - Geist. Diese Einheit ist wesenhafte
und zugleich personale Einheit.

Die menschliche Natur ist ein einheitliches
und einfaches Zentrum, aus dem die
verschiedenartigsten Neigungen entspringen:
Neigungen zu dem, was das Leben erhält
und erhöht, Neigungen zu dem, was die
Seele erfreut, Neigungen zum Höchsten,
Letzten, Vollkommensten. Alle diese Neigungen

haben die Tendenz zu einem grossen
Ganzen, weil die Natur selbst ein grosses
Ganzes ist.

Und alle diese Neigungen werden durch
die Forderung durchtönt und übertönt: Du

sollst ein Ganzes werden! Du sollst essen,
um zu leben, du sollst zufrieden und fröhlich
leben, um dem geistigen Leben aufgeschlossen

zu sein. Man hört aus dieser Forderung
die Stimme Gottes, des Mandanten. Die Natur

selbst ist Mandatar Gottes.

Die menschliche Natur ist allen gemeinsam.

Sie umfasst und übergreift alle

vernünftigen Individuen. Ihr Mandat, das sie von
Gott empfangen hat, enthält deshalb zwei

Gebote:

1. Sei Mensch! Vergiss nicht, dass du Erde

bist! Habe immer Boden unter den Füssen!

Sei Vollmensch! Du bist zu Grossem
berufen. Du bist für Gott gemacht.

2. Sei Mitmensch! Du bist nicht allein
Mensch. Schliesse dich nicht ab, schliesse

dich nicht ausl Alle, die wie du Menschenantlitz

tragen, haben die gleichen Pflichten

und gleichen Rechte wie du, haben das

gleiche Ziel. Sei gut!
Die Natur selber als Mandatar Gottes ist

gut, immer gut, ja sie ist im tiefsten Grunde
nichts anderes als Liebe zum Guten. Die

Einzelmenschen jedoch, denen die Natur ihr

Mandat verkündet, sind noch nicht von Natur

aus das, was sie in Wirklichkeit sein sollen.

Die Natur stellt allen in grossen Zügen den

Zweck vor Augen. Die Natur schenkt allen

die Freiheit. Denn frei soll der Mensch sich

selbst bestimmen; die letzten Entscheidungen

liegen bei ihm. Jeder hat die Führung seines

Lebens in seiner Gewalt. Er entwickelt sich

nicht, wie die anderen Naturwesen sich

entwickeln. Er verwirklicht sich selbst. Er ist

autonom. Er kann wählen. Er ist in seiner
Art schöpferisch tätig. Er ist ein Ebenbild
Gottes. Er soll Persönlichkeit werden, d. h.

das Bild Gottes ausgestalten.
Die konkreten Menschen sind nur mehr

oder weniger frei. Viele können sich nur
schwer selber führen. Viele können sich kaum
selbst ein richtiges Gewissen bilden.

Viele kommen mit diesen Mängeln auf die
Welt. Ich denke nicht an erblich Belastete.
Ich denke an jene, bei denen die Natur schon

im Ursprung durch äussere Umstände an der
Vollbildung behindert war. Bei vielen ist die
Erziehung mangelhaft, und bei andern ist die
Selbstbildung vernachlässigt. Kurzum: es gibt
eine Masse von Menschen, die zurückbleiben
in ihrer Entfaltung.

450



Der Wesens- und Naturkern aber ist in

allen der gleiche. Der Defekt kommt von
unten, von der Erde, von den raumzeitlidhen
Faktoren. Es ist, wie wenn viele Erde in den

Augen und Erdschwere in allen Gliedern
hätten. Der Mangel macht sich zunächst im

Individuellen, das eben erdgebunden ist, und

erst von da aus im Persönlichen geltend.
Die Natur aber will, dass alle, also auch

diese zum Ziele kommen. Auch für sie gilt
die Forderung: Seid gut, seid vollkommen,
werdet glücklich! Für alle, für die
Hervorragenden, Mittelmässigen und Zurückgebliebenen

stellt die Natur das Gebot auf: Erfüllet
das Sein! Näher zu Gott!

Und sie stellt nicht nur die Forderung auf,
sondern weist auch auf den Weg hin, auf

dem auch diese in die Höhe kommen. Und

dieser Weg ist die Gemeinschaft. Sie bildet
die menschliche Gemeinschaft nicht selber

aus, wie sie etwa die Tiere durch den Instinkt

zu Herden und Horden, zu Scharen und
Schwärmen und Haufen und Rudeln
zusammenführt. Sie gibt ihr Naturmandat an die
Freiheit der Menschen weiter, und zwar vor
allem an die Vollfreien, die Starken, in denen
das Persönliche überwiegt, damit sie ihr Wollen

und Denken und Tun in den Dienst der
Gemeinschaft stellen. Und sie macht die
Erfüllung der Person zur Persönlichkeit von der

Bedingung abhängig, dass in der Menschenwelt

das Grosse und Starke sich in den Dienst
der Gemeinschaft stelle.

So gibt sie ihr Mandat an die Gemeinschaft

weiter. Die Gemeinschaft verbindet
die Starken mit den Schwachen, damit das

Schwache der Schwachen sich an das Starke

der Starken anlehnen könne und die Starken

durch den Dienst an den Schwachen noch
stärker werden.

Rechte und Pflichten verteilen sich
dadurch der Gemeinschaft gegenüber verschieden,

je nachdem das Individuum oder die
Person im Verhältnis zur Gemeinschaft in

Frage kommt. Die erste Pflicht kommt der
Person zu, weil sie von der Natur bevorzugt
ist. Ihr gegenüber hat die Gemeinschaft

Rechte, weil sie von der Person abhängt. Die

zweite Pflicht kommt der Gemeinschaft zu

gegenüber den Individuen. Und dieser
Pflicht entspricht im Individuum das Recht,

weil das Individuum die menschliche
Aufgabe nur dadurch erfüllen kann, dass es von
der Gemeinschaft getragen wird.

Die Gemeinschaft, als Mandatar der Natur,

erfüllt ihren Auftrag und ihre Aufgabe:

1. Durch die innere Solidarität
ihrer Glieder untereinander.

2. Durch den äusseren Zusam-
menschluss aller.

Die Gemeinschaft ist ein lebendiges
Gebilde. Wo Leben ist, da ist auch eine Seele.

Und diese Seele ist die Solidarität. Man
nennt die Solidarität sinnvoll auch

Gemeinschaftsgesinnung. Die Gemeinschaftsgesinnung

besteht im Gefühl der Zusammengehörigkeit

und Mitverantwortlichkeit. Sie lässt

sich in der Formel ausdrücken: Alle für einen
und einer für alle. Die Begründung der
Solidarität in der menschlichen Natur sieht jeder
ein, der weiss, dass die menschliche Natur
in jedem Einzelnen und alle Einzelnen in der

gemeinsamen menschlichen Natur sind.

Am ursprünglichsten ist die
Solidarität in der Familie ausgeprägt. In der
Familie liegt die Solidarität allen Einzelnen

im Blute. Sie leben nicht nur füreinander,
sondern miteinander. Alle lieben miteinander,

alle freuen sich miteinander, alle leiden

miteinander, alle trauern miteinander, alle

hoffen miteinander, alle schaffen miteinander
und nicht nur füreinander, alle denken
miteinander, essen miteinander, beten miteinander.

Das ist Solidarität in ihrer ursprünglichsten

Gestalt.

Von der Familie geht die Solidarität in das

Volk über. Die Volkssolidarität wird durch

ein tiefes, elementares, natürliches

Verbundenheitsgefühl mit allem, was das Wort

„Heimat" in sich birgt, konstituiert.
Vaterlandsliebe ist nichts anderes als die Solidarität

des Volkes. Wichtiger als die Tat- und

Schlagkraft der Heere im Krieg ist die Soli-

451



darität des Volkes, die hinter den Heeren
steht. Die Kleinen nehmen am Volksleben
nicht weniger teil, als die Grossen. Darin

offenbart sich — und zwar auf entscheidende
Art — die Solidarität des Volkes, durch die
nicht nur das Starke mit dem Starken,
sondern auch das Starke mit dem Schwachen

verbunden wird.
Im gemeinsamen Heimweh nach der ganzen

Wahrheit und nach dem vollen Glücke
ist die Solidarität der Kulturgemeinschaft
begründet. Ohne diese innere Solidarität aller
in der Liebe zu der einen Wahrheit und

der einen Tugend verflüchtigt sich alle
Kultur in Scheinkultur, alles wird hohl. Es

fehlt die Seele. Statt Brot werden Steine den

Hungrigen vorgesetzt. Und weil die geistige
Solidarität es ist, die allein die Kontinuität im

geistigen Schaffen und Fortschreiten der

Generationen ermöglicht, muss die Kontinuität

im Augenblick unterbrochen werden, in

dem die Solidarität aufhört. Die geistige
Solidarität nimmt unter allen Arten derselben

die erste Stelle ein. Das Fehlen derselben

muss also schwerwiegende Folgen haben.

Eine dieser Folgen ist der Hass und die
Verbitterung der Massen gegen die Führer, der
Kleinen gegen die Grossen.

Am schmerzlichsten empfinden wir in

unseren Tagen den Mangel an Solidarität im

wirtschaftlichen Leben. Immer grösser wird
die Zahl derer, die im wilden Konkurrenzkampfe

um die Existenz nicht mehr mitkommen

können. Es fehlt eben die Solidarität
Und warum schlagen alle, auch noch so

wohlgemeinten und klug ausgedachten
Versuche einer friedlichen Lösung der sozialen

Frage fehl? Weil die Voraussetzung einer
wirklichen Wirtschaftsgemeinschaft fehlt,
nämlich die wirtschaftliche Solidarität.

Woher kommt es, dass unsere Familien

immer mehr auseinanderfallen, dass das

Volksleben deutliche Zeichen des Verfalles

aufweist, dass die geistige Anarchie im

öffentlichen Leben so rapide Fortschritte

macht, dass Volk gegen Volk, Volksteile

gegen Volksteile, Familie gegen Familie,

jeder gegen jeden ist? Woher kommt der

Mangel an Solidarität?

Wir haben den Brunnen aufgedeckt, aus

dem alle Wasser menschlicher Solidarität
fliessen. Es ist die menschliche Edelnatur.

Nun hat der Liberalismus — das ist seine

grosse Schuld — diesen Brunnen verlassen

und Zisternen gegraben, die keinen festen

Grund haben. Er hat an die Stelle der Natur
die Freiheit gesetzt. Er hat das, was an der
ersten Stelle steht, an die zweite Stelle, und

das, was an zweiter Stelle steht, an die erste

Stelle gesetzt. D. h. er hat Gott abgesetzt
und an seine Stelle die Autonomie hingesetzt.

Dieser radikale Umsturz der beiden
Grundwerte ist der tiefste Grund aller

Umsturzbewegungen der Neuzeit, und zwar auf

allen Gebieten.

In der Technik ist der liberale Geist Meister.

Aber mit der Technik allein ist es nicht

getan, weil eben der Mensch unendlich mehr

ist als nur Technik.

Die liberale Technik, die Frucht seiner

selbständigen, freien Bewegung, muss genau
unterschieden werden vom äusseren
Zusammenschluss, den die Natur
ihrem Mandatar, der menschlichen Gemeinschaft,

als Aufgabe zuweist.

In diesem äusseren Zusammenschluss soll
nach der Intention der Natur die innere
Solidarität sich äusserlich auswirken. Der Sinn

des äusseren Zusammenschlusses ist ein

doppelter:

1. Die innere Solidarität zu fördern;

2. sich gegen die Feinde der Solidarität
wirksam zu verteidigen.

Deshalb ist der Zusammenschluss je nach
der Art der Gemeinschaft ein verschiedener.
Der Familienzusammenschluss ist etwas
anderes als der wirtschaftliche Zusammenschluss,

der Zusammenschluss eines Volkes
ist etwas anderes als der kulturelle und
politische Zusammenschluss. Ein kluges Führerauge

wird in jeder dieser Sphären das Richtige

herausfinden. Und sein Auge wird umso

452



heller sein, je reiner das Solidaritätsgefühl
in ihm lebt.

Ist dagegen das Aeussere vom Inneren
losgerissen, wird organisiert, bloss um zu
organisieren, dann wird das Organisationsnetz
immer weiter gespannt, so dass die Gemeinschaft

schliesslich in den Organisationen
erstickt. Das ist heute der Fall.

Statt, dass die Einheit gefördert würde,
wird der Zwiespalt vergrössert. Statt der
Eintracht entsteht immer neue Zwietracht. Bald

wird unser Volk derart durch Organisationen
aufgeteilt sein, dass von einem Volksganzen
nicht mehr die Rede sein kann. Richtet doch
den Blick auf das Ganze, wie die Natur es
tut! Das sollte das Losungswort von heute
werden.

In der christlichen Gemeinschaft
ist unser Problem „Individuum und Gemeinschaft"

auf göttliche Weise gelöst. An die
Stelle unserer gemeinsamen Natur tritt Christus.

In Ihm ist die Fülle des Lebens. Er ist

das Zentrum des neuen Lebens und des

neuen Reiches.

Als Jesus das öffentliche Leben begann,
schickte Johannes der Täufer einige seiner

Jünger zu Ihm mit der Frage: Bist Du es, der
da kommen soll, oder sollen wir auf einen
anderen warten? Und Jesus sprach: „Saget
dem Johannes: Die Blinden sehen, die Tauben

hören, die Lahmen gehen, die Aussätzigen

werden geheilt, die Zertretenen werden

aufgerichtet, den Armen wird das

Evangelium gepredigt." Und während seines

ganzen öffentlichen Lebens waren die
ausgesprochenen Lieblinge Jesu: die Kinder, die
Armen, das treuherzige Volk und die
reumütigen Sünder. Eines der letzten Worte
Jesu war: „Ein neues Gebot gebe ich euch,
dass ihr einander liebet (soweit ist es nicht

neu, weil schon in der Natur fundiert), w i e
Ich euch geliebt habe" (darin
liegt das Neue).

Also: Alles Weltverbundene muss mit
Christus in seinem Reiche verbunden sein,
damit es mit dem Vater verbunden werden
könne.

II. Person und Gemeinschaft.
Das Problem „Person — Gemeinschaft"

ist weit wichtiger, als das Problem „Individuum

— Gemeinschaft". In erster Linie ist das

Problem dem Leben gestellt. Als Schulproblem

figuriert es erst an zweiter Stelle. Doppelt

schwer aber wird der Schule die Lösung
dieses Problems, weil es gegenwärtig im

Leben eine Lösung findet, die der Weisheit
unserer Schule schnurstracks entgegengesetzt
ist. Im Leben der Gegenwart tut die
Gemeinschaft, namentlich die politische
Gemeinschaft so, wie wenn sie ein Leben für
sich führte, ganz unabhängig vom Leben der
Einzelnen, wie wenn der Einzelne nur tun
dürfte, was die Gemeinschaft ihm
vorschreibt. An der Wiege erscheint die Polizei,

am Grabe erscheint wieder die Polizei
und von der Wiege bis zum Grabe ist unser
Leben von der Polizei begleitet.

Zwischen der Person und der Gemeinschaft

besteht kein Mittel — Zweckverhältnis.

Dieses Verhältnis ist der Tierwelt wesentlich,

weil das Einzeltier das ganze Sein und
den ganzen Sinn des Seins von der Spezies
her hat. Demgegenüber muss gleich anfangs
scharf betont werden, dass das überragende
Sein und der überragende Wert, der im

Gemeinschaftswesen zum Ausdruck kommt,
letztlich in den Personen verankert ist und
über die Gemeinschaft hinausgreift.

Wird unsere Frage so gestellt: Ist die Person

der Gemeinschaft oder ist die Gemeinschaft

der Person wegen da, dann kann eine

vernünftige Lösung nicht gefunden werden.
Denn nicht um ein Entweder-Oder, sondern

um ein Sowohl — Als auch handelt es sich

bei unserem Problem. Die Person ist höher

als die menschliche Gemeinschaft, und zwar
schlechthin, weil die Person eine Substanz,

die Gemeinschaft dagegen keine Substanz

ist. Die Gemeinschaft ist höher als die Person,

aber nur in gewisser Beziehung, insofern

nämlich die Gemeinschaftsordnung die Person

überragt.

453



Wir nehmen das Resultat unserer
Untersuchung in der Form einer These vorweg:
Der gottsuchende Mensch (die
Person) soll der Gemeinschaft
dienen, um Gott zu finden.

Eine Grundtatsache und eine Grundforderung

bilden das Fundament meiner
Erörterungen. Die Grundtatsache unseres Lebens

ist die: Der Mensch, als vernünftiges Individuum,

ist ein wesentliches und persönliches
Ganzes, in dem drei Seinsschichten, die
leibliche, die seelische und die geistige
Seinsschicht zu einer Einheit des Seins verbunden
sind. Das ist keine blosse Hypothese, kein

Postulat, sondern eine Tatsache, die allen
sichtbar wird, sobald sie den Blick darauf
richten. Die Person ist der substantielle Träger

des Seins und aller Wesensbeziehungen
im Menschen. Die Person, als Person, in der

Seinsordnung gesehen, ist ein gegebenes,
ein in sich ruhendes, bei sich bleibendes
Ganzes.

Die Grundforderung unseres Lebens, die
aus der Grundtatsache sich erbebt, spricht
sich so aus: Sei, was du bist! Du bist von
Natur ein Ganzes, sei auch in deiner Freiheit
ein Ganzes! Du bist von Natur vernünftig,
bleibe auch in deinem Leben immer
vernünftig! Erfülle gewissenhaft die Aufgabe,
die deine Natur dir in grossen Zügen
vorzeichnet! Werde Persönlichkeit! Unter
Persönlichkeit verstehen wir jenes Ganze, das

der Mensch frei, gewissermassen schöpferisch,

in sich selbst hervorbringt. Die Persönlichkeit

ist jene innere Welt, an der
jeder Einzelne in der Zeit seines Lebens

arbeitet, die jedes Einzelnen eigenstes Eigentum

ist und für die jeder Einzelne vor Gott
und der Gemeinschaft und seinem Gewissen
verantwortlich ist.

Die Person also lebt sich in die Persönlichkeit

hinein. Durch die Persönlichkeit wird
die Person Vollperson. Die Persönlichkeit
ist die Seinserfüllung der Person. Die
Persönlichkeit nimmt die Mittelstellung ein
zwischen der Person und der Gemeinschaft.

Durch die Persönlichkeiten erweitern sich

die Personen zur Gemeinschaft. Wir begegnen

innerhalb der Geschichte des menschlichen

Denkens immer und immer wieder der

Ansicht, dass die menschliche Gemeinschaft

so eine Art Substanz sei. Dem Individualismus

gegenüber, der in der Gemeinschaft

nichts anderes sieht, als einen Haufen

zusammengeratener Individuen, die in

ständigem Kampf ums Dasein zueinander stehen,

haben diese Denker insofern recht, als sie in

der Gemeinschaft das Eigenartige, das

Eigengesetzliche, das Höhere, das alle Individuen

Ueberragende betonen. Sie sind aber im

Unrecht, weil sie den Wert der Person und

Persönlichkeit nicht erfassen und deshalb

nicht sehen, wie die Person kraft ihrer
Persönlichkeit über alle Individuen hinauswachsen

kann. Um das zu sehen, muss man den

Blick auf folgendes richten: Die menschliche

Person ist keine Spezies, sondern ein
Individuum der Spezies Mensch. Kraft der
spezifischen Natur sind alle Menschen eins. An

dieser Stelle gewahren wir die substantielle

Seinsverwurzelung der Gemeinschaft in den

Personen. Man muss also die Substanz der
menschlichen Gemeinschaft nicht in der
Gemeinschaft selbst, sondern in der Person

erblicken. Die Person als Wurzel der Persönlichkeit

ist zugleich Wurzel der Gemeinschaft.

Aus der gleichen Wurzel streben

zwei Stämme nach zwei verschiedenen
Richtungen hin empor. In der Richtung nach

innen und auf das eigene Selbst entsteht die
Persönlichkeit; in der Richtung nach aussen
und auf das andere Selbst entsteht die
Gemeinschaft. Und das ist wieder nicht so zu

verstehen, als lebte der Mensch zuerst

inwendig und müsste dann nachträglich aus
sich heraustreten, um mit den anderen in

Berührung zu kommen. Unser Auge ruht ja
auf der Aussenwelt und unser Ohr hängt an
der Umwelt und unsere Sprache bezieht sich

auf unsere Mitwelt. Und das Sprechen ist

uns ebenso natürlich wie das Denken.

Im Gegensatz also zur substantiellen Einheit

der Person sind sowohl Persönlichkeit

454



als auch Gemeinschaft akzidentelle Einheiten.

Wesensgemäss ist dabei das Ganze der
Persönlichkeit viel geschlossener als das

Ganze der Gemeinschaft, weil die Persönlichkeit

dem Grunde, der Person viel näher
steht als die Gemeinschaft.

Das Fundament ist gelegt. Wir beginnen
mit dem Aufbau der Gemeinschaft aus
der Person. In der Ordnungseinheit (unitas
ordinis) der Gemeinschaft sind zwei Gefüge
scharf auseinanderzuhalten, der O r d o

partium ad invicem (die Ordnung
der Teile zueinander) und der O r d o

partium ad totum (die Ordnung der
Teile zum Ganzen).

Für das erste dieser beiden Gefüge
gelten drei Aufbaugesetze, die alle
drei im Personsein fundiert sind.

Das erste Gesetz ist das Gesetz
der Mitteilung und der Teilnahme. Wie das

Kausalitätsgesetz (philosophisch, nicht
naturwissenschaftlich genommen) den Zusammenhang

und die Ordnung der materiellen Welt
begründet, so begründet das Gesetz der

Mitteilung (communicatio) und der
Teilnahme (participatio) den geordneten
Zusammenhang der Menschen in der Gemeinschaft.

Es sind wohl alle Menschen von Natur

aus eins. Aber es sind nicht alle Menschen

von Natur aus gleich. Die einen haben einen

grossen Drang zur geistigen Betätigung, und

zwar von Jugend auf, die anderen neigen
von Jugend auf mehr zu körperlicher Arbeit.
Die einen bringen von Natur aus
hervorragende Gaben mit in den Beruf, den sie

erwählen, andere sind mittelmässig und wieder

andere nur schwach begabt. Alle diese
sind gebend, alle diese sind nehmend. Die

viel haben, geben viel, die wenig haben,

geben wenig. Nur die berufslosen Taugenichtse

geben nichts, weil sie nichts tun und
darum nichts haben. Und alle sind nehmend,
nicht nur in dem Sinne, dass jeder für den

Unterhalt seines Lebens in mancher Beziehung

auf die Frucht der Arbeit eines anderen

angewiesen ist, sondern auch in dem Sinne,
dass der Höhere viel Anregungen vom Nie¬

deren empfängt. Die Eltern verdanken vieles
ihren Kindern, der Lehrer lernt von seinen
Schülern. Es gibt eine Tugend des richtigen
Mitteilens und eine Tugend des richtigen
Teilnehmens, und vom Bestand dieser Tugenden
und ihres Ausgleiches hängt die menschliche
Gemeinschaft in allererster Linie ab. Die

Person ist gebend.
Das zweite Baugesetz der

Gemeinschaft lautet so: Die Gemeinschaft baut
sich von oben nach unten, nicht von unten
nach oben auf. Ich erkläre mich. Die Person

ist ein Ganzes, das aus drei Seinsschichten,
der leiblichen, seelischen und geistigen
Schicht besteht. Diesen drei Seinsschichten

entsprechen drei Wertschichten, die Schicht
der leiblichen, die Schicht der seelischen, die
Schicht der geistigen Werte. Wie in der
Person das Geistsein die Grundkonstituante
bildet, so wird auch in der vollkommenen
Person, also der Persönlichkeit, der geistige
Wert — und unter den geistigen Werten der

religiöse Wert — die höchste und
beherrschende Stelle einnehmen. Nur so kann die
Person sich zu einem Ganzen gestalten.

Weil nun aber nur soviel in der Gemeinschaft

ist, als vorher in Personen war, wird
die menschliche Gemeinschaft naturnotwendig

ebenfalls drei Gemeinschaftsschichten

aufweisen, eine geistige Kulturgemeinschaft,
eine seelische Lebensgemeinschaft und eine
materielle Wirtschaftsgemeinschaft. In jeder
konkreten Gemeinschaft, schon in der Familie,

finden sich diese drei Gemeinschaftsordnungen

scharf ausgeprägt. Zu einem
naturwüchsigen Ganzen aber verwachsen diese
drei Gemeinschaften nur dann, wenn die
geistige Gemeinschaft der Lebensgemeinschaft
und die Lebensgemeinschaft der wirtschaftlichen

Gemeinschaft übergeordnet ist.

Zum gleichen Ergebnis kommen wir, wenn
wir — von der Wertstruktur der Persönlichkeit

absehend — unser Auge direkt auf die
Wertstruktur der Gemeinschaft richten. Die

Gemeinschaftswerte verhalten sich zueinander

wie Kreise, die ineinander liegen, so dass

der weiteste Wert alle anderen einschliesst.

455



Der weiteste Wert ist der göttliche Wert,
darunter liegt der geistige Kulturwert, dann

kommt der Lebenswert, endlich der materielle

Nutzwert. Die Ordnung der
Gemeinschaftswerte aber fundiert die Ordnung der

Gemeinschaften. Mithin ist die religiöse
Gemeinschaft, die die ganze Menschheit
umfassen soll, die weiteste Gemeinschaft.

Dagegen wird es nie eine Kulturgemeinschaft
auf Erden geben, die so weit ist, wie die
Menschheit. Die verschiedenen Kulturkreise

dürften wohl die letzten möglichen Rahmen

sein, innerhalb deren sich ein mehr oder

weniger gemeinsames Kulturleben entfaltet.
Viel enger ist der Kreis der Lebensgemeinschaften,

weil diese erdverbunden sind. Die

wirtschaftliche Gemeinschaft kann wohl zur
Weltwirtschaft werden. Je weiter aber das

gemeinsame Wirtschaftsleben sich ausdehnt,

umso lockerer wird die innere wirtschaftliche
Verbundenheit.

Karl Marx hat in seiner „Materialistischen
Geschichtsauffassung" diese Ordnung umgekehrt,

indem er das Schwergewicht des

gemeinschaftlichen Lebens in das Wirtschaftsleben

verlegt und das soziale, sittliche,
politische, religiöse Leben als Exponenten der

Nationalökonomie ansieht.

Der Nationalsozialismus hält als

Weltanschauung an der Meinung fest, dass Rasse

und Volk die mass- und ausschlaggebenden
Faktoren menschlicher Geschichte seien und

dass die Religion, die Sittlichkeit, das Recht,

die Politik mit Einschluss der Kunst und der

Wirtschaft sich ganz und gar in den Dienst

von Rasse und Volk zu stellen haben. Würden

diese Bewegungen des nationalen und

gewöhnlichen Sozialismus ihr Ziel erreichen,
dann wäre es um die menschliche Gemeinschaft

geschehen, gerade so gut, wie es um

eine Person geschehen ist, die sich nicht an

die Forderung der Rangordnung der Werte
hält.

Das dritte Grundgesetz im Aufbau

der Gemeinschaft kann so formuliert
werden: Die Gemeinschaft baut sich von
innen nach aussen und nicht von aussen nach

innen auf. Für das persönliche Leben wird

dieser Grundsatz allgemein anerkannt.

Allgemein wird behauptet, dass die persönliche

Vollkommenheit zunächst im Innern

liege und erst in zweiter Linie im Aeusseren

sich offenbare. Es liegt mir nun daran, diesen

Gedanken auch in der Gemeinschaft zur

Geltung zu bringen.
Je mehr etwas Eigengut wird, um so mehr

kann es Gemeingut werden. Der Satz klingt
paradox, weil Gemeingut und Eigengut
Gegensätze sind. Und doch bleibt es wahr, dass

etwas in dem Masse Gemeingut aller werden

kann, als es innerstes Eigentum des Einzelnen

geworden ist. Beispiele: Die Wahrheit liegt
im Urteil, in dem uns ein Sachverhalt
gegenständlich wird. Und je immanenter ein Urteil

ist, um so eigener wird uns die Wahrheit. Die

Wahrheit kann aber den andern nur in Sätzen

mitgeteilt werden, die Ausdrücke von Urteilen

sind. Also wächst der gemeinsame Schatz

idealer Wahrheiten in dem Masse, als die
Einzelnen die Wahrheiten sich innerlich zu

eigen machen. Zum guten Leben wird der

eine durch das gute Beispiel des andern

angeregt. Je harmonischer aber die Tugend im

Innern des einen befestigt ist,um so leuchtender

wird sie äusserlich als gutes Beispiel vor
den andern hervorstrahlen. Je mehr die
Einzelnen ihren Leib und die leiblichen Triebe
beherrschen, um so reiner und kraftvoller
wird die Lebensgemeinschaft sein. Je mehr
der persönliche Mensch Herr ist über die
äusseren Güter, um so mehr wird er geneigt
sein, davon anderen mitzuteilen. Auf allen
Gebieten also bestätigt sich der Satz, dass

die Natur beim Aufbau der Gemeinschaft

vom inneren Ausbau der Persönlichkeit
beginnt und dass dementsprechend auch die
Reform der Gemeinschaft von der Reform der
Person ausgehen muss.

Die Rückwirkung der Gemeinschaft auf die
Personen geht so vor sich: Die guten
Menschen schaffen einen geistigen Raum, in dem
wir leben und uns bewegen. Das ist der gute
Geist der Gemeinschaft. Nebenbei gesagt:
Auch die schlechten Menschen schaffen einen

456



geistigen Raum, in dem die schlechten
Menschen leben und sich bewegen Die guten
Menschen verknüpfen ihr Leben möglichst

enge mit dem guten Leben, das sie durch
die Tradition als Erbe uberkommen haben
Nebenbei gesagt Die schlechten Menschen
sind immer ganze oder halbe Revolutionare
Herrscht nun in der Gemeinschaft der gute
Geist, dann finden die starken Geister daran
ihren Ruckhalt, die Kleinen aber und die
Schwachen und die Zurückgebliebenen, alle
die sich selbst nicht helfen können, kommen

im gemeinsamen, guten, geistigen Räume —
wie von ihm getragen — auch in die Hohe
Wenn also Aristoteles und Thomas von
Aquin immer und immer wiederholen, dass

das Bonum proprium propter bonum
commune sei, so wollen sie damit in erster
Linie sagen, dass alle, die Gebenden und
die Nehmenden, in der Gestaltung ihres
persönlichen Lebens darauf Bedacht nehmen

müssen, dass die öffentliche, geistige Luft,
die wir einatmen, rein, gesund und kraftig
sei Ohne Bild, rein philosophisch gesprochen,

heisst das Das ganze Netz realer, pra-
dikamentaler Beziehungen, die zwischen den

Einzelpersonen gespannt werden, müssen mit
der gemeinsamen menschlichen Natur und
ihren Forderungen korrespondieren

Mit diesem Hinweis auf unsere gemeinsame

Natur habe ich den Finger gelegt auf
das Ganze, das im Ordo partium ad in-
vicem schon mitgegeben war und jetzt im
Ordo partium ad totum zur weiteren
Untersuchung steht Das Ganze, das Totum, war
bisher hinter uns Jetzt tritt es vor uns hin

Bisher arbeitete es versteckt Jetzt tritt es

often zutage Bisher sahen wir das Ganze nur
in den Teilen, jetzt werden wir die Teile im
Ganzen sehen

Es ist auffallend, dass sowohl Aristoteles
als auch Thomas von Aquin das Verhältnis
der Teile zum Ganzen der menschlichen
Gemeinschaft an der militärischen Organisation
uns klar zu machen suchen Das taten sie
wohl deshalb, weil die stramme Zusammenfassung

aller lebendigen Teilkrafte zu einem

Ganzen nirgends so deutlich in die Augen
springt, wie in der Heeresorganisation Das

Heer ist der typische Fall einer unitas ordinis
Der Endzweck des Heeres ist die sieghafte
Verteidigung des Vaterlandes wider seine
Feinde Die einzelnen Krieger haben diesen
Zweck nur als Teile des Heeres im Auge Die

Tätigkeit des Heeres ist spezifisch verschieden

von der Tätigkeit der Einzelnen, weil die
Einzelnen ihre Tätigkeit nur in der geregelten

Ordnung des Ganzen setzen dürfen
Selbstverständlich aber darf die militärische

Ordnung nicht mit der gesellschaftlichen

Ordnung überhaupt verwechselt werden

Diese Selbstverständlichkeit hat man in
den letzten 150 Jahren ubersehen, sonst hatte
die Militarisierung des gemeinschaftlichen
Lebens nicht in dem Umfange geschehen
können, wie es tatsachlich geschehen ist

Wohl muss die Wirtschaftsgemeinschaft
— und nicht nur das Wirtschaftsleben, wie
es heute geschieht — organisiert werden,
aber nicht militärisch, sondern ökonomisch,
d h nach Gesetzen, die der Natur und dem
Zweck des wirtschaftlichen Lebens entnommen

sind Auch die Lebensgemeinschaft
muss organisiert werden, aber nicht militärisch,

sondern so, wie es der Natur und dem
Zweck der Familie und des Volkes entspricht
Erst recht sollte die geistige Kulturgemeinschaft

organisiert werden, aber nicht militärisch,

sondern in der Weise, w>e das Wesen
und der Zweck geistiger Kultur es verlangt

Fur die Organisation nun gilt im allgemeinen

die Regel Je ausserlicher das

Ganze ist, dem viele Agentien dienen, um

so straffer muss die organisatorische
Zusammenfassung der zusammenwirkenden äusseren

Kräfte sein und umgekehrt Je innerlicher

das Ganze ist, um so zarter, beweglicher,

geschmeidiger muss die Organisation
desselben sein So ist, wie schon gesagt, die
militärische Organisation die festeste von
allen, weil die Schlagkraft des Heeres vom
Zusammenwirken der Einzelnen und der
verschiedenen Truppenteile abhangt Dagegen
ist die Organisation des Bildungs- und Erzie-

457



hungswesens in der geistigen Kulturgemeinschaft

ganz anderer Art, weil das Wissen und

Wollen und Können der vielen Faktoren, die
hier zusammenarbeiten, wesentlich von
innen her bedingt ist.

Wenn man bedenkt, wie vieles berücksichtigt

werden muss, wenn die Organisation
einer Gemeinschaft eine sinnvolle sein soll,
nämlich: die Aufgabe, die die betreffende
Gemeinschaff zu erfüllen hat, die verschiedenen

Neigungen und Begabungen derjenigen,

die an der Erfüllung der gemeinsamen
Aufgabe teilnehmen, die Freiheit der Einzelnen,

die nie unterdrückt werden darf —,
dann wird man einsehen, dass die Forderungen,

die an die führenden Persönlichkeiten

gestellt werden, sehr grosse sind. Es genügt
nicht, dass ein Machtmensch mit einer
Machtstimme pfündige Machtworte an die
ohnmächtige Menge richtet, damit dann seine

Machtorgane mit lauter Machtmitteln ein

Machtvolk und ein Machtreich
zusammenschmieden.

Von der politischen Organisation aber
rede ich hier nicht, weil im III. Abschnitt
darüber weiter die Rede sein wird.

Nur das muss noch ausdrücklich betont
werden, dass beim Ausbau der Gemeinschaft,
d. h. bei der Ordnung der Teile zum Ganzen,

die persönlichen Tugenden zu sozialen

Tugenden werden.
Man nennt die Führer der Gemeinschaften

„grosse Persönlichkeiten". Der Ausdruck ist

gut gewählt, wenn mit ihm der Sinn verbunden

wird: Persönlichkeiten, die ihre Tugendwerte

auf das grosse Ganze richten. Wie die
Gemeinschaft die Erweiterung der Persönlichkeit

ist, so ist die soziale Klugheit die
Erweiterung der persönlichen Klugheit. Mit
einem hervorragenden Scharfblick und einem

ausgesprochenen Verantwortlichkeitsgefühl
sieht der Führer die Ordnung, in der das

vorgeschrieben wird, was für alle gut ist. Der

Widerhall dieser Klugheit im Führer ist das

Vertrauen der Untergebenen, die ihm willig
folgen. Das richtige Geben und richtige
Nehmen, das in der Ordnung der Teile zuein¬

ander eine so wichtige Rolle spielt, wird zum

richtigen Befehlen und zum richtigen Gehorchen

— oder allgemeiner gesagt — zum

richtigen Führen und richtigen Folgen in der

Ordnung der Teile zum Ganzen.

Die Frage also: welches sind die Pflichten

der Person der Gemeinschaft gegenüber?
kann dem Gesagten zufolge nur so lauten:

Die Pflicht, die alle Pflichten der einfachen
Person der Gemeinschaft gegenüber in sich

schliesst, ist, Persönlichkeit zu werden, etwas

einfacher ausgedrückt: tugendhaft zu werden.

Dann wird das Verhältnis des Einen zum
Andern von selbst ein geordnetes sein. Die

Pflicht, die alle Pflichten der führenden Person

der Gemeinschaft gegenüber ein-
schliesst, ist, soziale Persönlichkeit zu werden,

bescheidener gesagt, die sozialen

Tugenden, insbesondere die soziale Klugheit
zu üben, dann wird das Verhältnis der Teile

zum Ganzen von selbst ein gutes werden.
Und in der Mitte dieser beiden Pflichten

liegt unser aller Wunsch, je und je die rechten

Männer am rechten Orte zu sehen.
In der übernatürlichen Ordnung

tritt an die Stelle der menschlichen Natur und
der menschlichen Gemeinschaft die Person
Christi und sein mystischer Leib. Im Reiche
Christi ist die Person alles. Zunächst die
Person Christi, dann die Person der Heiligen.
Im Reiche Christi können auch die Kleinen
und die Einfältigen Persönlichkeiten werden,
ja unendlich mehr als nur Persönlichkeiten,
sie können Heilige werden. Im Reiche Christi

geht alles von oben nach unten, von innen
nach aussen aus, weil Christus der Commu-
nicans und alle anderen die Participantes
sind. Ist das Reich Christi am Ende der Tage
vollendet, dann wird Gott alles in allem sein.

III. Rasse — Volk — Nation —
Staat.

1.

In neuerer Zeit ist viel über Rasse — Volk
— Nation — Staat gesprochen und geschrieben

worden. Und je mehr die Forscher und

458



Gelehrten sich mit diesen sozialen Gebilden
beschäftigen, um so wirrer gehen die
Ansichten durcheinander und gegeneinander.
Der Grund aller Missverständnisse liegt in

der einseitigen Methode unserer
Gelehrten und Forscher. Sie stellen Rasse —
Volk — Nation — Staat nebeneinander, trennen

sie möglichst scharf voneinander, so dass

ihr Ineinander mehr und mehr im Dunkel
verschwindet. Das modene Auge hat keinen
Blick mehr für das Wesen. Die Folge ist, dass

schliesslich vier Gedankenkonstruktionen
herauskommen, die mit der geschichtlichen
Wirklichkeit nichts mehr zu tun haben.

Die einzig richtige Methode in der
Behandlung und Lösung dieser vier Probleme
ist die Methode des hl. Thomas. Weil das

Auge des hl. Thomas einfach war, darum
richtete sich sein Blick immer auf das Ganze.
Jedes menschliche Ganze ist wandelbar und

jedes menschliche Ganze ist unwandelbar,
in verschiedener Hinsicht. Thomas übersah

nirgends das Wandelbare, er suchte aber
darin das Unwandelbare. Rasse — Volk —
Nation — Staat sind vier sehr wandelbare
soziale Einheiten, wie die Geschichte lehrt.

Aber Rasse bleibt immer Rasse und Volk ist

immer Volk und Nation ist und bleibt Nation
und Staat bleibt und ist immer das, was er ist,

trotz alles Wandels und Wechsels seiner
Formen.

Ich habe also in begrifflicher Form das

Wesen der Rasse, das Wesen des Volkes,
das Wesen der Nation und das Wesen des

Staates vorzulegen. Da aber jedes dieser
vier unwandelbaren Gemeinschaftswesen in

der konkreten, also wandelbaren Ausgestaltung

in einem Wesenszusammenhang mit
den je drei anderen Gemeinschaften steht,

muss in der Begriffsbestimmung eines jeden
auch auf diese Wechselbeziehung Rücksicht

genommen werden.
Die Rassenforschung hat erst in neuerer

Zeit begonnen. Das Mittelalter kannte wohl
eine Philosophie der Rasse. Die Eigentümlichkeiten

der verschiedenen Rassen und die
Ursachen und die Bildungsgesetze der Ras¬

sen hat erst die Neuzeit zum Gegenstand
exakter Untersuchung gemacht. Diese
Studien können für die Philosophie, besonders
für die Ethik sehr wertvoll sein. Leider wird
der Rassengedanke in der Gegenwart mit der

Politik, der Religion, der Sittlichkeit, dem
öffentlichen Leben und dem Geistesleben

überhaupt derart verknüpft, dass nicht nur
das persönliche und Gemeinschaftsleben auf
das höchste gefährdet wird, sondern auch

die wissenschaftliche Erforschung der Rasse

in ihrer Methode schweren Gefahren ausgesetzt

ist. Ich untersuche hier die Rasse im

Lichte der Philosophie.
Die Menschen, die einer bestimmten Rasse

angehören, haben bestimmte gemeinsame
Eigenschaften, wodurch sie sich von

den Menschen einer anderen Rasse

unterscheiden. Diese gemeinsamen Eigenschaften
sind in erster Linie physischer, in zweiter
Linie psychischer und erst in dritter und sehr

beschränkter Art geistige Eigenschaften. Dies

wird klar, wenn wir dem Ursprung der Rasse

philosophisch nachgehen. Die verschiedenen
Rassen sind entstanden. Am Anfange war
keine Rasse. Am Anfange war der Mensch

— Mann und Frau. Die Differenzierung also

der Menschen in Rassen kann erst durch die
allmähliche Ausbreitung der Menschen über
die Erde entstanden sein. Nun bleiben die

physischen Merkmale der Rasse durch die
Generationen hindurch konstant, vorausgesetzt,

dass diese Konstanz nicht durch
Rassenmischung Abweichungen erfährt. Das

Konstante wird vererbt. Zwischen Rasse also

und Vererbung ist ein Wesenszusammenhang.
Dieser Wesenszusammenhang bringt es mit
sich, dass im Zeugungsvermögen eine

besondere Dispositon
hervorgebracht werden muss. Die ursprüngliche

Disposition hat es ja nur auf den Menschen

abgesehen. Der Mensch, rein für sich

genommen, erzeugt den Menschen. Die

persönlich erworbenen Eigenschaften pflanzen
sich nicht durch Vererbung fort. Deshalb

nicht, weil sie die Generation nicht dispositionell

zu verändern vermögen.

459



Soll aber erklärt werden, wie und warum
ein weisser Mann und eine weisse Frau einen
weissen Menschen, ein schwarzes Paar
Menschen einen schwarzen Menschen, ein gelbes
Paar Menschen einen gelben Menschen

erzeugt, dann muss das Kausalitätsprinzip nicht

an der Oberfläche, sondern in einiger Tiefe

aufgedeckt werden. Der weisse Mensch, als

konstantes Erzeugnis des weissen Menschen,
kann seine Ursache nicht in der Menschennatur

im allgemeinen haben, auch nicht in

der individuellen Menschennatur, sondern

einzig und allein in einer besonderen
Disposition, durch die unsere spezifisch

menschliche Nafur derart modifiziert
wird, dass sie in der Zeugung auf konstante

Weise auf das hin tendiert, was wir Rasse

nennen.
Diese Disposition, von deren Verständnis

das Verständnis der Rassewerdung überhaupt
abhängt, muss also irgendwie und irgendwann

und irgendwo geworden sein und das

geschlechtliche Leben an seiner Wurzel treffen.

Und welches ist die Ursache dieser

Disposition? Die menschliche Nahrung. Denn

durch die Nahrung wird sowohl das

individuelle, wie auch das soziale Blut genährt. Die

Nahrung aber wird dem Boden mit seinen
klimatischen Verhältnissen entnommen. Somit

besteht ein Wesenszusammenhang
zwischen Boden und Rasse durch das Mittel des

Blutes. Es braucht wohl kaum hervorgehoben
zu werden, dass die Bildung der Urrassen, zu
denen wohl kaum ein Forscherauge wird

vordringen können, Zeit, viel Zeit brauchte.

Wenn schon ein Habitus im individuellen
Leben Zeit braucht, bis er Wurzel gefasst hat,

wenn die Sitten und Gebräuche viel Zeit
brauchen, bis sie sich im öffentlichen Leben

der Völker verfestigt haben, um wie viel mehr

Zeit wird dann erst die ursprüngliche
Rassenbildung gebraucht haben, da die Rasse die
Natur doch unvergleichlich näher berührt
als irgend ein erworbener Habitus.

Der Wesenszusammenhang zwischen
Boden und Rasse und die Rückführung der

ursprünglichen Rasse auf rein materielle Fakto¬

ren macht alle Zweifel unmöglich am Grundsatz,

dass das höhere Leben im Menschen

nicht auf Rasse zurückgeführt werden kann.

Wichtiger als die Frage nach dem Wesen
und Ursprung der Rasse ist für unser Thema

die Frage nach der Rassegemeinschaft. Rasse

ist Gemeinschaft. Aber Rasse ist nicht in dem

Sinne Gemeinschaft, als ob es eine menschliche

Gemeinschaft gäbe, die nichts anderes
als Rassegemeinschaft wäre, so wenig es

einen Menschen gibt, der keine anderen

Eigenschaften hätte als Rasseeigenschaften.
Unter Rasse hat man die unterste Schicht im

Ganzen einer menschlichen Gemeinschaft

zu verstehen. Wenn wir uns einen Negerstamm

in den Urwäldern Afrikas vorstellen,
der kraft seiner Abgeschlossenheit seine
Rasse verhältnismässig rein bewahrt hat, dann

wird dieser Negerstamm sich nicht nur in seinen

körperlichen Rassemerkmalen, sondern
auch in seinen Lebensanschauungen und

Familiengebräuchen und sittlichen Gewohnheiten

und Stammesorganisationen und religiösen

Zeremonien als ein Ganzes fühlen. Es

mag denn sein, dass die materiellen Faktoren
das Uebergewicht haben im Leben dieses

Stammes, dass die Phantasie mit ihrem Heer
der Leidenschaften die Herrschaft hat im

grossen und im kleinen, dass also das

Geistige nur rudimentär zur Ausbildung kommt;
aber in gewissem Masse wird auch da die
Vernunft zur Geltung kommen, sonst hätten
wir es nicht mehr mit einer menschlichen
Gemeinschaft, sondern mit einer Herde von
Tieren zu tun. Und wenn wir zwei Negerrassen

miteinander vergleichen, dann ist — im

Lichte der Ethik gesehen — offenbar jene
Rasse höher zu werten, in der das Physische
dem Seelischen und Geistigen in grösserem
Masse untergeordnet ist. Man kann nämlich
neben dem Einfluss von unten auf die Rasse

auch noch einen Einfluss von oben auf
dieselbe konstatieren. Nicht nur der Boden und
das Blut, sondern auch die Seele und der
Geist wirken bei der Bildung und Umbildung
einer Rasse mit. Der Leib ist ein Werkzeug
der Seele. Und dieses lebendige Werkzeug

460



nimmt im Dienste der Seele allmählich die

Züge der Seele an.

Man kann also „Rasse" in zweifachem
Sinne nehmen: Einmal in ihrer Bedingtheit
von den äusseren Faktoren, vom Boden, vom
Klima usw., ein anderes Mal in ihrer Abhängigkeit

von der Seele, vom Geiste. Nimmt

man Rasse im ersten Sinne — und alle
Modernen nehmen das Wort in diesem Sinne —
dann ist d a s V o I k die Ueberwindung der
Rasse. Nimmt man Rasse im zweiten Sinne,
dann ist „Volk" die Veredlung der Rasse. Im

Folgenden nehmen wir „Volk" in beidem
Sinne.

2.

Der Ausdruck „Volk" hat viele Bedeutungen.

Im alten Bunde bedeutet Volk das

Höchste im Gemeinschaftsleben Israels.

Israel ist das Volk Gottes. Die Stämme, die

Sippen, die Nationen treten an Bedeutung
weit zurück. In der französischen Revolution

ist die Bürgerschaft das Volk gegenüber
den herrschenden Ständen. Heutzutage
nimmt die Arbeiterschaft das Volk-Sein für
sich in Anspruch. Zum Gegner hat sie die
Bürgerschaft. In einer Volksfront möchte sie

sich zu einem Ganzen formen. In den Gross-,
besonders den Weltstädten ist kein Volk
mehr. Man spricht da nur noch von
Bevölkerung. Und dieser Ausdruck scheint das

Wort Volk allmählich ganz verdrängen zu
wollen.

Dieser allgemeine Zug, das „Volk" zu

nennen, was die breite Basis im Aufbau der
Gemeinschaft bildet, kann uns als Fingerzeig
dienen bei der Untersuchung der Wesensstruktur

des Volkes. Die Rassegemeinschaft,

mag sie auch noch so gemischt sein, bildet
die materielle Unterlage für das Volk. Das

Volk bildet die Rasse in die Höhe. Und es
kann die Rasse nur dadurch in die Höhe

heben, dass in ihm das menschliche Leben

nicht abstrakt, nicht einseitig, sondern in

seiner ganzen konkreten Fülle zur Gemeinschaft

wird. Das Volk ist wesentlich
Lebensgemeinschaft. Jedes wirkliche Volk hat Rasse.

Aber die Rasse ist in ihm veredelt durch die
Edelwerte des Lebens. Das Leben des Volkes
ist das Mittlere zwischen dem Leben, von dem
in der Biologie, und dem Leben, von dem in

den verschiedenen Disziplinen des geistigen
Lebens die Rede ist. Das Volksleben ist durch
und durch seelisches Leben. Im seelischen
Leben treffen das biologische und geistige
Leben zusammen. Der Grund dieser
Synthese von Geist und Leben liegt in der

Wurzel des Volkes. Die Wurzel des Volkes

ist die Familie. In der Familie ist die

religiöse Gemeinschaft, die geistige
Kulturgemeinschaft und die Wirtschaftsgemeinschaft

auf das innigste mit der Lebensgemeinschaft

verwachsen. Und das gleiche gilt vom
Volke.

Warum hängt denn das Volk so sehr an
Sitte und Brauchtum? Weil Sitten und
Gebräuche wie Klammern sind, durch die das

Gute, das in den Familien durch die
Generationen hindurch vererbt wird, zusammengehalten

wird. Familie und Schule sind nur
dann innerlich verbunden, wenn auch in der
Schule die Tradition gehegt und gepflegt
wird, in der die Familie lebt. Uralte
Lebensweisheit und Erfahrung sprechen sich in der
Familie durch die Sitten und Gewohnheiten

aus. Wenn im Volke die Religion zur Sitte

wird, dann kommt das daher, dass die Religion

vom Volke erlebt sein will. Volk ist

Lebensgemeinschaft. Und darum ist das

ganze Eigentum des Volkes ererbtes und
erlebtes Eigentum. Dem brutal Konkreten ist

das Volk ebenso fern wie dem wirklichkeitsfremden

Denken. Es ist, wie wenn nur jenes
Denken in das Volkstum eingehen würde,
was sich irgendwie empfinden lässt. Als

Volkslied, überhaupt als Volkskunst darf nur
das angesprochen werden, was aus dem
Leben des Volkes hervorgeht.

Das Volk hat seine Umwelt. Dem Volke

entspricht die Heimat. Volk und Vaterland

gehören wesensgemäss zusammen. Alle
Vaterlandslieder sind entweder aus dem
Volke oder wenigstens für das Volk geschrieben.

Mit dem eigenartigen Leben des Volkes

461



schwindet auch die Liebe zum Vaterland.
Gott und das Volk schaffen am Vaterland.
Und das gottvolle Vaterland schafft an der
Seele des Volkes. Wer weiss, was das heisst:

„Für Gott und Vaterland", der hat die ganze
Seele des Volkes ergriffen. Das Volk ist die

eigentliche Substanz aller menschlichen
Gemeinschaft. Deshalb ist unter allen Verbrechen

des liberalen Geistes weitaus das

grösste, dass er uns das Volk vernichtet hat.

Und weitaus die wichtigste Aufgabe der

Gegenwart ist die Wiederherstellung des

Volkes. Politik und Diplomatie, philosophische

Ideologien und rhetorische Künste

sind dieser Aufgabe nicht gewachsen. Leben

entzündet sich nur am Leben, und Volksleben
entzündet sich nur am einfachen Kindessinne.

3.

Wir kommen zur Nafion. Um den Sinn

dieses Wortes nicht nur zu verstehen,
sondern zu fühlen, muss man eigentlich Franzose

sein. In Frankreich ist der Sinn der Nation

gross und reich geworden. Natio stammt

von nasci, heisst also geboren, hineingeboren

worden. Nun wird der Mensch zunächst

in eine Rassegemeinschaft und dann durch

die Familie in ein Volk hineingeboren. Damit

ist aber der Sinn des Wortes nicht erschöpft.
Wenn der Franzose das Wort Nation
ausspricht, dann denkt er an geistige Kultur. Die

Nation ist also Kulturgemeinschaft. Und alles,

was sich über Nation sagen lässt, muss an

diesen Begriff angeknüpft werden.
Die Nation ist ein Kulturvolk. Das Wort

„Nation" wird wenigstens heutzutage ganz
allgemein in diesem Sinne genommen. Die

Volkskultur aber hat zwei Seiten. Nach der

einen Seite wächst die Kultur eines Volkes

in das Volk hinein; nach der andern Seite

wächst die Kultur über das Volk hinaus. Alle
echte Kultur ist demnach Volkskultur, denn

jede Kultur hat ihre Echtheit zunächst am

eigenen Volke zu erproben. Trennt sich die
Kultur des Geisteslebens vom lebendigen
Leben des Volkes, dann setzt sie sich der

Gefahr aus, Luft zu werden und allmählich

alle Wirklichkeit und Wirksamkeit zu verlieren.

Die Pflanze muss auf ihrem Boden bleiben,

sonst stirbt sie ab. Das Höhere muss mit
dem Niederen in Verbindung sein, sonst

gedeiht es nicht mehr. Beweis dafür ist die

moderne Kultur. Die ganze Zerrissenheit der

modernen intellektuellen, sittlichen,
rechtlichen, ästhetischen und wirtschaftlichen Kultur

hat ihren Grund darin, dass sie vor lauter

übermütigem Pochen auf Autonomie jeden
Zusammenhang mit der Wirklichkeit — und

weil die Wirklichkeit der menschlichen
Gemeinschaft zunächst im Volke sich ausgestaltet

— jeden Zusammenhang mit dem Volke
verloren hat.

Der liberale Geist der Neuzeit hat nicht

nur das Volk, sondern auch die Nation, die

Kulturgemeinschaft zerstört. Das Gerede der
Welt darf uns nicht über diese Tatsache

hinwegtäuschen. Wohl ist die Gegenwart wie
berauscht vom Ideal der Nationalität, wie sie

auch an einem fort das Wort Volk im Munde
führt. Das will aber nichts sagen. Denn auch

der Gefangene denkt immer an die Freiheit,
die ihm genommen ist, und der Kranke

spricht mit Vorliebe von der Gesundheit, die

er gerne haben möchte. Und so ist es auch

mit dem Gerede über Volk und Nation und
Kultur. Die Nation ist eine Kulturgemeinschaft,

die zuerst im Volke verwirklicht wird.
Sie darf aber nicht auf das Volk eingeengt
werden. Sie wächst ihrem Wesen nach über
das Volk hinaus. Der geistige Kulturwert ist

ja wesentlich höher als der Lebenswert. Darum

ist die Kulturgemeinschaft wesentlich
höher als die Volksgemeinschaft.

Wie nämlich viele Familien dadurch zu
einem Volke werden, dass das Lebensfähige
in ihnen durch eine gemeinsame Tradition
erhalten und durch gemeinsame Arbeit
gefördert wird, so werden viele Völker dadurch
zu einer Völkergemeinschaft innerlich
verschmolzen, dass ein innerer Ausgleich
stattfindet zwischen der Kultur, also dem
Nationalen eines Volkes mit der Kultur, also
dem Nationalen eines anderen Volkes. Dies
kann nur dadurch geschehen, dass das gei-

462



stige Kulturerbe, das vom Volke getragen
wird, zum Gegenstand besonderer Pflege
gemacht wird. So wird die Kultur zur
völkerverbindenden Macht. So werden die Völker
nicht nur äusserl ich zusammen

gezwungen, sondern innerlich miteinander
verbunden. So ist die internationale
Kulturgemeinschaft nicht ein frei in der Luft
schwebendes Gebilde, sondern in der nationalen

Kulturgemeinschaft der einzelnen Völker fest

verankert.
Aus diesem Grunde tritt ein Volk erst

als Nation auf den Schauplatz der
Weltgeschichte. Nur Völker mit ausgeprägter
Eigenart spielen in der Geschichte eine
Rolle. Wie ein Robinson im Leben des Volkes

nicht in der Intention der Natur liegt, so

liegt ein isoliertes Volk nicht im Plan der
Geschichte. Das Volk als Lebensgemeinschaft
ist etwas Besonderes, von jedem anderen
Volke Abgeschlossenes. Als Nation aber ist

das Volk etwas Aufgeschlossenes, weil die

geistige Kultur als Konstituante der Nation
etwas allen Völkern Gemeinsames, mithin sie

Zusammenfassendes ist.

In der Schweiz haben wir e i n Volk. Und
das nicht nur deshalb, weil wir äusserlich ein

gemeinsames Schweizerhaus haben, das uns

der Bund im Laufe der Jahrhunderte gezimmert

hat, sondern vor allem deswegen, weil
wir uns innerlich als ein Ganzes, allerdings
nur als ein Lebensganzes fühlen. In

der Religion und in der geistigen Kultur sind

wir getrennte Brüder. Die nationale Einheit

lässt sich durch politische Mittel nicht erreichen,

schon deswegen nicht, weil eben der
heillose Riss in die gemeinsame Religion und

Kultur durch die Politik hineingetragen worden

ist. Vom Volke her muss die Einheit

kommen. Aus dem Volksleben muss das

gesunde Gemeinsame mühsam herausgearbeitet

werden. Dann kann man hoffen, dass

trotz der vier Sprachen, die in unserem Lande

gesprochen werden, ja vielleicht gerade

wegen dieser Verschiedenheit der Sprache

aus dem einen Schweizer v o I k auch

eine Nation werde. Nicht nur der

Lebensraum ist uns gemeinsam. Es gibt
noch viel gemeinsamen geistigen Raum, in

dem wir alle leben und uns bewegen.

4.

Eine Sonderstellung nimmt im Gefüge der
menschlichen Gemeinschaft der Staat ein.
Er ist ein Höchstes, aber nur im Bereiche der
Macht. Ueber den geistigen Kulturgütern,
namentlich dem allerhöchsten Gut der
Religion, liegen keine weiteren Güter mehr. Der

Staat darf also unmöglich eine Stelle über
der Kulturgemeinschaft beanspruchen, es sei

denn als Macht. Der Staat ist Macht. Diese

Macht ist schon im Leben der Einzelnen

begründet. Das ganze Leben des Einzelnen

bewegt sich zwischen den beiden Klammern
der Liebe und der Furcht. Auf der
Furcht baut sich im Gemeinschaftsleben der
Staat auf. Man kann den Staat schon in der
Familie sehen, nämlich in der Rute hinter dem

Spiegel. Ein Volk ohne die Macht, sich

gegen den Feind von innen und aussen
wehrhaft durchzusetzen, könnte nicht lange
bestehen. Erst recht ruft die Nation dem
Staate, da die Erhaltung und Förderung ihrer

Kulturgüter ohne den starken Arm des Staates

nicht möglich ist.

Die Furcht aber erschöpft ihre ganze
Bedeutung im Dienste der Liebe. Die Liebe
baut auf. Die Furcht wehrt ab. Mithin ist

auch der Machtwille des Staates zum Dienen
berufen. Der Staat dient der Person, der
Familie, dem Volk, der Nation. Sobald sich

der Staat zum Selbstzweck macht, verwechselt

er das Volk mit den Interessentengruppen

und leistet seinen Rechtsschutz den

Schädlingen des Volkes.

In primitiven Völkern mag der Staat in

einer patriarchalischen Form auftreten. In

den Kulturvölkern wird der Staat notwendig
zum Rechtsstaat. Der Rechtsstaat wehrt nicht

nur ab, sondern baut vor. Er schafft eine
allgemein verbindliche positive Rechtsordnung
als Grundlage und äusseren Rahmen des

Kulturlebens. Und insofern dieser Rechtswert

auch Kulturwert ist und dem Schutze

463



der Kultur dient, mag der Staat Kulturstaat

genannt werden. Aber Kultur schafft der
Staat nicht. Dazu sind die geistigen Mächte,
die im Volke sich regen, berufen.

Wenn wir nun das, was ich hier vom
Wesen des Staates gesagt habe, mit der
Geschichte des Staates vergleichen, müssen

wir feststellen, dass der Staat seiner Aufgabe
nicht treu geblieben ist.

Er hätte das Volk schützen, das Volk in

seiner Einheit bewahren, die Einfachheit und
Treue des Volkes gegen alle Verächter des

Volkes verteidigen müssen. Statt dessen hat

er das Volk zerrissen, dadurch, dass er die
Interessen Einzelner zu seinen Interessen

machte. Er hätte seine schützende Hand über
das alte, echte, beglückende Kulturwerk halten

müssen, Statt dessen hat er einen guten
Teil beigetragen zur Unterstützung aller
revolutionären Bestrebungen und dadurch zum

Niedergang der Kultur. Die Krise der Gegenwart

ist sehr ernst. Man wirbt in dieser Not
vielerorts um die Gunst und Mithilfe der
Katholiken. Wir sollen dem „Staatsbürger¬

tum" wieder in die Höhe helfen. Diesen

Aufforderungen gegenüber ist ein dreifacher Rat

wohl am Platze: 1. Wir sehen uns die
bürgerliche Ordnung wie sie ist, gut an. 2. Wir
stellen uns die bürgerliche Ordnung, wie sie

sein sollte, klar vor Augen. 3. Wir loben,
was zu loben ist, und machen Vorbehalte, wo
Vorbehalte zu machen sind. Das Volk aber,
und die Kultur lieben wir von ganzem
Herzen.

Von der wichtigsten Gemeinschaft ist nicht
die Rede gewesen. Ich meine das Reich

Gottes auf Erden. Es musste unberücksichtigt

bleiben, weil es uns hier nur um die
menschlichen Gemeinschaften zu tun war.
Aber wir dürfen unsere Untersuchungen doch
mit dem Hinweis auf diese Gemeinschaft
schliessen, weil unsere Gemeinschaft mit
Gott in Christus und seinem Reiche der
endgültige Abschluss alles dessen bedeutet, was
im menschlichen Gemeinschaftswesen dem

Ewigen aufgeschlossen war.

Freiburg. P. Rohner O. P.

Religionsunterricht

Lehrplanprobleme für den Religionsunterricht
I. In den Kreisen der geistlichen Katecheten

findet man bei uns wenig Interesse, wenn
die Lehrplanfrage für den Religionsunterricht
besprochen werden soll. Das mag wohl auch

ein wenig daher rühren, dass dieser Frage
schon im Seminar meistens nicht zu viel

Beachtung geschenkt wird. Mancher findet
den Lehrplan fast eher lästig und seinen
besondern Bedürfnissen nicht oder viel zu

wenig angepasst. Anders steht es in Kreisen

der Lehrer, die den Katecheten in der Erteilung

des Bibel- oder des Katechismusunterrichtes

unterstützen. Sie verlangen einen gut
ausgearbeiteten Lehrplan, an den sie sich

halten können, weil er ihnen Wegweiser und

Stütze ist. Ja, manch einer würde keine
Sünde begehen, wenn er den Lehrplan etwas

weniger beachten und dafür seine örtlichen
Verhältnisse besser berücksichtigen wollte.
Mögen nun aber die Verhältnisse so oder
anders liegen, sicher ist, dass Lehrpläne auch
für den Religionsunterricht nicht nur überaus

wertvoll, sondern auch notwendig sind.
Nicht nur die Fülle des Stoffes — man

denke nur an die Biblische Geschichfe, an
den grossen Inhalt der Katechismen, an die

ganze Liturgik und an die Kirchengeschichte
— erfordert eine kluge und methodisch
richtige Verteilung, sondern auch die
beschränkte oder auch reichlich zur Verfügung

464


	Individuum, Person und Gemeinschaft

