
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 8: Naturkunde

Artikel: Naturwissenschaften und Religionsunterricht

Autor: Strässle, Edwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die wichtigen Aufgaben auch der unscheinbarsten

Wesen, die Regelmässigkeit und

Einheit bei aller Mannigfaltigkeit und

Vielgestaltigkeit, die Plan- und Gesetzmässigkeit
im Haushalt der Natur erfüllen uns mit
bewunderndem Staunen und tiefer Ehrfurcht vor
dem Walten dessen, der über allem als ihrem

Schöpfer, Erhalter und Herr thront.

„Die Himmel erzählen die Ehre Gottes,
und die Veste verkündigt seiner Hände
Werk. Ihn predigt Sonnenschein und Sturm,
Ihn preist der Sand am Meere; bringt, ruft
auch der geringste Wurm, bringt meinem

Schöpfer Ehre! Mich, ruft der Baum in seiner

Pracht, mich, ruft die Saat, hat Gott
gemacht!"

Von den Vögeln des Himmels und den
Lilien des Feldes lernen wir den Vater prei¬

sen und seine Gesetze, denen die Natur aus

innerem Drang gehorcht, mit freiem Willen

zu erfüllen, um einst nicht mehr in Spiegeln,
Rätseln und Gleichnissen, sondern von
Angesicht zu Angesicht Gottes Herrlichkeit zu

schauen.

So soll der naturkundliche Unterricht in der

jungen Menschenseele jene Unruhe, jenes
Heimweh wecken, das nur die ewige
Vereinigung mit Gott beglückend auslöscht.

„Meine Seele ist unruhig, bis sie ruht in

Dir, o Gott." (Augustinus.)

Denn die Welt vergeht mit ihrer Lust.

Wer aber Gottes Willen tut,
der bleibt in Ewigkeit! (Johannes.)

Hägglingen (Aarg.) Ed. Müller.

Religionsunterricht

Naturwissenschaften und Religionsunterricht
,,Nicht die Natur der Dinge selbst, sondern

Christus, der in der Ueberfülle seiner Gottheit

alles, was er wollte, geschaffen hat, soll

uns massgebend sein für die Beurteilung der

Geschöpfe." Hl. Ambrosius, Exameron II. 1.

Der Standpunkt, von dem aus der

Religionslehrer an die naturwissenschaftlichen

Fragen herantritt, kann nicht der gleiche sein

wie der des Naturwissenschaftslehrers. Auch

das Ziel ist ein anderes. Geschichtlich ist

das Verhältnis der beiden Fächer von
mancherlei Streitigkeiten und Problemen belastet.

Die folgenden Zeiten möchten einen
Versuch zu einer klaren Grenzbereinigung
darstellen. Nicht ein Fertigpräparat, das man
in seine Sammlung einreiht und zu gegebener

Zeit der staunenden Schülerschar

vorführt, sondern eine sachliche Grundlage, von
der aus sich Wege zur Bearbeitung des weiten

Gebietes anbahnen lassen, soll

aufgezeigt werden.

I. Grundsätzliches.

Eine neuere französische Schrift über
„Glauben und Wissen" zeigt auf dem Bucn-

umschlag das Bild eines Drachen, der von
einem Ritter erstochen wird. Soll diese

kämpferische Haltung das Verhältnis von
Naturwissenschaft und Religionsunterricht
bestimmen? Soll der Religionslehrer nur dann
auf die Naturwissenschaft zu reden kommen,
wenn er mit ihr einen Kampf auszufechten
hat? Soll sein Auge, seine Haltung, seine
innere Verfassung den Schülern sagen: Hier
ist unser Feind, hier gilt es, das Schwert zu

ergreifen! Das wäre zwar zum Teil
geschichtlich erklärbar, aber es wäre
grundsätzlich und pädagogisch falsch.

Grundsätzlich würde ich einen
ausschliesslich kämpferisch eingestellten
Religionslehrer auf die Dogmatik von Pohle
hinweisen. Pohle war sowohl im Dogma als

306



auch in der Astronomie daheim. Im ersten
Band der Dogmatik stellt er einige sehr klare
Grundsätze über den mosaischen

Schöpfungsbericht und die Naturwissenschaft auf:

„Erster Satz. Auch das Buch der Natur enthält

eine Geschichte der Schöpfung: folglich

können die gesicherten Ergebnisse der
Naturforschung mit der Bibel niemals in

Widerspruch geraten" (a. a. O. S. 443). Zur

Erklärung fügt er die schönen Worte bei:

„Der innerste Grund der Harmonie

liegt in der Identität des Verfassers beider

Bücher; denn ein und derselbe Gott ist

es, der sowohl das Buch der Bibel wie das

Buch der Natur geschrieben hat. Schon

die Achtung vor dem Schöpfer selbst, dessen

Spuren die Naturforschung in der Natur
überall liebevoll nachgeht, muss den Theologen

abhalten, die mit unendlicher Mühe

gewonnenen Resultate verächtlich oder
gleichgültig von der Hand zu weisen. Hat

Gott denn nicht selber im Buch der Natui

sozusagen einen sachlichen Kommentar zum
Bibelbuch verfasst, den auch der Theologe
fleissig lesen kann und soll, um das Gotteswort

besser zu verstehen? Die wahren
Naturforscher sind in ihrer Weise wahre Exegeten,
Freunde der Theologen, keine Feinde."

Auch pädagogisch wäre diese

„kollegiale" Haltung glücklicher als die

grundsätzlich kämpferische. Was von Natur

gut ist, wird immer auch in der Kindesseele

irgendwelche Hochschätzung finden. Wer
diese Hochschätzung verletzt, weckt
Misstrauen. Vielleicht ist diese Hochschätzung
auch persönlich begründet in einem
vorzüglichen Unterricht in den Naturwissenschaften.

Dann wird der Pfeil noch schärfer
auf den Schützen zurückfliegen. Vielleicht
wird einer der Schüler erst später an der
Hochschule den Eindruck bekommen, die
Angriffe im Religionsunterricht seien nicht

genügend begründet oder leidenschaftlich

gewesen. Die Folge wird wieder Misstrauen

gegen den Religionslehrer sein.
Schliesslich ist die rein kämpferische Hal¬

tung auch geschichtlich nicht
begründet. Mit welchem Eifer haben einst
Kirchenväter wie Ambrosius, Augustinus, Basilius,

dann die Theologen des Mittelalters die
Naturwissenschaften dankbar in den Dienst
der religiösen Belehrung gestellt! Ein Blick
in die Erklärung des Sechstagewerkes eines
hl. Basilius oder eines hl. Ambrosius zeigt
eine erstaunliche Vertrautheit mit der
umfangreichen Naturforschung ihrer Zeit, aber
auch eine kraftvolle und überlegene
Unterordnung naturwissenschaftlicher Erkenntnisse

unter die höhern Ziele und die beschränkten

Möglichkeiten religiöser Belehrung. Religiös
belanglose oder indifferente Theorien werden

höchstens gestreift, wobei das höhere

eigene Ziel kräftig hervorgehoben wird:

„Nicht die Natur der Dinge selbst, sondern

Christus, der in der Ueberfülle seiner Gottheit

alles, was er wollte, erschaffen hat, soll

uns massgebend sein für die Beurteilung der
Geschöpfe und die Frage, was die natürliche

Kraft zu leisten vermag Auch den
Moses bestimmten nicht die Zahlenkünste
der Aegypter oder die Konstellation der
Gestirne oder die Bemessungen der Elemente,
dass er seine Hand ausstreckte, sondern der
Gehorsam gegen den göttlichen Machtbefehl.

„Dorthin, heiliges Volk, erhebe also

deinen Geist, dahin lenke all deinen Sinn.

So miss denn die geschaffenen Dinge nicht
nach deinem Augenmass, glaube vielmehr,
was Gott sah und guthiess" (Ambrosius a. a.

O. II. 1.). Basilius zählt sehr genau die
Theorien auf, durch die das Schweben der
Erde im Weltraum erklärt werden sollte, und

schliesst dann: „Sollte dir von diesen

Behauptungen die eine oder andere annehmbar

klingen, so gelte dein Staunen der Weisheit

Gottes, die dies so angeordnet hat. Das

Staunen ob so grosser Dinge wird ja nicht

abgeschwächt, wenn man die Art und Weise

ergründet, wie etwas Staunenswertes

zustandekommt" (a. a. O. I. 11.). „Mögen wir
zugeben, die Erde ruhe in sich selbst, oder
mögen wir sagen, sie schwimme auf dem

307



Wasser. so müssen wir bekennen, dass

alles zugleich durch des Schöpfers Macht

zusammengehalten wird." Die eigentlichen
christlichen Grundwahrheiten in ihrer tiefen
und kräftigen Darstellung sind auch bei
Polemiken massgebend, die dann freilich

wuchtig geführt werden. Wollen wir von
diesen grossen Meistern einen durchgreifenden

Grundsatz ableiten, so lautet er:
Nicht dilettantische Naturwissenschaft und
kleinliche Streiterei, sondern zuerst tiefe und

kräftige Theologie, dann solide Naturkenntnis

im Dienst der theologischen Belehrung.
Je tiefer und wuchtiger die Theologie ist,

desto besser reihen sich die richtigen
Naturerkenntnisse ein und desto wirksamer und

annehmbarer wird eine notwendige Polemik.

II. Apologetisches.

Die traditionellen Streitfragen
zwischen Naturwissenschaft und katholischer

Religionslehre gehören zum grössern Teil

dem Gebiet der Bibelerklärung und der
Geschichte an: Wie lässt sich der Schöpfungsbericht

des Moses mit den Forschungen der
Naturwissenschaft in Einklang bringen? Wie
vertragen sich gewisse Aeusserungen der
Hl. Schrift (Senfkörnlein, das kleinste unter
den Samenkörnern, Ausbrüten der Straussen-

eier, der Hase als Wiederkäuer, Gefährlichkeit

der Schlangenzunge, fliegende Schlangen)?

Ist die Kirche eine Feindin der
Naturforschung? Unterdrückt sie die Freiheit der

Forschung (Giordano Bruno, Galileo Galilei)?
Ist der Unglaube der Naturforscher ein
Beweis gegen den Glauben? Andere Fragen

hängen mehr mit einzelnen Dogmen zusammen,

wie der Substanzbegriff in seinem
Konflikt mit den Theorien über die Konstitution

der Materie. Wieder andere berühren

mehr philosophische Fragen: Einsteinsche

Relativitätstheorie, Zufallstheorien. In neuerer
Zeit spielt auch die Astrologie wieder eine
lärmende und einträgliche Rolle. Tiefer und

schmerzlicher empfinden manche Lehrer und
Forscher den grundlegenden Unterschied in

der gesamten Denk-, Forschungs- und Aus¬

drucksweise der Naturwissenschaft einerseits

und der Theologie anderseits. In vielen Fällen

brauchen beide Gruppen den gleichen
Fachausdruck, aber in ganz verschiedenem

Sinn, wie Substanz, Zufall, Wahrscheinlichkeit,

Seele, Unendlichkeit, Ursache usw.

Vielfach spricht man wieder über dieselbe
Sache in einer grundverschiedenen Sprache.
Dadurch wird eine Verständigung auch bei

gutem Willen äusserst schwierig. Nehmen

wir dazu die tief eingewurzelten Vorurteile
auf beiden Seiten, so ersehen wir die ganze
Kompliziertheit der gegenseitigen Lage.

Es kann nicht Aufgabe eines kurzen
Artikels sein, auf die genannten Einzelfragen
einzugehen. Ueber das Verhältnis der
naturwissenschaftlichen „Irrtümer" zur Irrtums-

losigkeit der Hl. Schrift besitzen wir eine

ausgezeichnete Orientierung bei L. Fonck
S. }., Moderne Bibelfragen. Ueber die Stellung

der grossen Naturforscher zur Religion
schrieb K. A. Kneller S. J. ein inhaltsreiches
und sachlich wertvolles Buch („Das Christentum

und die Vertreter der neuern
Naturwissenschaft"), Eine tiefergreifende Ergänzung,
die besonders die psychologische Seite und
den Kampf um den Darwinismus
berücksichtigt, bietet E. von Cyon, „Gott und
Wissenschaft" (Leipzig 1912). Aus den vielen

neueren Zeugnissen, die sich in Zeitschriften
zerstreut finden, sei das Wort eines der
angesehensten Forschers unserer Zeit, Prof.

Planck, erwähnt: „Die Gewissheit der
Existenz dieser Allmacht (Gottes) lässt dem
religiösen Menschen von vornherein alle
Geschehnisse der Welt in einem sinnvollen
Zusammenhang erscheinen. Der
wissenschaftliche Forscher muss sich dagegen um
diese Gewissheit durch Beobachtungen von
Einzeltaten bemühen. Er ist gehalten, immer
tiefer in den Raum der erforschbaren Dinge
einzudringen. Erst die Frucht dieser Gründlichkeit

ist das Wissen um grosse unabänderliche

Gesetze." Naturwissenschaft und
Religion begegnen sich in der Frage nach der
Existenz und nach dem Wesen einer höch-

308



sten über die Welt regierenden Macht. Ihre

Antworten lauten übereinstimmend dahin,
„dass eine solche, die Welt ordnende
Allmacht existiert." („Natur und Kultur" 36. Jg
S. 90.) Auf die schwierigen Fragen der
Konstitution der Materie und der Eisenstein-
schen Relativitätstheorie wird sich der
Religionslehrer auch an der Mittelschule kaum

einlassen können. Inbezug auf die neuere
Astrologie bekennt der angesehene
Naturforscher B. Bavink: „Ich habe in allen den
zahlreichen mir schon zur Rezension

zugegangenen astrologischen Schriften nie etwas

anderes als reinen Unsinn und willkürliche
Phantasien gefunden." („Ergebnisse und
Probleme der Naturwissenschaften" 5. Auflage
S. 506). Wohl die schwierigsten und
schwerwiegendsten Fragen sind die nach der
Entstehung der Welt und der Entwicklung der
Lebewesen, besonders des Menschen. Damit

im Zusammenhang steht die Frage nach

dem Alter der Welt und der Menschheit. Es

scheint sich aber in diesen Fragen eine
Annäherung der Naturforschung und der Theologie

anzubahnen (Vgl. „Stimmen der Zeit"
März 1939 S. 367 ff., „Schweizer Schule"
1934 S. 368 und 635; 1936 Nr. 18). Aber

von einer vollen Abklärung kann noch keine
Rede sein. Der Religionslehrer wird vor
allem die sichere Position der Offenbarung
festlegen müssen.

Welches Ziel ist bei derartigen Fragen
anzustreben? Soll der Schüler für jede Frage
eine glatte, fertige, sieghafte Antwort haben,
die er bei jeder Gelegenheit kühn, schlagend,

niederschmetternd hinwerfen kann?

Diese Art wird dem Schüler umso mehr

imponieren, je jugendlicher er ist. Es wird aber
dabei nicht möglich sein, an unverstandenen

Behauptungen oder gar Phrasen vorbeizukommen,

die später eine Quelle von
Unsicherheiten werden und die strenge
Wahrhaftigkeit des Schülers nicht genügend
berücksichtigen. Wenn er später sieht, was für
hervorragende Geister eine gegenteilige
Ansicht haben oder wenigstens seine runde Ant¬

wort mit einigem Kopfschütteln beantworten,
so wird auch er selbst erschüttert werden.
Wäre es nicht besser, gerade anhand dieser
Fragen die Schüler in ein tieferes Denken
und selbständiges, wachstumsfähiges Urteilen

einzuführen? Darf nicht auch der Schüler
sich bewusst werden, dass er wohl in manchen

Dingen Klarheit haben kann, in andern
aber erst sehen kann, in welcher Richtung
die Lösung zu finden ist, in vielen aber ein
unlösbares Geheimnis vorliegt? Soll nicht

wenigstens hie und da die Art der Behandlung

das schöne Wort Augustins widerspiegeln:

„Quaeramus cum quaerentibus, suchen

wir mit den Suchenden"? Darf der Schüler

vor allem in den Jahren der Reife nicht auch

inne werden, dass auch auf theologischer
Seite ein langes Suchen und sogar zeitweises
Irren notwendig war, um zur tiefern Erfassung

der Wahrheit zu gelangen? Wäre es

nicht pädagogisch wertvoller, bei der
Behandlung des Galilei - Prozesses nicht nur
nachzuweisen, dass die Unfehlbarkeit des

Papstes nicht in Frage stand, sondern anhand

der Tatsachen auch diese folgenschweren
Schatten in der Kirchengeschichte so
darzustellen, dass der Schüler auch das sehr

Menschliche an der Kirche erleben und so

rechtzeitig einen gesunden Realismus pflegen

könnte? Enttäuschter Idealismus ist wohl

nicht an weniger Fällen schuld als klare
Einsicht in die rauhe Wirklichkeit. (Vgl. Schnürer,

Kath. Kirche und Kultur der Barockzeit
S. 611 und 763). „Die Wahrheit wird euch

freimachen."

Anderseits soll die Behandlung der
Streitfragen den Schüler auch dazu erziehen, den
Naturforschern voll und ganz gerecht zu

werden. Wo Behauptungen vorliegen, die
dem Glauben widersprechen, ist selbstverständlich

eine feste und klare Widerlegung
notwendig. Wo bewusste Fälschungen
nachgewiesen werden können, muss das Urteil

scharf sein. Aber es gibt auch Fälle, wo viel
harmlosere Verhältnisse vorliegen. Wenn z.
B. Naturforscher behaupten, sie könnten mit

309



den Begriffen „Seele", „Gott" nichts anfangen,

so ist das oft nur rein methodisch

gemeint, d. h. dass ihre Arbeitsmethoden nicht

so weit reichen. Deshalb ist es auch bedeutsam,

die Schüler erleben zu lassen, dass es

verschiedeneForschungswege
gibt, je nach dem Gegenstand, und dass alle

zusammenwirken müssen, um das Gesamtbild

der Welt zu erforschen.

Eine heute oft auf theologischer Seite

aufgeworfene und bisweilen mit oberflächlicher

Sieghaftigkeit ausgebeutete Tatsache ist die
starke Wandelbarkeit der
naturwissenschaftlichen Theorien. Man darf sie nicht

übertreiben. Oft scheint ein allgemeiner
Umsturz vorzuliegen, wo nur die bisherigen
Erkenntnisse in einen erweiterten Rahmen

gesetzt werden. Fruchtbarer als absprechendes
Urteilen wäre oft ein Hinweis auf die schwer-

erforschlichen Geheimnisse, die schon in

einem Sandkorn liegen und davon ein Schluss

auf das Geheimnis des Schöpfers. (Vgl.
Basilius a. a. O. Schluss der ersten Homilie.)

III. Aufbauendes.

In der dritten Homilie über das Sechstagewerk

ruft der hl. Ambrosius aus: „Wer sollte
sich nicht wundern, wie die infolge der

ungleichartigen Bestandteile ungleichartige
Welt zu einem einheitlichen Organismus
erstehen und so Verschiedenartiges kraft eines

unlöslichen Gesetzes der Eintracht und Liebe

zu einem festen Verbände und Gefüge
gegenseitig sich zusammenschliessen konnte,

so dass Dinge von ganz verschiedener Natur,
als gehörten sie unzertrennlich zusammen,
zu einem Bund der Eintracht und des
Friedens verknüpft sind? Oder wer hätte angesichts

derselben mit seiner schwachen

Vernunfterkenntnis solches auch nur für möglich
gehalfen? Und doch hat die dem Menschengeist

unfassbare und für unser Menschenwort

unaussprechliche göttliche Macht dies alles

kraft ihres Willenszusammengeordnet."

310

Der Drang nach einem einheitlichen
Weltbild begleitet die Menschheit durch

alle Stufen der Naturforschung. Der

Religionsunterricht ist in hervorragender Weise

berufen, die Erkenntnisse der Natur in dieses

grosse Weltbild einzuordnen. Darin liegt die

erste positive, aufbauende Aufgabe des

Religionslehrers. Er wird also dankbar die
kostbaren Bausteine aufheben, die ihm die
exakte Forschung dazu bietet. Er wird auch

erkennen, dass die geschichtlichen Kämpfe
zwischen Naturforschung und Theologie
wesentlich aus der Schwierigkeit geboren wurden,

neue Erkenntnisse mit dem Gesamtbild

zu vereinen und ein Auseinanderfallen zu

verhüten. So erhält scheinbar Kleinliches

einen grossen Zug. Besonders die Sternenwelt

wird ihm prachtvollen Stoff biefen (Vgl.
J. N. Lenz S. J., Die Himmel rühmen); aber

ebenso die Kleinwelt der Atome oder
Einzeller. (Vgl. Bernhard Weber, Die Grösse

der Natur im Kleinen, Einsiedeln 1938.)

Nach dem Vorbild der Kirchenväter, des

Mittelalters und der Liturgie wird der

Religionslehrer auch von der tiefen Symbo-
I i k gern Gebrauch machen, die zwischen

Natur und Uebernatur goldene Lichtstrassen

zieht. Einen Versuch, auch neuere Erkenntnisse

dafür zu verwerten, bietet Karl Stau-

dacher, Gottes Bilderbuch. Desgleichen wird

er in den Gesetzen der Natur reichliche
Anhaltspunkte finden zur Stütze der christlichen

Lebensführung. Prächtige Beispiele
liefern wieder Basilius und Ambrosius.
Bisweilen aber werden gerade moderne
Forschungen aus dem Gebiet der Hygiene auch

moralische Pflichten vorzüglich begründen.
Man erinnere sich an Vererbungslehre und

Alkoholfrage. So kann aus Nafurforschung
und Religionsunterricht eine überaus fruchtbare

Verbindung entstehen.

Slans. P. Edwin Strässle.


	Naturwissenschaften und Religionsunterricht

