
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 26 (1939)

Heft: 3

Artikel: Das Märchen als Kunstgattung [Fortsetzung]

Autor: Klingler, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sind, so lauten die amtlichen Verlautbarungen
des römischen Stuhles doch derart klar und

eindeutig, dass den Katholiken ausdrücklich
verboten ist, mit Andersgläubigen (Häretikern)
als Gleichberechtigten sich an den
Verhandlungstisch zu setzen, um über Glaubensfragen
sich zu besprechen, anders als im Sinne der

Unterwerfung unter die Jurisdiktion des Papstes'.
Als gehorsame Söhne ihrer Kirche müssten die
Bischöfe jeden Versuch, der sich in der Richtung

des Gesuches des protestantischen
Volksbundes bewegt, ablehnen."

Hierauf antworten wir: Der Weg ist viel kürzer

und einfacher. Zur rechtlichen und
friedlichen Regelung bedarf es weder einer
„Intervention bei den Schweiz. Bischöfen" noch des

„Verhandlungstisches", noch eines
„Glaubensgespräches" von anno dazumal. Und „wenn
auch von einzelnen Katholiken, ja selbst Bischöfen,

freundliche Worte zu hören sind", so sind

diese Worte aus innerster, aufrichtigster Ueber-

zeugung gesprochen. Eine andere Vermutung
müssten wir als eine Kränkung empfinden.

Bei aller Wahrung eigenen Glaubensgutes
und eigener religiöser Betätigung, halten wir

— besonders in der Gegenwart — eine

Zusammenarbeit mit Andersgläubigen
und Andersdenkenden in vielen

Beziehungen für unsere
Pflicht. Dabei sind wir der Meinung, dass

ein weitgehendes Verstehen durchaus möglich
ist. Wenn auch die katholische Kirche den
Anspruch erhebt, die Kirche Christi zu sein, so
ehrt und schätzt der Katholik jede ehrliche

Ueberzeugung Andersdenkender. Die katholische

Kirche freut sich, wenn Bekenner-anderer
Konfessionen mit ihr Gemeinsames besitzen.
Das Unterschiedliche hält sie nicht ab, mit den

im Glauben getrennten Brüdern gemeinsames
christliches Glaubens- und

Lebensgut gegen alles Unchristliche

tapfer zu schützen und zu
bejahen.

Dr. Franz von Streng,

Bischof von Basel und Lugano.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Das Märchen als Kunstgattung*
IV.

Bei längerer Beschäftigung mit dem Märchen

entdecken wir in seinem inneren Wesen

den Spiegel unserer eigenen Seele. Losgelöst

von Zeit und Raum gestaltet es in seiner

schlichten epischen Form die uralten

Menschheitsfragen. Was geschieht, ist einfach aber

wahrhaftig und immer neu ergreifend. Hass lässt

darben und leiden und verderben, Liebe sendet

Boten zu Hilfe, löst den Zauber; das Schlechte

muss untergehen und die Güte wird reichlich

belohnt. Das Böse ist nicht ein Kleines,

sondern etwas Entsetzliches, und die Strafe

unwiderruflich und furchtbar. Weltliche Klugheit wird

gedemütigt, und kindliche Einfalt gewinnt alles

Glück. Dies alles webt und wirkt im Märchen,

* Siehe Nr. 2, 26. Jahrgang.

drängt bald zu Tragik oder Lyrik, geht bald in

epischer Breite, oder tummelt sich in Scherz

und Schwank.

Nicht die Erscheinung des Wunderbaren ist

im Märchen von Bedeutung, sondern dessen

Funktion. Im Märchen ist unsere „Neigung
zum Wunderbaren" zugleich mit unserer „Liebe
zum Natürlichen und Wahren" befriedigt. Das

Märchen steht der Welt der Wirklichkeit, die

wir als ungerecht, unmoralisch empfinden
gegenüber. In ihm wirkt das Wunder die naiv

empfundene Gerechtigkeit, das Wunderbare ist

hier die einzigmögliche Sicherheit, dass die
Unmoral der Wirklichkeit aufgehört hat. Wir
finden es hier gerecht, dass Aschenbrödel die
schönsten Kleider bekommt und den Prinzen

heiratet, oder dass die 7 Geisslein lebend aus
dem Bauche des Wolfes hervorgehen.

94



Oft liegt der Schlüssel zur Märchen-Wirklichkeit

im Anklingen eines einzigen Wortes, was
wiederum das subjektive Erleben dieser
Wunderwelt erhöht. So beginnt das Märchen von
Rapunzel mit einem scheinbar ganz alltäglichen
Bilde: er heisst: „Die Leute hatten in ihrem
Hinterhause ein kleines Fenster, daraus

konnte man in einen prächtigen Garten
sehen, der voll der schönsten Blumen
und Kräuter stand, niemand wagte aber
hineinzugehen, weil er einer Zauberin gehörte,
die grosse Macht hatte und von aller
Welt gefürchtet war."

Neben dem Charakter des Wunderbaren
zeichnet sich das Märchen durch eine
unbegrenzte Mannigfaltigkeit von Motiven aus. Unter

Märchenmotiven sind die einzelnen Elemente

zu verstehen, aus welchen sich ein Geschehen
oder besser gesagt eine Geschichte zusammengeballt

hat.

Timme versuchte die Grimmschen Märchen

in 4 Motivgruppen einzuordnen:

1. ethnologische Motive. Die Dar-

slellung längst entschwundener Sitten wie:

Menschenfresserei, Menschenopfer, Brautraub,
Erbrecht des Jüngsten.

2. mythische Motive. Die Darstellung

von Zaubereien, von Verwandlungen, Erlösung,

Tod usw.

3. Traummotive, die sind sehr

zahlreich: z. Beispiel: phantastische Gebilde, das

Vergessen der Braut, unlösbare Aufgaben.

4. Charaktermotive. Die Klugheit des

Dummling, Die Dummheit der Grossen und

Starken, Tapferkeit, Feigheit und Schlauheit.

Zusammenfassend kann das Typische des
Märchens etwa folgendermassen formuliert werden:

Zurücktreten des Individuellen, geradlinige
Handlung dreier Stufen, Verschmelzen von
Wunder und Wirklichkeit, im Gegensatz zur
Sage herrscht heiterer Grundton und führt
gewöhnlich zu glücklichem Ausgang. — Das

Gesagte jedoch bleibt Bruchstück. Die Lösung

vieler Märchenprobleme liegt im Gebiete der
Volkskunde, und diese steckt noch in den
Anfängen.

V.

Welche Stellung nimmt das Märchen in der
Geschichte ein, und im besonderen die Sammlung

der Brüder Grimm?

Märchen sind überall und zu allen Zeiten
vorhanden gewesen, bald als Volksdichtung,
bald als Kunstschöpfungen, beide vermischen
sich oft, und wandern mit den Völkern. Im

Altertum hatte Aegypten, Babylonien, Israel,
Griechenland und Rom seine Märchen. Das

Ritterwesen hatte alte Zauber- und
Unterweltsgeschichten neu aufgedeckt. Kreuzzüge und

Spanien begünstigten das Eindringen des

indischen und arabischen Märchens in die grossen
Epenstoffe. — In der Renaissance flüchtete sich

das Märchen in die Volksbücher und Fastnachtsspiele

der bürgerlichen Dichtung. 1550

erschien in Venedig die Novellensammlung des

Strapola; sie enthielt unter anderem Märchen

aus mündlicher Ueberlieferung. In den Jahren

1634—36 gab Giambattista Basile eine Sammlung

heraus unter dem Titel: Lo cunfo de Ii cunti

o vero lo trattimento di peccarile, später dann

Pentamerone bezeichnet. Frankreich hatte

im 17. Jahrhundert seinen Sammler in Charles

Perrault mit seinen „Contes de ma mere l'oye".
In Deutschland gab es neben Hans Sachs, eine
Reihe Sammler alles Volkstümlichen. Im 18.

Jahrhundert hemmte aber die einseitige
Hochschätzung des Verstandes jede literarische Wertung

des Volksmärchens. Wohl gab 1782
Johann Karl Musäus „Die Volksmärchen der
Deutschen" heraus, und 1787 Vulpius seine

„Ammenmärchen", beide enthalten aber einen
ironischen Ton; rationalistische Erklärungen und

Anspielungen auf zeitgenössische Vorgänge
stören jede künstlerische Stimmung. Tiek's

„Volksmärchen v. Peter Lebrecht" von 1797 war
ein neuer Vorstoss, obschon auch sie für unsere
Begriffe verdorben sind durch den beissenden

Witz, seinem Schwelgen im Widersinn und

Grausamen. So gehört es zu den grössfen
praktischen Verdiensten der Romantiker, im besondern

der Brüder Grimm, dass sie den verschütteten

Quell der Volksmärchen wieder
aufgegraben und ihn in die bis heute frisch und

lebendig gebliebene Sammlung der Kinder-
und Hausmärchen gefasst haben.

Feldmeilen. E. Klingler.

95


	Das Märchen als Kunstgattung [Fortsetzung]

