
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 24 (1938)

Heft: 20: Ganzheit : Gesamtunterricht

Artikel: Ganzheit in der Erziehung

Autor: Bürkli, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. OKTOBER 1938

Ganzheit in der Erziehung
i.

Am Ende seiner Betrachtung über die

Vergänglichkeit und den Sinn des Lebens

im Buche des Predigers fasst Salomon das

Ergebnis zusammen in den Worten: „Fürchte
Gott und halte seine Gebote; denn das ist

der ganze Mensch; und alles, was man tut,
sei es gut oder böse, wird Gott vor Gericht
ziehen, das über jede Verirrung gehalten
wird." (Ekkles. 12, 13 t.) Das ist ja auch das

Ziel aller Erziehung und Bildung: den
Menschen so zu gestalten, dass er die Vollkommenheit

Gottes nach Möglichkeit in sich

widerspiegle. „Seid vollkommen, wie euer
himmlischer Vater vollkommen ist" (Matth.
5, 48), spricht darum Christus selbst. Nicht
auf die Menge des Wissens kommt es einmal

an, sondern auf den Charakter,
auf das Sein. Die adelige Hoheit des von
Gott nach seinem Bilde erschaffenen
Menschen immer mehr herauszubilden, ist unsere

Aufgabe.

Die Psychologie hat gezeigt, dass

nicht nur das menschliche Wissen, sondern
die Ausbildung jeglicher seelischen Kraft sich

organisch gestaltet. Man kann nicht Einzelheiten

lernen und sie zusammenfügen,
sondern das Neue muss immer irgendwie im
Alten einen Anknüpfungspunkt finden, um auf

ihm weiterzubauen. Und wie das Wissen

organisch weiterwächst, so entwickelt sich das

ganze seelische Gefüge des Menschen in

organischer Weise. Die Bildung des Willens
und des Gemütes hängt von der des Willens
ab und umgekehrt. So legt sich Jahrring um

Jahrring, bis das Ebenbild des Schöpfers im-

24. JAHRGANG Nr. 20

mer schöner erstrahlt. Wenn aber das

Gesetz des organischen Wachstum
s nicht beachtet wird, dann stellt sich

alsobald seelischer Misswachs ein; Einseitigkeiten

und Verschrobenheiten entstellen das

menschliche Wesen; der Mensch wird zur
Karikatur Gottes, die ihr höchstes Mass in

den gefallenen Engeln findet. Dieses Gesetz
der Ganzheit findet sich überall: in der Musik

ist die Melodie mehr als die Summe der
einzelnen Töne; die Pflanze ist mehr als die
Summe der einzelnen Elemente, aus denen

sie besteht. Und man kann das Einzelne nicht

vernachlässigen oder übertreiben, wenn man
nicht das Ganze schädigen will. So müssen

alle Kräfte des Menschen gebildet werden,

wenn der Mensch wirklich Mensch sein will.
So wenig wir aber eine Melodie aus den

einzelnen Tönen erfassen, sondern eben aus
dem Zusammenklang aller Töne, so wenig
kann der Mensch neue Bildungsstoffe wirksam

aufnehmen, ohne dass sie ihm in Form

eines Ganzen geboten werden. Darum sind

Beispiele viel wirkkräftiger als Worte, und
darum sind gesprochene Worte viel einflussreicher

und verständlicher als das gedruckte
Wort. Stimme und Tonfall, vielleicht auch

die Gebärden gestalten es eben lebendiger
und wirksamer. Die lebendige Einheit aller
Elemente erfassen den Hörer stärker.

II.

Echte Erziehung kann somit nur von
Ganzheitserlebnissen ausgehen.
Wie das körperliche Leben nur von lebendigen

Organismen ausgehen kann, so geht
auch das seelische Leben nur vom geistigen

785



Leben anderer Menschen aus. Das wirkliche
Leben selbst hat darum auch die grösste
formende Kraft; die Fülle der Lebenserfahrung,
die in Gemeinschaft mit andern gewonnen
wird, macht den Menschen erst recht reif.

Weniger wirksam ist schon die Erzählung
wahrer Ereignisse; je mehr Lebensfülle eine
solche Erzählung aber enthält, umso mehr
Leben kann sie wieder erwecken. Weil die
wissenschaftliche Arbeit darauf ausgeht, die
Fülle des Lebens in klare und eindeutige
Begriffe zu fassen, kann auch sie wirkliches
Leben vermitteln und so Ausgangspunkt neuen
Lebens werden. Aber hier kommt es sehr

darauf an, dass die Einzelheiten in ihren
natürlichen Zusammenhängen bleiben und

nicht daraus losgelöst werden, weil sie sonst

alle Verbindung mit der Wirklichkeit verlieren

und dadurch verblassen, tot und

wirkungslos werden.

Der Mensch setzt sich mit dem an ihn

herangebrachten Leben auseinander, am liebsten

in selbsttätiger Arbeit; denn erst was er
selber verarbeitet und aufgenommen hat,

geht ihm ,,in Fleisch und Blut über". So

finden sich das Ganzheitsprinzip und

das Arbeitsprinzip einander gegenüber

und stützen die echte Bildungsarbeit
gegenseitig. Auch das Prinzip der
Anschauung wird nicht etwa überflüssig.

Ein grosser Teil der ganzen Erziehungstätigkeit

vollzieht sich im U n t e r r i c h t sei

es der schulmässige oder der elterliche
Unterricht. Wissensvermittlung und Belehrung
ist nicht zu entbehren. Man darf nun aber
nicht glauben, dass das Ganzheitsprinzip auf

die übertriebene Idee verfalle, als ob der
Unterricht wieder zu einem Enzyklopädismus
führen sollte, wie das das Bildungsideal des

ausgehenden letzten Jahrhunderts verlangt
hatte. Ganzheit des Wissens heisst nicht,

man müsse alles wissen, sondern man müsse
in die Tiefe bohren. Die Totalität
muss an die Stelle der
Universalitättreten. Die Dinge müssen in ih¬

rer T i e f e nicht in ihrer Breite erfasst werden.

Die Zusammenhänge und die Ursachen

müssen erforscht und mitgeteilt werden.

Religion und Philosophie teilen diese

Tiefe mit; sie stehen daher auf dem

Bildungsprogramm der Ganzheit an erster Stelle. Sie

zeigen den Sinn und die Bedeutung alles

Geschaffenen. Wenn der Unterricht noch so

sehr in die Breite geht, wenn ihm die letzte;
Tiefe fehlt, dann kann er nicht ganzheitlich
sein. Aus dem Ganzheitsprinzip ergibt sich

daher die Forderung nach der
konfessionellen Schule. Die neutrale Schule,

die niemals in die Tiefe bohren, dafür aber
umsomehr in die Breite gehen muss, ist ihr

direktes Gegenteil.
Das Ganzheitsprinzip verlangt aber auch,

dass nicht nur der Unterricht allein als

Erziehungsmittel angewendet werde; vor
allem die künstlerische Betätigung

tritt wieder stark in den Vordergrund.
Zeichnen, Formen, Gesang, Musik, ja
gewisse Arten des Turnens (rhythmische Tänze

und Reigen usw.) sind da zu nennen. In diesen

künstlerischen Betätigungen sind nicht

so sehr der Verstand und das Gedächtnis,
wie beim Unterricht, sondern alle menschlichen

Kräfte beschäftigt. Zugleich geht auch

von jedem echten Kunstwerke die Kraft des
wirklichen Lebens aus, weil es in echter
Lebenskraft geschaffen ist.

Eine besondere Bedeutung erhält auch

vom Ganzheitsprinzip aus das

Konzentrationsprinzip. Es fasst zusammen,
zeigt Verbindungen auf, lässt oft den tiefern
Sinn verschiedener Wissensgebiete erfassen.

Das Konzentrationsprinzip will ja gerade
dem organischen Wachstum dienen; es geht
auf Apperzeptionen, nicht nur auf Assoziationen

aus.

Die Bedeutung und Kraft des Ganzheitsprinzips

zeigt sich aber besonders deutlich
in den soziologischen Formen
der Erziehung. Es gibt keine bessere
der Erziehung dienende Ganzheitsform als

die F a m i I i e. Sie ist die erste Lebensform

786



des jungen Menschen überhaupt. In ihr tritt
das Leben auch immer in ganzheitlicher
Form an ihn heran; die Belehrung z. B. ist

nicht isoliert, sondern sie wird fast immer
im Zusammenhang bestimmter Erlebnisse

erteilt. Gefühl, Wille und Verstand ist bei
allen familiären Erlebnissen des Kindes

beteiligt. Was daher durch die Familie an das

Kind herankommt, findet auch den Weg zu
seiner Seele; es wird darum innerlich
verarbeitet und trägt so zu seinem seelischen
Wachstum bei. — Allmählich erweitert
sich der Familienkreis. Personen ausserhalb

der Familie, Sachen ausser dem Vaterhause

treten in das Bewusstsein des Kindes. So

bildet sich um das Kind die Gemeinde
und im religiösen Leben die Pfarrei. Auch

zu den Ereignissen dieser Kreise nimmt das

Kind meistens noch mit allen seinen Kräften,
den sinnlichen, dem Verstände, dem
Gefühle und dem Willen, Stellung. So ist auch

hier meistens eine ganzheitliche Einstellung
gesichert. — Das ist auch im Anfang in der

Schule so. Allmählich aber stellt die
Schule vorwiegend Forderungen an den

Verstand und an das Gedächtnis allein. Weil

die Fragen immer seltener an den ganzen
Menschen gestellt werden, verlieren sie

auch ihre eigentlich bildende Wirkung und

führen nur zu einer Ernährung des Verstandes

und des Gedächtnisses. Durch die
allzustarke Fächerung stehen auch die Fragen
selber untereinander in keinem Kontakt

mehr; sie sind nur mehr kleine, vom ganzen
Organismus abgelöste Bruchteile des

gesamten Wissens. Durch eine Häufung solcher

Teile entsteht wohl eine Summe aller
möglichen Einzelheiten; diese Summe ist aber
kein Organismus, sondern ein grosses
Durcheinander. Sie zu ordnen und innerlich zu

verarbeiten fehlt gewöhnlich dem jungen
Menschen die Kraft und der Schule die Zeit.
So führen sie zu blasierter Vielwisserei, aber

keineswegs zu Weltanschauung. Dadurch
haben sie auch keinen stärkenden und
formenden Einfluss auf das Leben. Die Spal¬

tung zwischen dem gelernten Wissen und

dem lebengestaltenden Wollen führt zu
innerlicher Unehrlichkeit. Die Schule kann daher

nur wirkliche Bildung vermitteln, wenn
sie wieder mehr wirkliches Leben
in ihre Räume hineinzieht, und wenn sie

selber zu wirklicher Gemeinschaft

wird. In den Schülern liegt die
Tendenz dazu ja immer; der Klassengeist
macht sich recht bald bemerkbar. Er soll daher

nicht unterdrückt, sondern gefördert
werden. Erst wenn die Schüler sich als Glieder

der Gemeinschaft und daher gegenseitig

verantwortlich fühlen und wissen, ist von
dieser Seite her die Grundlage zu echter

Bildungsarbeit geschaffen. — Das ist ja auch

der Grund, dass die Kirche für die Erziehung
der Geistlichen die Seminarbildung
verlangt. Das gesamte Seminarleben, das Milieu,
wirkt viel unmittelbarer auf die seelische

Gestaltung des jungen Theologen als das freie
Studium auf einer Universität ohne diese
Gemeinschaftsform. Noch folgerichtiger wird
dieser Gedanke im Kloster verwirklicht.

Hier haben wir nun auch den Schlüssel

für die oft verblüffende erzieherische
Wirkung der Ferienlager. Die ganzheitliche

Gemeinschaft schafft die Grundlage
für das erziehliche Wirken. So viele Geistliche

wissen zu erzählen, dass jahrelange
Pastorationsarbeit in einem einzigen Sommer

durch die Teilnahme an einem
sozialistischen Ferienlager vernichtet wurde.

Aeusserst wichtig ist es auch, dass die

Bildungsarbeit auf den Beruf aufgebaut
wird. Durch den Beruf nämlich erhält die

ganze Persönlichkeit einen festen Mittelpunkt,

um den sich alleGeschehnisse irgendwie

gruppieren können. Was in seinem Kreise

liegt, kann der Träger erfassen und sich

aneignen. Darum ist es überaus wichtig, den
Beruf auch wirklich wieder zum Mittelpunkt
des Lebens werden zu lassen, und nicht, wie
es heute so oft geschieht, ihn möglichst an

den Rand des Lebens zu stellen. Die
moderne Berufslosigkeit rächt sich schwer. Was

787



die Familie für die Bildung des jungen
Menschen bedeutet, ist der Beruf für den reifenden

und reifen Menschen.

Iii.

Die Ideen der Ganzheitspädagogik sind

in unsern Kreisen noch nicht sehr stark
verbreitet. Man hat wohl eine Zeitlang von
Ganzheit gesprochen; aber es war ein

Schlagwort, dessen tiefe Bedeutung nur
wenige kannten. Am weitesten verbreitet hat

sich bis jetzt die Ganzheitsmethode
im ersten Lese- und Schreibunterricht. Nun

beginnt sie sich bereits auf den

Religionsunterricht auszudehnen, ,,Die
katholische Religionslehre als Lebensgestaltung"

des Verfassers baut ganz auf diesen

Ideen-auf. Näheres darüber wurde in Nr. 12

der „Schweizer Schule", Jahrg. 1938,

ausgeführt und kann dort nachgesehen werden.

— Aber auch für die Unterstufe der Volksschule

wird die Ganzheitsmethode bereits

angewandt. Es geschieht durch die Bibelkatechese.

Um dem Kinde ein wirklich
ganzheitliches Erlebnis zu bereiten, geht die
Bibelkatechese immer von einer Erzählung aus

der Hl. Schrift aus. Dazu gesellt sich die
ebenso ganzheitliche Idee der Pädagogik
Gottes, wie sie sich in der Hl. Schrift zeigt.
Durch die Erzählung des biblischen Vor¬

ganges ist das Kind so angesprochen, dass

alle seine Kräfte mitarbeiten; auch der

Vorgang selbst ist immer ein einheitliches

Ereignis. Aus dieser Erzählung wird nun aber
nicht nur auf intellektualistische Art eine
Lehre abgeleitet, sondern es wird so auch

direkt auf das Gemüts- und Willensleben
des Kindes eingewirkt. Dadurch ist die
pädagogische Wirkung viel sicherer und grösser.

Das Leben kann wieder Leben erzeugen.
Die Glaubenswa'hrheiten werden nicht
theoretisch isoliert dargeboten, sondern immer
in lebendigen Zusammenhängen. Daher sind

sie verständlicher, allgemeiner erfassbar; sie

sind auch konkreter und sprechen daher
den Menschen viel mehr an. — Hier ist nicht
der Platz, die ganze Bibelkatechese näher

darzulegen; aber in diesem Zusammenhang
musste unbedingt darauf verwiesen werden.

Es ist sicher eine lohnende und nicht

überflüssige Arbeit, die Gedanken der

pädagogischen Ganzheitsbestrebungen
durchzudenken. Sie sind ja in der ältesten
urkatholischen Erziehungsarbeit immer berücksichtigt

worden. Und wenn d'ie einseitig
und allzu intellektualistisch gewordene Neuzeit

sich wieder auf solche Dinge besinnt
und sich allmählich umzustellen beginnt, so
ist das nur zu begrüssen.

Luzern. Franz Bürkli.

Gestalt- und Ganzheitspsychologie als Grundlage der
Ganzheitsmethode

Als Gegensatz zur Gestalt- und

Ganzheitspsychologie wird heute meist vorwurfsvoll

die Elementenpsychologie
genannt. Eigentlich gab es nie eine Richtung

innerhalb der Psychologie, die sich

selbst diesen Namen zugelegt hätte. Man

bezeichnete vielmehr so, nachdem die

geisteswissenschaftliche Psychologie Dil-

theys und Sprangers und die personali-
stische Psychologie W. Sterns bereits da

waren, die empirisch-experimentelle Psy¬

chologie, wie sie durch J o h. Müller,
Fechner, Weber und teilweise durch

W. W u n d t vertreten wurde. Es war eine
Richtung innerhalb der Psychologie, die
seelisches Geschehen aus letzten, nicht mehr
weiter ableitbaren Erlebnisteilen — aus
Elementen — zu erklären versuchte. So

isolierte man z. B. die Empfindung aus dem
Ganzen eines Wahrnehmungsaktes und
untersuchte sie getrennt im Experiment. Freilich

tendierte man auch zu grösseren Zu-

788


	Ganzheit in der Erziehung

