
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 24 (1938)

Heft: 17

Artikel: Der vollkommene Mensch im Denken der Antike [Fortsetzung]

Autor: Bieler, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537365

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Noch besser ist Fig. 6 geraten. Hier kann

nicht mehr gemessen, noch konstruiert werden,

jetzt heisst es Augen auf! Wer dies
zustande bringt, wird auch vor andern zeichnerischen

Problemen nicht zurückschrecken
und unter fördernder Leitung weiter wachsen

können. Und zuletzt lässt sich gar der Lehrer

herbei als Vorbild zu dienen. Das soll die

Belohnung für den Fleiss und den Fortschritt

sein. Und damit stelle ich mich in Fig. 7 zur
Kontrolle selber vor. Dass bei dieser Stellung
nicht mehr geholfen werden kann, ist selbst¬

verständlich, und dass wir in Arbeiten, dig
wir in unserer „Schweizer Schule" als

Schülerleistungen zeigen, nichts dazu tun, sollte
für alle Mitarbeiter der Ehrlichkeit wegen
Richtlinie sein.

Gossau. Johann Schöbi.

Fussnote: Ich benütze mit Vorliebe graues
Zeichenpapier( denn bei weissem wird der Schüler

in Rücksicht auf das saubere Blatt zu hemmender

Aengstlichkeit erzogen. Leider lassen sich graue
Bleistiftstriche auf grauer Unterlage nur schwer

klischieren, was bei dem einen oder andern Beispiel
zu berücksichtigen ist.

Mittelschule
Der vollkommene Mensch im Denken der Antike*

it.

Die Gespräche des Sokrates enden mit
einer Frage, die Antwort war sein Leben;
doch auch die Frage als solche sollte nicht
ohne Antwort bleiben: Piaton und Aristoteles
haben sie gegeben. Zwei Dinge galt es vor-
nehmlidh zu klären: die Beziehungen der
Tugenden zu einander und ihre letztliche
Einheit, und den Ursprung jenes Wissens um
das Rechte, das Sokrates in jedem zu
erwecken bemüht war.

Die erste Frage beantwortete schon der

junge Piaton dahin, dass die Tugend ihrem

Wesen nach nur eine sei, das richtige Wissen

in Hinsicht auf wechselnde Gegenstände;
diese Gegenstände aber sind bestimmten
Kräften (Piaton sagt „Teilen") der Seele

zugeordnet und so gibt es je eine besondere

Tugend jedes dieser „Seelenteile": die
Tugend des ejviftvfiyny.öv ist die ocoqooovvt],
die des dvfioeide; die dvdosia, die des

/.o'/ioziy.öv die qoövtjoig, und die rechte

Ordnung unter ihnen, die Forderung des tä
avtov XQavrstv, wahrt die dixaioavin): ist

so, dem Vorrang des „vernünftigen" Seelenteils

entsprechend, die (fQÖvgmg die höchste

* Siehe Nr. 16.

und vollkommenste, so ist die dixatoavi],
ihrer Funktion gemäss, die umfassendste

Tugend. Hier bahnen sich deutlich zwei
verschiedene Bestimmungen der Vollkommenheit

an, die bei Aristoteles klar auseinandertreten,

eine quantitative (Vollkommenheit als

Vereinigung aller Vorzüge) und eine qualitative

(Vollkommenheit als Vollendung dieser

Vorzüge oder des höchsten unter ihnen).

Woher kommt aber unser Wissen von der
Tugend? Es ist die Erinnerung an das, was
die Seele in einer früheren Existenz

geschaut hat, die Urbilder alles Seienden, die
allein wahrhaft sind, vor allem die Idee
des Guten, die selbst das höchste Seiende
ist. Diese Erinnerung lebt in jedem, aber sie

schläft und muss geweckt und genährt werden.

Dies ist der Ort, wo eine aus ganz
anderen Bezirken griechischen Denkens
kommende religiöse Begründung der
Vollkommenheit in die philosophische Betrachtung

eintritt. Sie hat, soweit wir sehen, ihren

Ursprung in den orphischen Mysterien und
ist überall dort lebendig, wo orphisdhe Lehren

nachwirken, zumal bei den Pythagoreern
und bei Empedokles; von den Pythagoreern
kam sie Piaton zu. Dreierlei kennzeichnet

688



diese Lehre in allen ihren Formen: sie kennt

einen vom Leibe verschiedenen Ursprung
der Seele; sie bestimmt das Ziel des
Menschen als Befreiung der Seele aus dem
„Kerker" oder „Grabe" des Leibes und als

Rückkehr zur Heimat, aus der sie stammt;
sie weist endlich den Weg dahin, den eine
Schau verborgener Dinge eröffnet, eine
Schau, die den „Geweihten" zu einer vom
Herkommen abweichenden, oft durch
Gebote einer reineren Sittlichkeit ausgezeichneten

Lebensführung verpflichtet. In ihrer

göttlichen Heimat hat die Seele die Idee des

Guten und die anderen ewigen Wesenheiten

geschaut, ehe sie der sinnlichen Welt verfiel;
doch auch hier behält sie eine Erinnerung an

das, was sie einst gesehen, und in dem Mass,
als jene Erinnerung lebendig wird, kann der
Mensch schon im irdischen Leben „bei dem
weilen, wo er, selbst ein Gott, göttlich ist".
Um dahin zu gelangen, muss er sich freilich

von dem fern halten, was den Menschen

wichtig und dringlich erscheint, mögen sie

ihn auch einen Narren (jiaoay.iv&v) schelten;

er ist in Wahrheit gottbegeistert in seiner
Schau des Ewigen (Phaidros 249 cd) — kein

Wunder, dass Piaton gerade hier die Sprache
der Mysterien redet. Dieses Betrachten des

wahrhaft Seienden kommt allein dem höchsten,

vernünftigen Seelenteil zu, ist der
Inhalt seiner spezifischen Tugend, der ffoninjatg
oder oofpia; aus ihm fliesst jenes Wissen,
das den Menschen befähigt, auch die anderen

Tugenden zu üben, die den niederen
Seelenteilen eignen; umgekehrt gewinnt das

Höhere in uns in dem Masse die Freiheit

seiner eigenen Betätigung, als jene niederen
durch die ihnen zugeordneten Tugenden auf

den höheren hingeordnet sind — so stehen
alle Kräfte der Seele in steter Wechselwirkung.

Aber noch mehr: wie alles in der
sichtbaren Welt nur durch ein Teilhaben an den
Ideen als dem eigentlich Seienden überhaupt

ist, so ist auch alle Tugend ein Teilhaben

an der Idee dieser Tugend, letzten Endes an

der Idee des Guten: das letzte Ziel der
Vollkommenheit ist die Teilhabe an diesem höch¬

sten göttlichen Prinzip, von dem die Seele

kommt (ngög olaneo $eöc o)v #£<ög soviv!),
ist das Schauen dieser höchsten Idee in voller

Klarheit — höchstes Leben ist Betrachtung.

Nun steht aber der Mensch für Piaton den
Griechen mit unausweichlicher Notwendigkeit

in den konkreten Bindungen seiner Polis

(die mit einem absoluten, religiösen
Anspruch vor das griechische Leben tritt, gewis-
sermassen die Götter trägt, die ihr Bestand

geben!) und so fordert denn der vollkommene

Mensch als notwendige Daseinsbedingung

den vollkommenen Staat. Der „Staat"
(das heisst immer die „Polis") ist ein lebendiger

Organismus von gleicher Struktur wie
die menschliche Seele: ihren „Teilen"
entsprechen seine „Stände", denen in analoger
Weise die Tugenden der Mässigung, Tapferkeit

und Weisheit zukommen und deren

jeden die Gerechtigkeit verhält „das Seine

zu tun". Dieser Staat hat die Aufgabe, jedem
seiner Bürger zur Vollkommenheit zu
verhelfen; so allein wird er auch als Staat
vollkommen. Doch ist nicht jedem die gleiche
Vollkommenheit erreichbar, es gibt Stufen

und Grade der Vollkommenheit, die in der
unabänderlichen Art der einzelnen Seele

begründet sind: dadurch ist jeder Mensch im

vorhinein für einen der drei Stände (Werker,

Wächter, Herrscher) bestimmt, die
Entscheidung aber hat der höchste, denn das

Niedere wird vom Höheren erkannt. Demnach

ist auch die Erziehung der Stände

verschieden, im Hinblick auf ihre besondere

Leistung, und auch jeder Wissenschaft kommt
im Ganzen dieser Erziehung ihr fester Platz

zu, doch er bestimmt sich nicht nach ihrer

Verwertbarkeit (der sophistische Gesichtspunkt,

der das Höhere dem Niederen
versklavt), sondern einzig danach, wie weit sie
die Seele bereit machen können für ihre

eigentliche Aufgabe, die Betrachtung des

Seienden, die freilich nur wenigen
Auserwählten vorbehalten ist, den „Königen" oder
„vollkommenen Wächtern", die aus einer

689



Auslese der Wächter hervorgehen. Diese

Betrachtung bedeutet aber durchaus nicht ein

seliges Ausruhen im Anblick der ewigen
Wahrheit, sie verpflichtet, so schwer es sein

mag, zur — vorläufigen — Rückkehr in das

gemeine Leben, um hier durch Lehre und

Gesetz die vielen, denen die vollkommene
Erkenntnis nicht erreichbar ist, zu der ihnen

möglichen Vollkommenheit zu führen; erst

am Ende eines in diesem höchsten Dienst an

ihren Mitbürgern verbrachten Lebens dürfen
sie sich ganz der Betrachtung dessen

hingeben, wohin sie nach diesem Leben gelangen:

die Philosophen sollen Könige werden,
in dieser Forderung lebt das Pragma des

Sophisten wieder auf, geläutert und geadelt
zum Ethos des Lehrens.

So ist der platonische Staat, so unbedingt
er seinen Anspruch an den Bürger erhebt,
doch weit davon entfernt, sich absolut zu

setzen, ihm kommt dieser Anspruch aus
seinem letzten Ziel, das auch das Ziel jedes
Einzelnen ist: der vollkommene Mensch; und
dieses Ziel wird erkannt durch verbindlidhe
Einsicht in eine objektive Wahrheit (das
belieben heute gerade jene geflissentlich zu
übersahen, die sich für die Schlacken des

Zeitbedingten und die konstruktiven Verir-

rungen der „Politeia" so sehr erwärmen):
nimmt Piaton gleich die Farben seines Bildes

oft von bestehenden griechischen
Staatswesen, vor allem von Kreta und Sparta, in

denen er sein Ideal annähernd verwirklicht
glaubte (bei dem Neffen des Kritias ein
vielleicht verzeihliches Vorurteil — dafür ist

in der Tat seine Abstammung verantwortlich),
so ist doch sein „bester Staat", der nur für
Griechen bestimmt war, in seinen wesentlichen

Zügen weit über alles Griechische hinaus

zum schlechthin Gültigen aufgestiegen,
sittliches Verhalten, wenngleich nur denkbar
als „politisches" Verhalten, ist „kosmisches"
Verhalten, und der späte Piaton löhrt denn
auch im „Timaios" die analoge Struktur von
Einzelseele und Weltseele wie früher die von
Seele und Staat (freilich ist die Polis dem

Griechen an sich ein „kosmisches" Gebilde).
Die griechische Wirklichkeit hat diesen

„besten Staat" nicht ertragen, das ist die
Tragödie Piatons als Menschen. Im zwölften
Buch der Gesetze (951b) ist denn auch der
Vollkommene (er wird wieder ausdrücklich
als Gesetzgeber bezeichnet) nicht mehr an
den Zustand des Staates gebunden: sein
Dasein an sidh ist ein Wunder, er kommt in

guten wie in schlechten Gemeinwesen vor.

Das auszeichnende Attribut für diesen

seltenen Menschen ist #etog, so war auch

an der Pha id rossteile der Philosoph genannt,
dessen Geist bei dem Seienden weilt; sonst

spricht Piaton meist von re'Aeioi (etwa in den
Gesetzen 653 a: die veksioi haben nicht nur
die aXrjftai öö^ai, die auch den Unvollkommenen

gegeben sind, sondern darüber hinaus

die gtQÖvrjoig, mit der sie das Wesen der
Dinge erkennen). Wie stehen diese beiden

Begriffe zueinander, wie unterscheidet sich

der „vollkommene" vom „göttlichen"
Menschen? Für den Griechen bezeichnet $£?og

ävriQ eine ganz bestimmte Art von
Menschen und diese Gestalt hatte zu Piatons Zeit
schon eine Jahrhunderte alte Geschichte. Es

ist der Name jener Propheten und Wundertäter,

die in deutlicher Beziehung zum
delphischen Heiligtum seit dem siebenten
Jahrhundert das religiöse Leben in Griechenland

mächtig gesteigert hatten, eine religiöse
Persönlichkeit, beglaubigt durch übermenschliche

Taten, Mittler zwischen Göttern und

Menschen, wie Empedokles sich fühlte, wie
Pythagoras in der Legende vor uns steht.
Nicht die sittliche Vollendung ist es, die an
sich ein Anrecht auf den auszeichnenden
Namen des #etog gibt, doch tritt, je mehr
bestimmte Weise als "ösloi begriffen und
verehrt werden, die sittliche Vollkommenheit
an ihnen als Wesenszug hervor, gerade an

Pythagoras; umgekehrt ist Piaton selbst in

der Legende der Neuplatoniker ein Leben
voller Wunder angedichtet worden, und
schon der von allem Geheimnis des Ueber-
sinnlichen umschauerte Pythagorist Apollo-

690



nios von Tyana stellt sich in einem Brief mit
Orpheus, Pythagoras, Piaton und Sokrates in

eine Reihe. Doch in Sparta bezeichnete man
als $etog ävriQ einfach den vollkommenen
Spartiaten, woran Plafon (Menon 99 d) wie
Aristoteles (Nik. Eth. H 1) ausdrücklich
anknüpft. Und Aristoteles bestimmt dessen

Vollkommenheit als ijQCOixrfv nva y.ai Dtiav
äQevrjv, ein Ausdruck, der als v i r t u s he-
r o i c a von der scholastischen Theologie
übernommen wird — der eine Wesenszug
des Heiligen neben dem anderen, der
Wundergabe (der Heilige ist, nach einer Richtung,

das Tt/.og des antiken tleiog). TeAsiog

und fteiog bezeichnen gleichsam die
menschliche Vollkommenheit nach den beiden

Polen, zwischen die der Mensch
gestellt ist: einmal als „Ziel" seiner natürlichen

Anlage (in diesem Sinne soll später die Stoa

die Tugend als „vollendete Natur" begreifen),

dann aber als ein Anteilhaben an der
Welt des Absoluten (für den späten Piaton

fällt das „Eine" mit dem „Guten" und

„Gott" zusammen); nur jenes Anteilnehmen
kann die menschliche Natur vollenden, aber

es ist nicht jedem erreichbar, wie der alte
Piaton noch deutlicher sieht als der Schöpfer
des „Staates". Darf man an die theologischen
Begriffe der virtus perfecta und der

gratiae gratis datae erinnern? Der

#etog avrjQ scheint im Schnittpunkt ihrer
antiken Analoga zu stehen.

Schon hier wird, als notwendige Folge
dieser Einsicht, eine Doppelung des Begriffes

der Vollkommenheit sichtbar, die in den

Begriffen der christlichen Vollkommenheit
und Heiligkeit wiederkehrt: als etwas für alle
Verbindliches (Tugend ist die menschliche

Vollendung, sagt Aristoteles) und als die
Vollendung eben jener als solcher allgemein
verbindlichen Forderung (in diesem Sinne
kann man von einer „vollkommenen
Tugend" und — als deren Ziel — von einer

„vollkommenen Seligkeit" sprechen; die

Seligkeit, svöat/novia, ist ja, ausdrücklich seit

Demokrit, am klarsten in der aristotelischen

Ethik, als das Ziel des Lebens erfasst, darin
sind die feindlichen Schulen einig, wie
verschieden sie auch diese Seligkeit bestimmen,
auf welchen Wegen sie ihr auch nahezukommen

glauben). Aristoteles lässt diesen Unterschied

noch deutlicher werden als Piaton:

einerseits ist die Tugend an sich tekeicoaig vig
(Met. .4 16), anderseits kennzeichnet den

Vollkommenen, den #6tog ävi'jQ (Nik. Eth.

H 1) eine vneqßoh) äQetfjg; gerade das

schrittweise Aufsteigen vom Nächsten zum
Höchsten macht das Geständnis besonders

wertvoll, die $E(OQLa, die Betrachtung des
höchsten Guten, nämlich Gottes, durch die
allein wir das menschliche Gute zu erkennen

und zu verwirklichen imstande sind, und die
zugleich die ve?.sia svdaifiovia ist, sei eine

„übermenschliche" Lebensform (xqsittcov f)

y.av' äv$Q(üJiov), der Mensch sei ihrer nur

fähig, sofern er etwas Göttliches in sich habe

(so lehrt das berühmte Kapitel K 7 der Niko-
maohischen Ethik). Wo er freilich ein
anschauliches Bild menschlicher Vollkommenheit

entwirft, da schöpft auch Aristoteles aus
der immer noch lebendigen Ueberlieferung
griechischer Menschenbildung: sein ixsyako-

der „Grossgesinnte", wie Werner
Jäger, annähernd und doch unzulänglich
übersetzt (Nik. Eth. A 7), trägt unverkennbar

die Züge griechischer Adels- und

Bürgerethik, in der sein blasserer Bruder, der
Vollkommene des isokrateischen Panathe-

naikos (12, 30 f.), ganz befangen bleibt. Die

Art, wie Aristoteles von diesem Menschen

spricht, stimmt bis in wörtliche Anklänge so

sehr zu dem Kapitel über die „heroische
Tugend", dass wir wöhl annehmen dürfen, der
jxtyakoipvyog habe Aristoteles als konkreter
Inhalt des fietog vorgeschwebt; und doch
ist er ganz und gar nicht der fiecooriTixog
des Buches K, bleibt Bürger, nicht Philosoph

— freilich steht er auch, formal gesehen,

nur als ethischer Typus neben anderen,
durch seinen Platz vor den andern in keiner
Weise herausgehoben: der Grieche
Aristoteles geht andere Wege als der Weise.

691



III.

In aller Kürze sei noch die weitere
Entwicklung angedeutet. Während im Peri-

patos die beiden gegensätzlichen Lebensformen

des ßiog -üecDorjvixög (von Theo-

phrast) und des ßiog JiQay.Tiy.6g (von dem
Verfasser der „Grossen Ethik", dann vor
allem von Dikaiarch) herausgebildet wurden,

scheiden sich die übrigen „somatischen"

Schulen vor allem nach der inhaltlichen

Bestimmung der svdaijuovia. Die
Stoa, der die Tugend Selbstzweck ist, muss
sich natürlich ganz dem „praktischen"
Leben zuwenden: die Uebung, für deren Wert
Piaton und Aristoteles durchaus nicht blind
waren, drängt sich nun ungebührlich vor
und artet manchmal in ein Virtuosentum der
Tugendhaftigkeit aus; erst die Stoiker der
römischen Kaiserzeit, Seneca, Epiktet, Mark
Aurel, leben und lehren ernste Arbeit am

eigenen sittlichen Aufstieg. Die Stoa führt
denn auch am deutlichsten die Gradunterschiede

der Vollkommenheit weiter: sie stellt
dem Unvollkommenen, dem tvqox6jito)v,
dersich begnügt, „anständig" (yaftrjxövTCog)

zu handeln, den vollendeten Weisen gegenüber,

den reÄsiog, häufiger ojcovöalog,
der das vollkommene Gute tut (tsksiov
xa&ijyov oder xarogdcofia), dessen Bild

freilich, wie es Chrisypp zeichnet, mit
seinem Anspruch materialer Vollkommenheit,
hart an die Grenze des Lächerlichen führt: er
übersieht und überhört nichts, vergisst
nichts, verfehlt nichts, macht nichts schlecht,
hat nichts zu bereuen, übt allein die
vollkommene Tugend, ist allein wahrhaft glücklich,

ist schön reich, mächtig, der einzig
berufene Theologe und Staatsmann — mit
einem Wort, ein unausstehlicher Ausbund
aller guten Eigenschaften, der indes im
selben Augenblick ad absurdum geführt wird,
da er sich im Leben verwirklichen soll, wie
Horaz in der dritten Satire mit unverhohlener
Schadenfreude zeigt. In der Stoa prägt sich

weiterhin noch ein wichtiger Zug aus, der
die Philosophie des Hellenismus von der
attischen deutlich scheidet: sie ist in keiner

Weise mehr in die Polis gestellt. Schon die
drei attischen Meister standen mit ihrer

Staatsgesinnung gegen die Welt, die um
sie war: Sokrates stirbt aus Bürgersinn als

Staatsfeind, Piaton wird Berater eines adeligen

Revolutionärs, Aristoteles, für dessen

Staatsdenken die griechische Polis eine

notwendige Bedingung menschlicher Lebensform

ist, erzieht den Fürsten, der ein
griechisches Weltreich schafft. Die Stoa stellt den
Menschen in diese weitgewordene Welt und
in die Menschengemeinschaft als solche; in

ihr erst gewinnt der Begriff der xoivcovia

Bedeutung. So ist sie nicht nur vermöge ihrer
asketischen Tugendstrenge und ihrer
Hinwendung zum tätigen Leben, sondern auch
dank ihrer Universalität die Philosophie des

römischen Weltreichs geworden. Hier hat

die „Menschheit", die in vagen Umrissen

vor dem Auge des hellenistischen Griechen

auftauchte, als „Weltstaat" feste Gestalt

gewonnen, hier wird auch der vollkommene
Weise zum vollkommenen Staatsmann —
das Ende eines Weges, an dessen Anfang,
noch zu Piatons Zeit, Isokrates steht in

seinem Bestreben, philosophische Forderung
auf bürgerlichen Maßstab zu bringen.

Noch bleibt die letzte Strecke Weges zu
durchmessen. Wo der Wert der Erkenntnis

ausschliesslich danach abgeschätzt wird,
dass sie begründete Normen der Lebensführung

an die Hand gibt, musste die
Bedeutung der Lehre und damit der Schule

zurücktreten, und die philosophisch interessierten

Römer sind auch dagegen im allgemeinen

sehr gleichgültig: Ciceros Lebensklugheit

mischt akademische, peripatetische und
stoische Elemente und in der Dichtung des
Horaz durchdringen sich seltsam die feindlichen

Brüder Zenon und Epikuros; dass

auch im Garten Epikurs hohes menschliches
Ethos wachsen konnte, zeigt nichts besser

als das Gedicht des Lukrez. Doch auch die
Lehre der Schulen drängt mehr und mehr
zueinander: platonisches Gedankengut

692



strömt in reicher Fülle durch Poseidonios in

die Stoa ein und vereinigt sich mit dem seit
dem ersten Jahrhundert v. Chr. neu
autlebenden Pythagroreertum zum Neuplatonis-

mus, der universalen philosophischen Religion

der späten Antike. Griechisches Denken

gibt die Form für ägyptischen Götterzwang,

hermetische Geheimlehre, orientalische

Erlösungs- und Vergottungsriten; auch

ein Strahl vom Sinai dringt mit ein, gebrochen

im Werk des Alexandriners Philon.
Und doch ist diese Welt, die uns in den

Zauberpapyri ihr wirrstes, in der Gnosis ihr

abgrundigstes Gesicht zeigt, hier gebändigt

durch die Macht eben der platonischen
Gedanken, deren religiose Kräfte nun erst

ganz frei werden, freilich alsbald auch reichlich

wild wuchern: hatte Piaton der Seele
den Weg zur Schau und Teilhabe am wahren
Sein gewiesen, sah der mittlere Piatonismus

(Eudoxos von Alexandria, um 25 v. Chr.) das

Ziel des Menschen in der Verahnlichung mit

Gott, so strebt Plotin nach dem Einswerden

der Seele mit Gott, der Seele, die selbst ein
Teil des göttlichen Wesens ist. Der Neupla-
tonismus lässt auch das Ideal des kontemplativen

Lebens wieder mit ungeahnter
Mächtigkeit aufleben, in einer asketischen

Herbheit, die der klassischen Philosophie
fremd war; er hat die religiösen Anlagen und

Fähigkeiten des Menschen bis an die Grenze
des Möglichen gesteigert, doch der
kostbaren Schale fehlt der kostbare Trank, und

die richtige Einsicht in die religiösen Kräfte
der platonischen Lehre endet im Grunde mit
einem tiefen Missverständnis Piatons. Das

junge Christentum hat dagegen, neben dem

Neuplatomsmus und in vielfacher Berührung
mit ihm, Piatons Bleibendes in sich

aufgenommen wie fast ein Jahrtausend später die

gültige Leistung des Aristoteles; es hat, auch

in seinem Denken, antikes Erbe wahrend
und mehrend, den vollkommenen Menschen
sich vollenden lassen im vollkommenen
Christen.

Freiburg. Dr. Ludwig Bieler.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Aus der Jahresarbeit des Vereins kathol. Lehrerinnen der Schweiz

Mit der 41. Generalversammlung unseres Vereins

anlasslich der Erziehertagung in Baden vom
10./12. September 1938 (siehe Programm in dieser

Zeitschrift) schliessen wir das laufende
Vereinsjahr. Der Aktivmitgliederbestand hat sich

ungefähr auf gleicher Hohe gehalten — 21 Eintritte,
7 Todesfalle, 10 Austritte — und betragt gegen
900. Zwei Sektionsprasidentinnen traten zurück

— E. Bossard, Zug, und A. Engler, St. Gallen —
und wurden ersetzt durch M. Schupfer, Zug, und
M. Metzger, Kirchberg. In je einer Sitzung des

engern Vorstandes, des weitern Vorstandes und

der Delegierten und in verschiedenen Rundbriefen

wurden die laufenden Geschäfte erledigt. In

erster Linie befassten wir uns mit der
Wiederherstellung des Gleichgewichts in unserer

Zentralkasse, die durch die Herabsetzung der

Sektionsbeitrage sowie durch Bankverluste in

den letzten zwei Jahren erheblich geschwächt
wurde. Nur durch gemeinsame Bemühungen
(Einsparungen, Krisenhilfe der Sektionen, event.

Briefkartenverkauf) werden wir bei allseitig
gutem Willen der Not unserer Kasse steuern können.

Wir wollen kein Vermögen anhäufen, aber

zum Arbeiten brauchen wir die notwendigen
Geldmittel. Eine der Aufgaben, die in den letzten

Jahren immer naheliegender wurde, ist die

Stellenvermittlung. Wir hoffen, dass

sie in nächster Zeit gemeinsam mif dem
katholischen Madchenschutzvere.n, der unserer
diesbezüglichen Anfrage bereitwilliges Verständnis

entgegenbrachte, in Angriff genommen werden
kann. — Unsere Krankenkasse (Präs.:
L. Schwarz, Kriessern) bewies 1937 ihre

Leistungsfähigkeit durch Erledigung von 89
Krankheitsfallen, darunter solche mit ausserordent-

693


	Der vollkommene Mensch im Denken der Antike [Fortsetzung]

