
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 24 (1938)

Heft: 16

Artikel: Der vollkommene Mensch im Denken der Antike

Autor: Bieler, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5. Dr. Bernh, Kobler: Der Vornächiige oder Alte
Rhein. „Rorschacher Neujahrsblatt", 1935.

6. Obering. Karl Böhl: Der Diepoldsauer Durchstich.

„Appenzeller Kalender", 1924.

7. Botschaft des Regierungsrates des Kts. St. Gal¬

len: „Amtsblatt des Kts. St. Gallen", Nr. 37,
1928.

8. Der Rhein und das Hochwasserunglück 1927:

„Fortbildungssöhüler", Jahrgang 48, Nr. 15.

9. Verschiedene Zeitungsartikel.

Mittelschule
Der vollkommene Mensch im Denken der Antike

Menschliches Leben wird geformt und

gewertet, lang ehe der Mensch sich über dieses

Formen und Werten in bewusstem
Nachdenken Rechenschaft gibt: sein eigenstes
Wesen, als das er angelegt ist, drängt in

jedem wirklich zu werden, und die Gemeinschaft,

in die er gestellt ist, gibt diesem

Weg bestimmte Richtung durch die Macht
der Sitte, mag auch kein Dichter sie noch

verkündet, kein Gesetz sie noch umschrieben

haben; und wo ein Ziel ist, wird
notwendig auch das Erreichte am Erstrebten

gemessen, wenngleich noch nicht in
ausdrücklichem Ueberlegen und Abwägen, und
nach seinem Verhältnis zu ihm bewertet, in

ganz konkreten Formen von Achtung und

Missachtung, Lob und Tadel. Dem allen

liegt letzten Endes ein Bild menschlicher
Vollkommenheit zu Grunde, so unscharf
seine Linien vorerst sein mögen; den
Einzelnen treibt die eigene Natur, ,,zu werden,
was er ist", die Gemeinschaft muss aus
ihrem Wesen, ihren Aufgaben und Zielen
bestimmte Forderungen an ihre Glieder
stellen, Forderungen, die der Einzelne
annehmen oder ablehnen, aber auch durch
seine Arbeit in und an der Gemeinschaft

aus- oder umgestalten kann. Was noch den
herrischesten Staat wie den unbotmässigsten
Rebellen im tiefsten Grunde beseelt, ist ein
Bild des vollkommenen Menschen, das er
vor Augen hat.

So standen auch dem Griechen, schon zu

einer Zeit, die noch nicht aus Schriftdenkmälern

zu uns spricht, lebendige Bilder der

Vollkommenheit vor der Seele: das gelebte
Vorbild der Väter, das unmittelbar zu dem

jungen Geschlechte sprach, und mehr noch

das der göttlichen und heroischen Ahnen,

von denen die Sage erzählte, verpflichtet
zur Nadhfolge, und die eigene Art, die
Leben von ihrem Leben ist, drängt mächtig
selbst dahin. Soll schon das Wesen dieser

Nachfolge in Worte gefasst werden, so sind

es knappe Gebote, wie sie die ältesten
Gesetze der Griechen und Römer in gleicher

Weise kennen, wie sie in den Lehren

des Chiron, in den Sprüchen der Sieben

Weisen (die oft als Gesetzgeber begegnen),
in den pythagoreischen Symbolen zu uns

sprechen. Sein volles Leben gewinnt
solcher Anspruch freilich erst, wenn ihn der
Dichter erhebt, indem er dieses Vorbild in

unvergänglichen Gestalten vor uns stellt:

damit ist Homer der Erzieher der Griechen

geworden (Achilleus ist das Urbild des

Vollkommenen noch für einen späten
Aristoteleserklärer), durch ihn erst die andern alten

Dichter, auch wo sie nur Lehre geben wie

Tyrtaios, Theognis, Solon; erst Pindar vermag
am Ende einer grossen Zeit auf einsamer
Höhe Vorbild und Lehre sich einzigartig
durchdringen zu lassen, und neben ihm steht

Aischylos, der seinen Bürgern „Bissen vom
Mahle Homers" bietet und das Erbe einer
reichen Vergangenheit für eine neue Welt
bewahrt und fruchtbar macht: noch einmal
darf sich nächstes Leben in jenen ewig jungen

Gestalten fernster Frühzeit spiegeln,

650



mögen sie gleich, zumal unter den Händen

des Euripides, bisweilen Gewalt leiden.

Doöh nicht von jenen gelebten und
gedichteten Vorbildern soll hier die Rede sein,
sondern von den Versuchen der Alten (und
das heisst in diesem Sinne fast einzig der
Griechen), sich das Wesen der Vollkommenheit

bewusst zu machen. Um diese
Versuche richtig zu werten, war es aber un-
erlässlich, wenigstens kurz anzudeuten, wie
stark jene Vorbilder waren, wie allgemein,
dank Homer, ihre Geltung, wie lang ihr
Leben: der Zeitgenosse des Piaton und Aristoteles

sieht immer noch die alten Helden auf

der tragischen Bühne, wenn auch das Feuer

der tragischen Dichtung längst erloschen

war, und Homer herrscht in der Schule bis

zum Ausgang des Altertums.

Drei bedeutsame Tatsachen seien vorweg
festgehalten. Zum ersten: das Denken des

Alterums beginnt damit, die Vollkommenheit

rein natürlich, nicht religiös zu begründen

(die Verehrung der Götter in den
herkömmlichen Formen ist ein wesentlicher

Zug dieser Vollkommenheit, aber doch nur
ein Zug neben andern, nicht ihre Wurzel)
und endet damit, ihr Ziel in der mystischen

Vereinigung mit einem göttlichen Urprinzip
zu sehen. Zum andern: es strebt aus
bestimmten zeit-, ort- und artgebundenen
Wertungen zu allgemeiner Geltung, ohne

doch, wenigstens auf seiner klassischen

Höhe, diesen Ausgangspunkt ganz zu
überwinden: wie sich der alte Erzieher Homer,
trotz Piatons Verdammungsurteil, in der
Schule behauptete, wie die Tragödie, lang
über ihre Stunden hinaus, neben der
Philosophie geht, so fliesst auch manches Urteil
(und Vorurteil) der bürgerlichen Gemeinschaft,

in der der Grieche lebt, und die,
selbst in ihren demokratischesten Formen,
viel Erbgut der adeligen Vorzeit in sich

schliesst, noch in das philosophische Denken

ein, besonders dort, wo die Lehre in

anschaulichen Bildern lebendig werden
will (auch Piaton und Aristoteles setzen letz¬

ten Endes den Menschen mit dem Griechen,

genauer gesagt, mit dem freien griechischen
Bürger gleich). Zum dritten: die überlieferte
Ansicht vom Wesen der Vollkommenheit

gründet durchaus im Werten einer Gemeinschaft

(Stand, Staat, Stamm), das älteste

Nachdenken darüber ist von der Auflehnung
des Individuums gegen solche Bindung der
Sitte eingegeben, die Philosophie in ihrer
Blütezeit überwindet den Gegensatz in der
Erkenntnis, dass beide ein und dasselbe Prinzip

haben, nämlich die Gerechtigkeit, der
Einzelne sich nur in der Gemeinschaft wahrhaft

erfüllt, der Gemeinschaft aber keine
höhere Aufgabe gestellt ist, als jedes ihrer
Glieder zu der ihm möglichen Selbsterfüllung

zu führen; freilich zeigt gerade die
klassische Formel des Aristoteles, wie
zeitbedingt auch diese Lösung war: der Mensch
ist ihm nicht einfach ein £cpov y.oivcoviy.oi',

ein auf Gemeinschaft (y.oivmna) mit anderen

Menschen angelegtes Wesen, sondern

ein ^öpov jcokixty.ov, bestimmt zum Leben

in der JTÖ/<c, dem griechischen Stadtstaat,
der, wie gerade Aristoteles bestätigt (,,in
einer grösseren als der städtischen Gemeinschaft

lebendige Ordnung zu wahren, ist

ein göttliches Wunder"), für das griechische
Denken die klassische Staatsform blieb,
während die griechische Geschichte über
ihn hinwegschritt.

I.

Menschliche Vollkommenheit, wie sie
frühere Geschlechter verstanden, war eine nach

Ort und Zeit, Stamm und Staat wechselnde

Forderung: das Kydos des homerischen Helden

ist nicht die Arete des spartanischen

Kriegers noch die Themis des hesiodischen

Bauern oder die Dike des solonischen

Bürgers; gemein haben sie indes alle, dass ihre

Vollkommenheit darin besteht,sich in Rat und

Tat dem gegenüber zu bewähren, was um sie

ist, und dass sie in dem Lebenskreis
beschlossen bleibt, in dem sie stehen: der
Achilleus der I lias verteidigt das Recht seines
Standes gegen den Uebergriff eines Einzel-

651



nen, Tyrtaios ruft die spartanischen Eroberer

zur Behauptung gegen die Erhebung der
unterworfenen Urbewohner auf, Hesiod kämpft
für die Lebensgrundlagen bäuerlicher
Nachbarschaft, Solon will einen tragfähigen
Boden bürgerlicher Eintracht gewinnen. Und

doch ist in allen diesen Bildern des Vollkommenen

jeweils eine beherrschende Eigenschaft

zu erkennen, die später als „Tugend"
begrifflich gefasst werden sollte; wenn man

so will: Tyrtaios lehrt die ävögsia, Hesiod die

ao)g)Qoavvrj, Solon die diy.atoovvt], die jene
beiden in sich begreift, über allem aber steht,
als unverlierbares Erbe, das homerische

aoiaTsvsiv, der Eifer, es den andern zuvorzutun,

die „gute" wie die „böse" Eris, als

spornender und zugleich schmerzender
Stachel. Nur die vornehmste der platonischen

Tugenden fehlt noch, die (pQÖvijaig oder

aoffia; sie ist die Tätigkeit der höchsten

Seelenkraft, des voiig; der aber musste erst

zu sich selbst erwachen.

Wohl gab es längst am Rande der
griechischen Welt, im Osten wie im Westen,

Männer, denen die Erkundung (lovoglt))
Ziel und Aufgabe des Lebens war: ferne

Länder, die graue Vorzeit, Himmel, Erde

und Meer, das Leben in Pflanze, Tier und

Mensch: woher alles seinen Ursprung habe,
nach welchen Gesetzen es lebe, was sein

innerstes Wesen sei. Von ihrem Leben können

wir wenig sagen, denn in dem, was über

sie berichtet wird, durchdringen sich zwei

gegensätzliche Lebensformen, die erst das

vierte Jahrhundert bewusst gestaltet und in

die Frühzeit griechischen Denkens zurückgespiegelt

hat. Und doch bringt schon der so

ganz andere Inhalt ihres Lebens ein
grundlegend Neues mit sich: er ist Erkennen, nicht
Handeln! Noch immer bleibt es ein Sich-Be-

währen nach aussen, aber im Kosmos, nicht
in der Menschengemeinschaft, der ihr Werk,

wenn überhaupt, nur mittelbar dient. Auch
dieses Ziel weckt Kräfte, die den Menschen
entscheidend formen; doch diese Männer
sind sich ihrer so wenig bewusst wie die vie¬

len, die ein Heraklit so tief verachtet: auch

der Mensch ist ihrem Forschen ein Stück

(äusserer) Natur. Die bürgerliche Gemeinschaft

lebt ihr Leben, ohne um seinen Sinn zu

wissen, der einsame Weise fragt alles, was
ist, naCh seinen Gründen, nur eben dieses
Leben nicht.

Endlich entdeckt der Mensch sich selbst,
erlebt sidh in seiner Beziehung zur äusseren

Welt, zur Natur wie zur menschlichen

Satzung. Und wie er sich dessen bewusst wird,
was er an sich ist, will er auch bewusst das

werden, was er an grossen Möglichkeiten in

sich sieht, stellt ein Wunschbild des
Menschen vor sich hin; und nicht nur vor sidh,
auch vor die andern, die vielen, die aus

eigener Kraft jenes Bild nicht erschaffen, den

Weg zu ihm nicht finden können: audh ihnen
lässt es sich bewusst machen, auch sie können

ihrer selbst inne werden. Der Sieger Pin-
dars hat Arete, der Sophist lehrt sie.

Selbstbehauptung ist auch hier das Ziel, heis-

ser denn je ersehnt, da es das Köstlichste,
die eben entdeckte, immer einmalige Welt
des Persönlichsten zu verteidigen gilt, gegen
die Natur, die man durch Erkenntnis, gegen
die Gemeinschaft, die man durch die Macht
der Rede beiherrschen will. Und dieses Ziel
steht im hellen Lichte des Bewusstseins: die
angeborene persönliche Eigenart ist sich

selbst Gesetz, will nichts als eben sich

selber, ist die Norm wie des Erkennens so des

sittlichen Handelns. „Nichts ist wahr, alles ist

erlaubt" — so Nietzsche, der in der Sophistik
Geist von seinem Geist erkannte. Die Art
sich zu behaupten kann sehr verschieden

sein: der Alleswisser und Alleskönner Hip-
pias tritt im selbstverfertigten Festkleid vor
die Versammlung und erbietet sich, über

jeden gewünschten Gegenstand unvorbereitet

zu sprechen, Thrasymachos oder der Kal-

likles des „Gorgias" sieht im Rechte nur den
Vorteil des Stärkeren — jeder ist sich selbst

genug, der Mensch ist das Mass der Dinge.

Und doch erliegt solches Streben einer
furchtbaren Täuschung, dem Verkennen der

652



Gesetzlichkeit und Bedingtheit des eigenen
individuellen Wesens; ohne aber sich selbst

zu erkennen, zu erkennen in diesem wesentlichen

Sinn, heisst sich selbst erfüllen, nur
sich an sich selbst verlieren. Nicht die
Wirklichkeit übermächtigen, was immer Einbildung,

nicht das Gesetz vergewaltigen, was
immer Unrecht bleibt, sondern erkennen und

anerkennen, wie der Mensch zu Welt und
Menschen steht, ist das wahre Ziel. Aufs neue

gilt es, geduldig und unbestechlich zu

fragen, nun aber nicht nach dem Wesen der

Dinge um uns, sondern nach dem menschlichen

Leben, nach dem Gesetz der menschlichen

Person und nach dem Wesen ihrer

sittlichen Akte. Was Generationen gelebt,
ohne sich Rechenschaft davon zu geben,
wird nicht leichtfertig verworfen noch
bedenkenlos übernommen, es soll sich seines

wahren Wesens bewusst werden und aus

diesem Wissen die Kraft gewinnen, jenes
Wesen zu verwirklichen. „Wissen ist Macht",

gilt für den Sophisten, „Tugend ist Wissen",
lehrt Sokrates. Wissen will Sokrates, was

Tapferkeit, Frömmigkeit, Gerechtigkeit ist,
denn aus der rechten Einsicht, wenn sie nur

ganz von der Seele Besitz greift, müsse,

meint er, das rechte Handeln notwendig
hervorgehen. Nur wer aus voller Einsicht handelt,

hat Tugend, nur er ist vollkommen;
danach zu streben hat Sokrates seine Freunde

gelehrt, durch sein eigenes Leben und Sterben

ist er selbst für alle Folgezeit das

verpflichtende Vorbild des vollkommenen Weisen

geworden, der Held des neuen Mythos,
der sich gegen den alten, Homer und

Tragödie, zu erheben begann.

Schluss folgt.

Freiburg. Dr. Ludwig Bieler.

Bücher
(so Muller: Geschichte des Abendlandes. Erster Band

Auf Grund der „Geschichte des Mittelalters" von

Ignaz Staub 1938, Verlag Benziger, Emsiedeln

300 Seiten mit 50 Textbildern, Zirka Fr. 7 —.

Schon langst ersehnte man eine kurzende
Umarbeitung des trefflichen „Staub". Was uns Iso Muller

vorlegt, ist nicht nur die erhoffte Kürzung mit allen

Vorzügen des „Staub", sondern eine Neugestaltung
hervorragender Art.

Ueberraschte beim „Staub" die gewaltige, geordnete

Fülle des Stoffes, so hier die gediegene
Auswahl des Wesentlichen und die wissenschaftliche und

doch zeitaufgeschlossene Ueberschau aufs Ganze
Ueberall spurt man und findet man neueste
wissenschaftliche Erkenntnisse hineinverarbeitet und die

Ausfuhrungen mit chronikalischen Finessen belegt und

belebt Mit wachsender Intensität werden die geo-
politischen Gegebenheiten einerseits und die tragenden

Geschichtsmachte des Abendlandes anderseits
und die zunehmende Differenzierung der abendlandischen

Volker und Staaten deutlich. Wie mitten in

diesem sich entfaltenden abendlandischen Föderalismus

die Eidgenossenschaft keimt, wird, wachst und

last Grossmacht spielt, ist glänzend hineinverwoben,
und es wird sichtbar, wie die Eidgenossenschaft ein
Abbild des Abendlandes ist, ein föderalistisches
Gebilde christlicher, germanisch-romanischer Artung,

das wir in seiner Eigenart und Unabhängigkeit erhalten

und beschützen wollen, würdig unserer Vater.
Der ganze Stoff — vom Ende der Antike bis und

mit 15 Jahrhundert — ist in geschlossene, klare und

farbenreiche Einzelkapitel gefasst, und diese

gruppieren sich wieder zu geschlossenen Gesamtbildern
der Kaiser, der Kaisergeschlechter, der Volker und
der Zeitalter. Und diese sind genau in das genetische
Aufeinander und Ineinander der Geschichte gefugt

Sehr zu begrussen sind die Illustrationen, da Bilder

immer anregen, besonders wenn sie durch eigene
Texte erklart werden, wie hier Die 15 Ganzbilder und

35 Streubilder sind mit grosser Sorgfalt ausgewählt,
entweder zeitgenossische Darstellungen oder dann

wenigstens Photographien von Werken und Ruinen

jener Zeit Geschichtskartchen finden sich im Buch

nicht, da es jeweils auf die entsprechende Seite des

Putzger-Pestalozzi-Geschichtsatlasses verweist (Leider

hat sich die neueste Auflage dieses Atlas, 1938,

besorgt von Muller-Wolfer, stark geändert, die Karten

zur Schweizergeschichte wurden weggelassen') Auch

der schweizerische ..Bilderatlas zur Kulturgeschichte",
2 Teil, 1938, lasst sich daneben gut gebrauchen, da

die Bilder der beiden Bucher nirgens kollidieren
Die Randtexte des „Staub" sind weggeblieben, was

im Interesse der Schule und des Schulers doch besser

ist, denn die methodische Fe i n bearbeitung muss
Sache der Schule bleiben, und dem Schuler muss

653


	Der vollkommene Mensch im Denken der Antike

