Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 24 (1938)

Heft: 10

Artikel: Das lateinische christliche Schrifttum
Autor: Bieler, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-532235

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-532235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

stes, die bedenklich sind. Es ist darum nicht
miussig, dass auch die Schule dieser Erschei-
nung an die Wurzel gehe, dass sie erziehe
zur verantwortungsbewussten Selbstéan -
digkeit des Ausdrucks und damit zur
Selbstandigkeit des Eindrucks, der Anschau-
ung, die dann in einer hoheren Schulungs-
stufe auch lernen muss, sich selbst, seiner
eigenen Anschauung und den Anschauungen
anderer vorauszuschauen, sich ein Bild von
den verschiedenen Anschauungen zu ma-
chen — das kann aber nur, wer gelernt hat,

selbst sich eine Anschauung zu bilden, nicht
nur nachzuahmen. Beflirchte niemand, dass
so gebildete Menschen dann an den Not-
wendigkeiten des Lebens scheitern! Wer
seine Eindriicke auszudricken gelernt hat,
der wird einen Geschaftsbrief schreiben kon-
nen, ohne es je ,,gelernt'’ zu haben, wenn er
auch nicht so formvoll schreiben wird, wie
ich es jungst las: ,,Von der Anberaumung
einer solchen Veranstaltung muss leider Um-
gang genommen werden."’

Walchwil am Zugersee. Otto Michael.

Mittelschule

Das lateinische christliche Schrifttum

Bedingungen und Grundrichtungen.

Die abendlandische Kultur ist in der Haupt-
sache eine christlich-lateinische, getragen vor-
nehmlich von keltischen und germanischen Vél-
kern. Diese Volker stehen freilich nicht in glei-
cher Weise zu dem Gut, das sie verwalten und
mehren sollen, schon nach den Umstanden, unter
denen sie mit jener Kultur bekannt wurden. Die
Kelten waren schon romanisiert, als sie das
Christentum annahmen, wahrend sich die Ger-
manen, die in die rémische Kirche traten, hier
einer durch Jahrhunderte gefestigten Einheit von
Rémertum und Christentum als etwas Neuem
gegenibersahen. Aus diesen geschichtlichen Be-
dingungen leitet sich eine gewisse Gegensatz-
lichkeit von romanischem und germanischem
Christentum her — sie ist nicht erst von heute —
und noch ein gutes Stiick jlngster deutscher
Problematik mag darin seine letzte Wurzel haben.
Indes, die Einheit und der geschichtliche Zu-
sammenhang des abendlandischen Denkens muss
unter allen Umstanden erhalten bleiben — oder
sollten wir nicht schon sagen, wiedergewonnen
Er kann es nur auf dem Boden des
christlichen Glaubens. Als Kulturtatsache geht
das Christentum auch den an, der in seiner Lehre

werden?

nicht Gottes Offenbarung anerkennt, und noch
der abendlindische Gottesleugner ist Christ selbst
in seinem Leugnen — ich brauche nur an

Nietzsches gigantisch tragischen Gotteskampf zu
erinnern. In diesem Sinne versuche ich im fol-
genden mit grossen Strichen ein Bild des latei-

nischen christlichen Schrifttums zu zeichnen.

Der Gefahr, mit der Notigung zu vereinfachen
und zu verallgemeinern und dem Verzicht zu
scheiden und zu klaren, den ein solcher Ueber-
blick auferlegt, der ,,halben Wahrheit" Vorschub
zu leisten, bin ich mir voll bewusst. So will ich
denn nur den geistigen Raum umreissen, in den
dieses Schrifttum gestellt ist, und die Wege an-
deuten, auf denen es ihn durchmessen hat, mit
anderen Worten, von den Bedingungen spre-
chen, unter denen die christliche Literatur stand,
und von den Hauptrichtungen, die sie einschlug.
Was ich davon zu sagen habe, gilt weithin fir
das griechische christliche Schrifttum so gut wie
fir das lateinische, teils, weil die Entwicklung
hier wie dort anndhernd die gleiche ist, nur dass
der Osten um eine oder zwei Generationen vor-
auszueilen pflegt, teils, weil die griechische Theo-
logie in vielem das Vorbild der lateinischen war,
wie schon die reiche Uebersetzungsliteratur be-
weist, nicht minder aber auch die selbstandigen
Schépfungen der Lateiner auf vielen Gebieten;
zudem stehen beide durch das ganze Altertum
in lebendigem Gedankenaustausch, wenn auch
verhaltinismassig selten ein bedeutender latei-
nischer Kirchenschriftsteller unmittelbar Schiiler

321



eines griechischen Kirchenlehrers war, wie Hie-
Schiller des heiligen Gregor von
Nazianz. Aber das lateinische Schriftum steht
doch wieder unter besonderen Bedingungen,
und die vorwiegend praktische Veranlagung des
Rémers weist auch dem christlichen Schrifttum
des Westens die Richtung: im Gegensatz zu der
dogmatischen Spekulation der Griechen (iber die
Trinitdt und die Natur Christi stehen hier Fragen
der Ethik und der Seelsorge im Vordergrund.

ronymus

Seit die lateinische Literatur nach einem zwei
Jahrhunderte wahrenden Ringen mit der grie-
chischen unter Augustus in einer Epoche schop-
ferischer Nachbildung ihr Telos erreicht hatte,
erschopft sie sich mehr und mehr. Schon die
Sprache verbraucht sich: vergleichen wir etwa
im Deutschen die Sprache eines Durchschnitts-
kopfes wie Eckermann mit der eines grossen
Dichters wie Rilke, so wird gerade am Rangunter-
schied der Personlichkeiten klar, wieviel die
Sprache als Sprache in diesen hundert Jahren
an Machtigkeit und Lebenstfiille eingeblisst hat.
So auch im Lateinischen: der prapositionale Aus-
druck nimmt tGberhand, Komposita ersetzen das
einfache Wort, die begriffliche Differenzierung
verlangt ein Heer weitldufiger Nominalbildungen,
der Konjunktiv beherrscht den Nebensatz, die
sinnvolle Mehrdeutigkeit des Ausdrucks, der das
alte Latein zu einem guten Teil seine Kraft und
Straffung verdankt, geht zusehends verloren. Das
Prinzip der Imitatio, von hohem Wert, solange
es Wahren und Mehren kiinstlerischer Ueberlie-
ferung durch grosse Persénlichkeiten bedeutet,
wird ein Unheil, seit es zum Werkzeug tech-
nischer Virtuositat erstarrt. Endlich liegt [ahmend
uber allem literarischen Schaffen die Macht der
Rhetorenschule. Es ist hier nicht der Ort, die
Frage nach den causae corruptae eloquentiae
aufzurollen, die in jener Zeit mehr als einmal
gestellt und sehr verschieden beantwortet wurde,
nicht von der weltfernen Kasuistik zu reden, mit
der bei Seneca Rhetor und in den pseudoquin-
tilianischen Deklamationen phantastisch konstru-
ierte Rechtsfille abgehandelt werden, oder gar
von Stilibungen derart, wie Hans Gerstinger
eine aus einem Wiener Papyrus herausgab, wo
etwa Klytamnestra Orest, der ihr ans Leben will,
in ebenso frostiger wie weitlaufiger Rede das
Widernatiirliche des Muttermordes und die Be-
rechtigung ihrer Tat auseinandersetzt. Unmittel-

392

bar geht uns hier jedoch an, dass die rhetorische
Technik, thres festen Bodens beraubt, als for-
males Prinzip immer mehr Einfluss auf die ge-
samte Literatur, zumal die Dichtung nimmt: bei
Ovid beginnt das, Lucan ist fiir Quintilian magis
oratoribus quam poetis imitandus, und im zwei-
ten Jahrhundert kann der Rhetor und Dichter
Florus, den natiirlichen Sinn des Dichters fiir
Form und Aufbau der Rede verkennend, allen
Ernstes fragen, ob Vergil ein Dichter oder nicht
vielmehr ein Redner sei. Dazu kommt noch ein
anderes: Alfred Kappelmacher hat, soweit ich
sehe, zuerst darauf hingewiesen, dass der Ein-
tritt der Provinzialen in die Literatur ihr Bild
wesentlich verandert; er beginnt zur Zeit der
Burgerkriege mit den Transpadanern Catull und
Vergil, das erste Jahrhundert ruft die Spanier
Columella, Seneca, Martial auf den Plan, das
zweite die Afrikaner Fronto und Apuleius. Ein
Gegenstick dazu sind die zahlreichen griechi-
schen schreibenden Asiaten der &stlichen Reichs-
hélfte: ich denke an die erbauliche Augustus-
legende des Nikolaos von Damaskos, an die
,Heiligen Reden"” des Ailios Aristeides aus
Smyrna, an die Theosophie der Neuplatoniker,
von denen die beiden literarisch fruchtbarsten,
Porphyrios und lamblichos, aus Asien stammen,
endlich an die sarkastische Leichenrede, die der
Syrier Lukian der antiken Kultur gehalten hat.
Auch Romer schrieben wieder griechisch: ich
erinnere an die Epideikeia des Favorinus aus
Arelate, die Kriege des Appianus, das literarische
Kuriositatenkabinett des Claudius Aelianus und
an das Tiefste und Erlebteste von allem, die
kleine Schrift des Kaisers Marc Aurel. Diese Ent-
wicklung ist an der Sprache nicht spurlos vorbei-
gegangen (die Substanz der Sprache wird am
ehesten angegriffen, wenn ein Fremder sie redet),
mag auch der Grad der Aneignung nach Volks-
verwandtschaft, Dauer der Kulturbeziehungen,
endlich und vor allem nach der Hohe der per-
sonlichen Begabung und des Einfihlungsver-
mogens ein sehr verschiedener sein: Vergil ist
Roémer wie irgendeiner — die Transpadaner sind
auch seit 49 v. Chr. romische Birger —, Apu-
leius ist Afrikaner in jeder seiner Aeusserungen.
Am Ende dieses Weges sehen wir den letzten
bedeutenden Dichter in griechischer wie latei-
nischer Sprache, Nonnos und Claudian, aus
Aegypten kommen; freilich ist Claudians Dich-



tung noch immer so rémisch wie etwa die Reden
des Duce caesarianisch, die des Nonnos besten-
falls so griechisch wie Hofmannsthals Elektra. Die
Gefahr wurde friih empfunden; man suchte Ret-
tung im Rickgreifen auf die alteste Zeit, in der
die Sprache noch volle Kraft, unverbrauchtes
Leben hatte. Doch diese schulmassig betrie-
benen Bemithungen — Fronto ist ihr Mittelpunkt
— werden bald Manier wie der gleichzeitige
Archaismus in der bildenden Kunst; man be-
schrankt sich in der Hauptsache darauf, der
Sprache der Zeit mit allen ihren Schwachen durch
Worter und Wendungen, die man bei alten und
dltesten Schriftstellern aufgespiirt hat,
neuen Reiz zu geben, und so geistern ,,Lese-

einen

friichte'' aus Cato und Pacuvius, verschollene,
oft kaum mehr verstandene Worter, durch den
archaistischen Stil wie die Minne und Salde durch
die Goldschnittliteratur unseres neunzehnten Jahr-
hunderts.

Eine Erneuerung konnte nur vom Inhalt kom-
men; doch auch da herrscht Erschépfung aller
Orten: ein Leben ohne Geschichte, Jahrhunderte
langer allzu sicherer Besitz iberkommener Kul-
tur, das Aufhoren lebendiger Spannung in der
Res publica seit dem Prinzipat bringt es mit sich,
dass die Literatur ein blosses Spiel mit lberlie-
ferten Formen wird: romantische Verklarung der
Geschichte wie in den Punica des Silius Italicus
oder psychologische Unterhéhlung der Sage wie
bei Valerius Flaccus zeigt zur Genlige, dass der
Stoft langst nicht mehr als heiliger Bericht, als
Vorbild und Sinnbild gegenwartigen Lebens
empfunden wird. So stand noch Vergil zur
Aneassage, so Livius zur romischen Geschichte;
der Dichter der Kaiserzeit hat zu seinem Stoff
eine rein asthetische Einstellung. Kleinformen,
die das gesellschaftliche Bild der Zeit einfangen,
Uberzogen am ehesten wie die Silvae des Sta-
tius und die Pliniusbriefe, erst recht, wenn die
Angriffslust der Satire hinzukommt wie bei Mar-
tial, fur uns wohl dem lebendigsten Autor an der
Wende vom ersten zum zweiten Jahrhundert.
Die wertvollste, bleibendste Leistung der Zeit ist
ihre Fachwissenschaft: Grammatik, Recht, Medi-
zin, Tierheilkunde, Landbau und Feldmesskunst.
Eine Personlichkeit wie Tacitus — als das Grosste
an ihm erscheint mir das unheimliche Kulturbe-
wusstsein, mit dem er die Symptome des Ver-
falls eines stolzen Baues erfasst und gezeichnet

hat — steht einsam und gegen ihre Zeit; wohl
nicht durch Zufall ist er einer der wenigen Romer
in der Literatur seit Augustus’ Tod.

Neuen Inhalt gab erst das Chri-
stentum. Gewiss, seine frithesten Trager im
Westen sind erst recht nicht Rémer und auch die
grossen Schriftsteller der Bliutezeit stammen mit
Ausnahme Papst Gregors aus den Provinzen:
Hilarius und Ambrosius aus Gallien, Hieronymus
aus Dalmatien, Isidorus aus Spanien, Tertullian
und Augustinus aus Afrika. Gewiss, auch ihr
Werkzeug ist dieselbe verbrauchte Sprache, auch
sie sind zum grossen Teil durch die Rhetoren-
schule gegangen, waren gelegentlich selbst Leh-
rer dieser Kunst, wie Laktanz oder Augustinus,
auch sie stehen, soweit sie Formen der antiken
Literatur nachahmen, in der stilistischen Tradi-
tion des Genos; aber gerade da wird
deutlich, dass ebender Geist ent-
scheidet: KampfundLeben,bren-
nende Fragen letzte Dinge,
Weltbetrachtung sub specie ae-
ternitatis treibt sie zu literari-
schemSchaffen, diekinstlerische
Form ist alles andere als Selbst-
zweck, aber gerade weil sie aus
Not, dusserer oder innerer, gebo-
echt,

soviel

um

ren wird, ist sienotwendig,
Uberzeugend, ist sie um
mehr als dort, wosieeingegebe-
nes Thema asthetischer Variation
Und nicht nur der unerhérte Inhalt gibt

der Sprache neue Kraft und Macht; der Zwang,

war.

ungewohnt fremde Vorstellungen, ungeahnt neue
religiose Tatbestande, ja alles menschliche Den-
ken Ubersteigende heilige Geheimnisse in latei-
nische Worte zu kleiden, erweist sich in hohem
Grade als sprachschopferisch: das das aramaisch
bestimmte Griechisch der heiligen Blcher, von
denen Wort wie Gedanke letzten Endes immer
ausgeht, bringt wohl vorhandene, doch kaum
beachtete Sprachmdglichkeiten zur Bliite und die
unerschépfliche Gedankenwelt, die sie erschlies-
sen, gibt Anstoss zu einem eben so kiihnen wie
glicklichen Bedeutungswandel. Schon einmal
war in etwa Vergleichbares geschehen, zur Zeit,
da unter dem Uberwaltigenden Eindruck des
griechischen Schrifttums Ennius seinem Volke
eine Dichtersprache schenkte, Cicero eine philo-
sophische und rhetorische Terminologie schuf,

393



und es ware aufschlussreich, die beiden Vor-
génge miteinander zu vergleichen: im allgemei-
nen wird jene erste Begegnung, dem Kulturalter
entsprechend, die grdssere Fiille ,,vitaler'" Krafte
in Sprache und Denken entbunden haben, ohne
sich indes — trotz Renaissance und Humanis-
mus! — an innerer Bedeutung wie an Weite, Tiefe
und wohl auch Dauer der geschichtlichen Wir-
kung mit dieser zweiten messen zu konnen; auch
erschliesst der so viel grossere Abstand, der die
geistigen Welten jetzt im Vergleich zu damals
trennt, nie geahnte Dimensionen fruchtbarer
Spannung, ganz abgesehen von dem grundle-
genden Unterschied, dass sich dort zwei Kulturen
auf gleicher Ebene begegnen, hier die fiir jene
Zeit (und nur fir siel) reprasentative Auspragung
menschlicher Lebensform mit dem ewigen Worte
Gottes. Wie weit sich die Inspiration als solche,
mittelbar oder unmittelbar, auch auf den ange-
deuteten Vorgang der Sprachschdpfung aus-
wirkt (cognatosenimrebusoportet
esse sermones), sei eben nur zur Frage
gestellt; spekulativer Theologie in enger Ver-
bindung mit exakter philologischer Forschung
wire hier eine heikle, aber fruchtbare und anre-
gende Aufgabe gestellt, die, wenngleich unmit-
telbar der griechischen Patristik zugewandt, doch
zumindest im Falle der Vulgata auch fir die latei-
nische ihre Bedeutung hatte. Wohl begegnen
uns, seit sich die christliche Kirche nach innen
und aussen gefestigt hatte, in wachsender Menge
auch Werke, die mehr literarischer Ambition als
seelischem Drang ihren Ursprung verdanken,
aber sie bleiben am Rande der christlichen Welt,
und es fehlt nie an Geistern, die das heilige
Feuer stets von neuem entfachen. Und noch eins:
die geistige Einheit, die schon im heidnischen
Imperium Romanum, das sich ja nach dem

Zeugnis der Geschichtsschreiber als Fortsetzer
und Vollender der alten Welireiche betrachtete,
die Volker des Altertums, iiber alle bleibenden
Unterschiede, zur Einheit einer Kultur verband,
verpilichtend auf die Ueberlieferung einer Gei-
stes- und Lebensform, als deren Erben und Hiiter
sich die Besten dauernd fiihlten, setzt sich jetzt
auf hoherer Ebene fort: in der Einheit der romi-
schen Kirche und in ihrer fortdauernden Ueber-
lieferung, verpflichtend auf den einen Glauben
Ganz
anders als in der alten Literatur tritt hier Abstam-
mung und Herkunft zurlck, nicht als Phanomen

und auf ein Leben aus diesem Glauben.

an sich, das als solches unverkennbar und ein-
drucksvoll bestehen bleibt (es gibt eine geistige
Form wund deren stilistisches Widerspiel, die
Augustinus mit Tertullian so unleugbar verbindet
wie mit Apuleius, trotz aller Abstriche, die sich
die ,,Africitas” nach unserer heutigen Kenntnis
der Dinge gefallen lassen muss), wohl aber in
seiner Bedeutung als Antrieb und Wegweiser
literarischen Schaffens. Wenn es etwa Heinrich
Weinstock bezeichnend findet, dass der Grieche
Platon von einem Waiahlen der Seele, der Afri-
kaner Augustinus von ihrem Erwahltwerden
spricht, so sei dagegen mit allem Nachdruck ge-
sagt, dass dieser bedeutsame Gegensatz sicher
nicht in der griechischen oder afrikanischen Her-
kunft der beiden Denker, sondern einzig in den
notwendig gegebenen Voraussetzungen

Denkens seinen zureichenden Grund hat:

ihres
der
afrikanische Platoniker Apuleius hatte so wenig
von einem Erwahlwerden wie irgendein griechi-
scher Theologe von einem Wahlen der Seele
reden konnen: nicht das Blut scheidet die Fron-
ten, die sich hier bilden, sondern der Geist.
(Schluss folgt.)

Freiburg. Dozent Dr. Ludwig Bieler.

Umschau

Unsere Toten

T Prof. Dr. Anton von Castelmur, Luzern.

Am 19. April wurde im stillen Bergfriedhof
von Disentis ein Gelehrter und Lehrer begraben,
auf dessen hervorragende Geistesgaben und ge-
winnende Personlichkeitswerte man fir die nach-

394

sten Jahrzehnte grosse Hoffnungen setzen durfte.
Stand er doch in der Vollkraft der Mannesjahre,
als ihn der Herr des Lebens aus dem irdischen
Wirken abberief. Die Todeskunde ergriff denn
auch alle, die ihn kannten und liebten, aufs



	Das lateinische christliche Schrifttum

