
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 24 (1938)

Heft: 10

Artikel: Das lateinische christliche Schrifttum

Autor: Bieler, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


s+es, die bedenklich sind. Es ist darum nicht

müssig, dass auch die Schule dieser Erscheinung

an die Wurzel gehe, dass sie erziehe

zur verantwortungsbewussten Selbständigkeit

des Ausdrucks und damit zur
Selbständigkeit des Eindrucks, der Anschauung,

die dann in einer höheren Schulungsstufe

auch lernen muss, sich selbst, seiner

eigenen Anschauung und den Anschauungen
anderer vorauszuschauen, sich ein Bild von
den verschiedenen Anschauungen zu
machen — das kann aber nur, wer gelernt hat,

selbst sich eine Anschauung zu bilden, nicht

nur nachzuahmen. Befürchte niemand, dass

so gebildete Menschen dann an den

Notwendigkeiten des Lebens scheitern! Wer
seine Eindrücke auszudrücken gelernt hat,
der wird einen Geschäftsbrief schreiben können,

ohne es je „gelernt" zu haben, wenn er
auch nicht so formvoll schreiben wird, wie
ich es jüngst las: „Von der Anberaumung
einer solchen Veranstaltung muss leider

Umgang genommen werden."
Walchwil am Zugersee. Otto Michael.

Das lateinische christliche Schrifttum
Bedingungen und Grundrichtungen.

Die abendländische Kultur ist in der Hauptsache

eine christlich-lateinische, getragen
vornehmlich von keltischen und germanischen
Völkern. Diese Völker stehen freilich nicht in gleicher

Weise zu dem Gut, das sie verwalten und
mehren sollen, schon nach den Umständen, unter
denen sie mit jener Kultur bekannt wurden. Die

Kelten waren schon romanisiert, als sie das

Christentum annahmen, während sich die
Germanen, die in die römische Kirche trafen, hier

einer durch Jahrhunderte gefestigten Einheit von
Römertum und Christentum als etwas Neuem

gegenübersahen. Aus diesen geschichtlichen
Bedingungen leitet sich eine gewisse Gegensätzlichkeit

von romanischem und germanischem
Christentum her — sie ist nicht erst von heute —
und noch ein gutes Stück jüngster deutscher
Problematik mag darin seine letzte Wurzel haben.
Indes, die Einheit und der geschichtliche
Zusammenhang des abendländischen Denkens muss

unter allen Umständen erhalten bleiben — oder
sollten wir nicht schon sagen, wiedergewonnen
werden? Er kann es nur auf dem Boden -des

christlichen Glaubens. Als Kulturtatsache geht
das Christentum auch den an, der in seiner Lehre

nicht Gottes Offenbarung anerkennt, und noch

der abendländische Gottesleugner ist Christ selbst

in seinem Leugnen — ich brauche nur an

Nietzsches gigantisch tragischen Gotteskampf zu
erinnern. In diesem Sinne versuche ich im

folgenden mit grossen Strichen ein Bild des
lateinischen christlichen Schrifttums zu zeichnen.

Der Gefahr, mit der Nötigung zu vereinfachen
und zu verallgemeinern und dem Verzicht zu
scheiden und zu klären, den ein solcher Ueber-
blick auferlegt, der „halben Wahrheit" Vorschub

zu leisten, bin ich mir voll bewusst. So will ich
denn nur den geistigen Raum umreissen, in den
dieses Schrifttum gestellt ist, und die Wege
andeuten, auf denen es ihn durchmessen hat, mit
anderen Worten, von den Bedingungen
sprechen, unter denen die christliche Literatur stand,
und von den Hauptrichtungen, die sie einschlug.
Was ich davon zu sagen habe, gilt weithin für
das griechische christliche Schrifttum so gut wie
für das lateinische, teils, weil die Entwicklung
hier wie dort annähernd die gleiche ist, nur dass

der Osten um eine oder zwei Generationen
vorauszueilen pflegt, teils, weil die griechische Theologie

in vielem das Vorbild der lateinischen war,
wie schon die reiche Uebersetzungsliterafur
beweist, nicht minder aber auch die selbständigen
Schöpfungen der Lateiner auf vielen Gebieten;
zudem stehen beide durch das ganze Altertum
in lebendigem Gedankenaustausch, wenn auch

verhältnismässig selten ein bedeutender
lateinischer Kirchenschriftsteller unmittelbar Schüler

391



eines griechischen Kirchenlehrers war, wie

Hieronymus Schüler des heiligen Gregor von
Nazianz. Aber das lateinische Schrifttum steht

doch wieder unter besonderen Bedingungen,
und die vorwiegend praktische Veranlagung des

Römers weist auch dem christlichen Schrifttum
des Westens die Richtung: im Gegensatz zu der
dogmatischen Spekulation der Griechen über die
Trinität und die Natur Christi stehen hier Fragen
der Ethik und der Seelsorge im Vordergrund,

Seit die lateinische Literatur nach einem zwei
Jahrhunderte währenden Ringen mit der
griechischen unter Augustus in einer Epoche
schöpferischer Nachbildung Ihr Telos erreicht hatte,

erschöpft sie sich mehr und mehr. Schon die

Sprache verbraucht sich: vergleichen wir etwa
im Deutschen die Sprache eines Durchschnittskopfes

wie Eckermann mit der eines grossen
Dichters wie Rilke, so wird gerade am Rangunterschied

der Persönlichkeiten klar, wieviel die

Sprache als Sprache in diesen hundert Jahren

an Mächtigkeit und Lebensfülle eingebüsst hat.

So auch im Lateinischen: der präposifionale
Ausdruck nimmt überhand, Komposita ersetzen das

einfache Wort, die begriffliche Differenzierung
verlangt ein Heer weitläufiger Nominalbildungen,
der Konjunktiv beherrscht den Nebensatz, die

sinnvolle Mehrdeutigkeit des Ausdrucks, der das

alte Latein zu einem guten Teil seine Kraft und

Straffung verdankt, geht zusehends verloren. Das

Prinzip der Imitatio, von hohem Wert, solange
es Wahren und Mehren künstlerischer Ueberlie-
ferung durch grosse Persönlichkeifen bedeutet,
wird ein Unheil, seit es zum Werkzeug
technischer Virtuosität erstarrt. Endlich liegt lähmend
über allem literarischen Schaffen die Macht der
Rhetorenschule. Es ist hier nicht der Ort, die

Frage nach den causae corruptae e/oquenfiae
aufzurollen, die in jener Zeit mehr als einmal

gestellt und sehr verschieden beantwortet wurde,
nicht von der weltfernen Kasuistik zu reden, mit
der bei Seneca Rhetor und in den pseudoquin-
tilianischen Deklamationen phantastisch konstruierte

Rechtsfälle abgehandelt werden, oder gar
von Stilübungen derart, wie Hans Gerstinger
eine aus einem Wiener Papyrus herausgab, wo
etwa Klytämnestra Orest, der ihr ans Leben will,
in ebenso frostiger wie weitläufiger Rede das

Widernatürliche des Muttermordes und die

Berechtigung ihrer Tat auseinandersetzt. Unmittel¬

bar geht uns hier jedoch an, dass die rhetorische
Technik, ihres festen Bodens beraubt, als

formales Prinzip immer mehr Einfluss auf die
gesamte Literatur, zumal die Dichtung nimmt: bei

Ovid beginnt das, Lucan ist für Quintilian mag is

oraforibus quam poet is imitandus, und im zweiten

Jahrhundert kann der Rhetor und Dichter
Florus, den natürlichen Sinn des Dichters für
Form und Aufbau der Rede verkennend, allen

Ernstes fragen, ob Vergil ein Dichter oder nicht
vielmehr ein Redner sei. Dazu kommt noch ein
anderes: Alfred Kappelmacher hat, soweit ich

sehe, zuerst darauf hingewiesen, dass der Eintritt

der Provinzialen in die Literatur ihr Bild

wesentlich verändert; er beginnt zur Zeit der

Bürgerkriege mit den Transpadanern Catull und

Vergil, das erste Jahrhundert ruft die Spanier
Columella, Seneca, Martial auf den Plan, das

zweite die Afrikaner Fronto und Apuleius. Ein

Gegenstück dazu sind die zahlreichen griechischen

schreibenden Asiaten der östlichen Reichshälfte:

ich denke an die erbauliche Augustus-
legende des Nikolaos von Damaskos, an die

„Heiligen Reden" des Ailios Aristeides aus

Smyrna, an die Theosophie der Neuplatoniker,
von denen die beiden literarisch fruchtbarsten,
Porphyrios und lamblichos, aus Asien stammen,
endlich an die sarkastische Leichenrede, die der

Syrier Lukian der antiken Kultur gehalten hat.

Auch Römer schrieben wieder griechisch: ich

erinnere an die Epideikeia des Favorinus aus

Arelate, die Kriege des Appianus, das literarische
Kuriositätenkabinett des Claudius Aelianus und

an das Tiefste und Erlebteste von allem, die

kleine Schrift des Kaisers Marc Aurel. Diese

Entwicklung ist an der Sprache nicht spurlos

vorbeigegangen (die Substanz der Sprache wird am
ehesten angegriffen, wenn ein Fremder sie redet),

mag auch der Grad der Aneignung nach

Volksverwandtschaft, Dauer der Kulturbeziehungen,
endlich und vor allem nach der Höhe der
persönlichen Begabung und des Einfühlungsvermögens

ein sehr verschiedener sein: Vergil ist

Römer wie irgendeiner — die Transpadaner sind
auch seit 49 v. Chr. römische Bürger —, Apuleius

ist Afrikaner in jeder seiner Aeusserungen.
Am Ende dieses Weges sehen wir den letzten

bedeutenden Dichter in griechischer wie
lateinischer Sprache, Nonnos und Claudian, aus

Aegypten kommen; freilich ist Claudians Dich-

392



tung noch immer so römisch wie etwa die Reden

des Duce caesarianisch, die des Nonnos bestenfalls

so griechisch wie Hofmannsthals Elektra. Die

Gefahr wurde früh empfunden; man suchte

Rettung im Rückgreifen auf die älteste Zeit, in der
die Sprache noch volle Kraft, unverbrauchtes
Leben hatte. Doch diese schulmässig betriebenen

Bemühungen — Fronto ist ihr Mittelpunkt
— werden bald Manier wie der gleichzeitige
Archaismus in der bildenden Kunst; man
beschränkt sich in der Hauptsache darauf, der

Sprache der Zeit mit allen ihren Schwächen durch

Wörter und Wendungen, die man bei alten und

ältesten Schriftstellern aufgespürt hat, einen

neuen Reiz zu geben, und so geistern
„Lesefrüchte" aus Cato und Pacuvius, verschollene,
oft kaum mehr verstandene Wörter, durch den

archaistischen Stil wie die Minne und Sälde durch

die Goldschnittliteratur unseres neunzehnten
Jahrhunderts,

Eine Erneuerung konnte nur vom Inhalt kommen;

doch auch da herrscht Erschöpfung aller

Orten: ein Leben ohne Geschichte, Jahrhunderte

langer allzu sicherer Besitz überkommener Kultur,

das Aufhören lebendiger Spannung in der

Res publica seit dem Prinzipat bringt es mit sich,

dass die Literatur ein blosses Spiel mit überlieferten

Formen wird: romantische Verklärung der
Geschichte wie in den Punica des Silius Italicus

oder psychologische Unterhöhlung der Sage wie
bei Valerius Flaccus zeigt zur Genüge, dass der
Stoff längst nicht mehr als heiliger Bericht, als

Vorbild und Sinnbild gegenwärtigen Lebens

empfunden wird. So stand noch Vergil zur

Äneassage, so Livius zur römischen Geschichte;
der Dichter der Kaiserzeif hat zu seinem Stoff

eine rein ästhetische Einstellung. Kleinformen,
die das gesellschaftliche Bild der Zeit einfangen,
überzogen am ehesten wie die Silvae des Sta-

tius und die Pliniusbriefe, erst recht, wenn die
Angriffslust der Satire hinzukommt wie bei Martial,

für uns wohl dem lebendigsten Autor an der
Wende vom ersten zum zweiten Jahrhundert.

Die wertvollste, bleibendste Leistung der Zeit ist

ihre Fachwissenschaft: Grammatik, Recht, Medizin,

Tierheilkunde, Landbau und Feldmesskunst.

Eine Persönlichkeit wie Tacitus — als das Grösste

an ihm erscheint mir das unheimliche Kulturbe-
wusstsein, mit dem er die Symptome des Verfalls

eines stolzen Baues erfasst und gezeichnet

hat — steht einsam und gegen ihre Zeit; wohl
nicht durch Zufall ist er einer der wenigen Römer
in der Literatur seit Augustus' Tod.

Neuen Inhalt gab erst das
Christentum. Gewiss, seine frühesten Träger im

Westen sind erst recht nicht Römer und auch die

grossen Schriftsteller der Blütezeit stammen mit
Ausnahme Papst Gregors aus den Provinzen:
Hilarius und Ambrosius aus Gallien, Hieronymus
aus Dalmatien, Isidorus aus Spanien, Tertullian
und Augustinus aus Afrika. Gewiss, auch ihr

Werkzeug ist dieselbe verbrauchte Sprache, auch

sie sind zum grossen Teil durch die Rhetoren-
schule gegangen, waren gelegentlich selbst Lehrer

dieser Kunst, wie Laktanz oder Augustinus,
auch sie stehen, soweit sie Formen der antiken
Literatur nachahmen, in der stilistischen Tradition

des Genos; aber gerade da wird
deutlich, dass eben der Geist
entscheidet: Kampf und Leben,
brennende Fragen um letzte Dinge,
Weltbetrachtung sub specie a e -

ternitafis treibt sie zu literarischem

Schaffen, die künstlerische
Form ist alles andere als Selbstzweck,

aber gerade weil sie aus
Not, äusserer oder innerer, geboren

wird, ist sie notwendig, echt,
überzeugend, ist sie um soviel
mehr als dort, wo sie ein gegebenes

Thema ästhetischer Variation
war. Und nicht nur der unerhörte Inhalt gibt
der Sprache neue Kraft und Macht; der Zwang,
ungewohnt fremde Vorstellungen, ungeahnt neue
religiöse Tafbestände, ja alles menschliche Denken

übersteigende heilige Geheimnisse in

lateinische Worte zu kleiden, erweist sich in hohem
Grade als sprachschöpferisch: das das aramäisch

bestimmte Griechisch der heiligen Bücher, von
denen Wort wie Gedanke letzten Endes immer

ausgeht, bringt wohl vorhandene, doch kaum

beachtete Sprachmöglichkeifen zur Blüte und die
unerschöpfliche Gedankenwelt, die sie erschlies-

sen, gibt Anstoss zu einem eben so kühnen wie
glücklichen Bedeutungswandel. Schon einmal

war in etwa Vergleichbares geschehen, zur Zeit,
da unter dem überwältigenden Eindruck des

griechischen Schrifttums Ennius seinem Volke
eine Dichtersprache schenkte, Cicero eine
philosophische und rhetorische Terminologie schuf,

393



und es wäre aufschlussreich, die beiden
Vorgänge miteinander zu vergleichen: im allgemeinen

wird jene erste Begegnung, dem Kulturalter

entsprechend, die grössere Fülle „vitaler" Kräfte
in Sprache und Denken entbunden haben, ohne

sich indes — trotz Renaissance und Humanismus!

— an innerer Bedeutung wie an Weite, Tiefe
und wohl auch Dauer der geschichtlichen
Wirkung mit dieser zweiten messen zu können; auch

erschliesst der so viel grössere Abstand, der die

geistigen Weifen jetzt im Vergleich zu damals

trennt, nie geahnte Dimensionen fruchtbarer

Spannung, ganz abgesehen von dem grundlegenden

Unterschied, dass sich dort zwei Kulturen

auf gleicher Ebene begegnen, hier die für jene
Zeit (und nur für sie!) repräsentative Ausprägung
menschlicher Lebensform mit dem ewigen Worte
Gottes. Wie weit sich die Inspiration als solche,
mittelbar oder unmittelbar, auch auf den
angedeuteten Vorgang der Sprachschöpfung
auswirkt (cognatos enim rebus oportet
e s s e s e r m o n e s), sei eben nur zur Frage

gestellt; spekulativer Theologie in enger
Verbindung mit exakter philologischer Forschung
wäre hier eine heikle, aber fruchtbare und

anregende Aufgabe gestellt, die, wenngleich unmittelbar

der griechischen Patristik zugewandt, doch
zumindest im Falle der Vulgata auch für die
lateinische ihre Bedeutung hätte. Wohl begegnen

uns, seit sich die christliche Kirche nach innen

und aussen gefestigt hafte, in wachsender Menge
auch Werke, die mehr literarischer Ambition als

seelischem Drang ihren Ursprung verdanken,
aber sie bleiben am Rande der christlichen Welt,
und es fehlt nie an Geistern, die das heilige
Feuer stets von neuem entfachen. Und noch eins:
die geistige Einheit, die schon im heidnischen

Imperium Romanum, das sich ja nach dem

Zeugnis der Geschichtsschreiber als Fortsetzer
und Vollender der alten Weltreiche betrachtete,
die Völker des Altertums, über alle bleibenden
Unterschiede, zur Einheit einer Kultur verband,
verpflichtend auf die Ueberlieferung einer Geistes-

und Lebensform, als deren Erben und Hüter
sich die Besten dauernd fühlten, setzt sich jetzt
auf höherer Ebene fort: in der Einheit der
römischen Kirche und in ihrer fortdauernden
Ueberlieferung, verpflichtend auf den einen Glauben
und auf ein Leben aus diesem Glauben. Ganz
anders als in der alten Literatur tritt hier Abstammung

und Herkunft zurück, nicht als Phänomen

an sich, das als solches unverkennbar und
eindrucksvoll bestehen bleibt (es gibt eine geistige
Form und deren stilistisches Widerspiel, die

Augustinus mit Tertullian so unleugbar verbindet
wie mit Apuleius, trotz aller Abstriche, die sich

die „Africitas" nach unserer heutigen Kenntnis

der Dinge gefallen lassen muss), wohl aber in

seiner Bedeutung als Antrieb und Wegweiser
literarischen Schaffens. Wenn es etwa Heinrich
Weinstock bezeichnend findet, dass der Grieche
Piaton von einem Wählen der Seele, der
Afrikaner Augustinus von ihrem Erwähltwerden

spricht, so sei dagegen mit allem Nachdruck

gesagt, dass dieser bedeutsame Gegensatz sicher

nicht in der griechischen oder afrikanischen
Herkunft der beiden Denker, sondern einzig in den

notwendig gegebenen Voraussetzungen ihres

Denkens seinen zureichenden Grund hat: der
afrikanische Platoniker Apuleius hätte so wenig
von einem Erwählwerden wie irgendein griechischer

Theologe von einem Wählen der Seele

reden können; nicht das Blut scheidet die Fronten,

die sich hier bilden, sondern der Geist.

(Schluss folgt.)
Freiburg. Dozent Dr. Ludwig Bieler.

Umschau

Unsere Toten

f Prof. Dr. Anton von Castelmur, Luzern.

Am 19. April wurde im stillen Bergfriedhof
von Disentis ein Gelehrter und Lehrer begraben,
auf dessen hervorragende Geistesgaben und
gewinnende Persönlichkeitswerte man für die näch¬

sten Jahrzehnte grosse Hoffnungen setzen durfte.
Stand er doch in der Vollkraft der Mannesjahre,
als ihn der Herr des Lebens aus dem irdischen

Wirken abberief. Die Todeskunde ergriff denn
auch alle, die ihn kannten und liebten, aufs

394


	Das lateinische christliche Schrifttum

