
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 24 (1938)

Heft: 10

Artikel: Aufsatz-Unterricht oder Sprachunterricht

Autor: Michael, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerischer Verband katholischer Turn«
Der S. V. K. T. führt auch diesen Sommer wieder

eine Ferienwoche in Wurmsbach am Zürichsee durch,
7.—14. August. — Wir erinnern uns wohl noch des

begeisterten Berichfes vom letzten Jahr (,,Sch. Seh."

Nr. 17, 1937. S. 685) über die vorzügliche
Verpflegung im schön gelegenen Institut, vom Ruhen

und vom Spielen im schattigen Garten am See, vom
Turnen und Schwimmen am eigenen Strand (Unter¬

richt für Anfänger und Fortgeschrittene unter
Fachkundiger Leitung), von Volkstanz und Singen und

von den anregenden Diskussionsrunden und der
Missa in der Hauskapelle.

Der Pensionspreis beträgt Fr. 5.—. Ein Kursgeld
wird nicht erhoben.

Anmeldungen sind erbeten bis 23. Mai an Frl.

Elsie Widmer, Rütimeyerstr. 5, Basel. AI. L.

Volksschule
Aufsatz-Unterricht oder Sprachunterricht

Zwar bin ich nur gebeten worden, an dieser

Stelle meine Gedanken zu der Frage:

„Wie stelle ich mir einen guten Autsatzunterricht

vor?" zusammenzustellen — aber wie
es mit solchen Fragen ja öfter geht: wenn
man erst in sie einzudringen beginnt, steht

man plötzlich vor der Notwendigkeit, die
Frage ganz anders zu stellen, grundsätzlicher,

wesentlicher, wenn anders man nicht
mehr oder weniger unverbindliche und

zusammenhanglose Gedankenfetzen in die
Luft bauen will. Und als schulischem Laien

ziemt es mir zudem von Grund aus, mehr auf
das Grundsätzliche mich zu beschränken, als

in die Aussprache über die Art und Weise

von Unterrichtsformen einzugreifen, zudem

gerade das Grundsätzliche, das mir wesentlich

erscheint, in die verschiedensten
Unterrichtsformen sich einzufügen vermag. Wo ich
also mit meinen Darlegungen die einzelnen
Unterrichtsarten berühre, handelt es sich für
mich nie um eine Meinungsäusserung oder
ein Urteil zu diesen Lehrweisen — hier steht

allein der Lehr-Erfahrung die Berufung zu Urteil

und Entscheidung zu. Wesentlich
erscheint mir, dass weniger „neue Wege im

Aufsatzunterricht", als die Grundlagen und

Lehrziele dieses Unterrichts zur Aussprache

gestellt werden. Dazu möchte ich beitragen,
nicht mehr.

I.

Die Fragestellung: „Aufsatz-Unterricht

oder Sprach-Unterricht" mag auf den

ersten Blick nicht wenig Widerspruch
erwecken. Sie führt uns aber sofort an einen

gemeinsamen Ausgangsort für unsere
Untersuchung, nämlidh zu der Frage nach den

Grundlagen und nach dem Lehrziel
dieses Unterrichts. Auf die Grundlage
des Aufsatzunterrichts einigen wir uns

vermutlich rasch: wir erkennen die Sprache
als solche an, und zwar — da alle schriftlich

niedergelegten oder von uns niederzulegenden

Gedanken weitaus überwiegend in

schriftdeutscher Sprache festgehalten werden

— das Schriftdeutsch. (Die Mundart, die
uns immer als der unversiegbare und
lebenspendende Quell der Sprache kostbar ist und
unantastbar zu sein hat, kann also hier ausser
der Erörterung bleiben.) Nun gliedert sich

der Deutsch-Unterricht der Schule in zwei

Hauptgebiete: Sprachlehre und Aufsatz —
also: Gebrauchsanweisung und Nutzanwendung.

Und wenn wir mit dieser Feststellung
bereits die Festlegung des Lehrzieles berühren,

so wird uns nun daraus klar, dass
zwischen der Grundlage und dem Ziel des
Unterrichts in der Sprache ein ganz enger
Zusammenhang bestehen muss. Diesen
Zusammenhang finden wir im Sinn der Sprache.
Welches ist der Sinn der Sprache? Ist ihr Sinn
die blosse Verständigung, so wird das Lehrziel

im Sprachunterricht sich auf die
verschiedenen Notwendigkeifen der Verständigung

beschränken können: den persönlichen

und kaufmännischen Briefwechsel zum

380



Beispiel. Und das Lehrziel wäre also mit der

Ausbildung in der Fähigkeit, seine Belange
anderen mitzuteilen, sie zu vertreten und zu

verteidigen, im grossen und ganzen
erschöpft, alle Steigerungen bis zur kunstvollen

Vertretung staatlicher oder Grosshandelsinteressen

usw. mit eingeschlossen. Ist der
Sinn der Sprache aber ein höherer, so kann

sich auch das Lehrziel nicht mehr mit der
beschränkten Aufgabensetzung begnügen. Und

das gilt es kurz zu betrachten, ehe wir daraus

Folgerungen für die Unterrichtgebung
ziehen.

Die Sprache

muss mehr sein als nur Mittel zur Verständigung,

denn wir wissen aus der Tier- und

Pflanzenwelt, dass es zur blossen Verständigung

der Sprache nicht bedarf, dass die
Verständigung genügend sinnenfällige Mittel

zur Verfügung hat, um sich herzustellen
und durchzusetzen; ja der Taubstumme, der
sidh durch Zeichen verständlich macht,
beweist uns, dass es gar nicht unbedingt der
Sprache bedürfte, um sich verständlich zu

machen, und der Geisteskranke fortgeschrittenen

Grades bedarf der Sprache noch

weniger, — bei ihm wird das Unvermögen zur
Sprache geradezu zum Gradmesser für die
Erkrankung bzw. die Stillegung seines Geistes.

Wenn wir an dem von seinem Geiste
losgelösten Irren bemerken, das ihm die

Sprache nichts mehr bedeutet, und wenn uns
auf der anderen Seite der Weise nur
vermittels der Sprache sich als Weiser uns
bemerkbar zu machen vermag, so wird uns bei
der Anschauung der beiden Extreme ohne

weiteres klar, dass die Sprache viel mehr ist

als ein Mittel zur Verständigung — sie ist die
Kraft, mit der wir auszusagen vermögen, was

unser Geist erlebt, und sie ist die einzige
Kraft, die das mit Mitteln der Genauigkeit
vermag, so hohe Stufen der Ausdruckskraft
auch die bildende Kunst oder die Musik oder
irgendwelche andere Künste zu erreichen

vermögen. Die Sprache ist also bedingt durch
den Geist des Menschen. Sie ist sein eigent¬

liches Organ. Sie hat ihn auszusagen und das

ist: zu vermitteln, und sie hat ihm wiederum
erst die Möglichkeit erschlossen, die Aussage
des Geistes anderer aufzunehmen, mit Mitteln

der Genauigkeit aufzunehmen — und

aus diesem Wechsel von Aufnahme und

Mitteilung gesprochener oder geschriebener
oder gedruckter Sprache entsteht das Leben

des Geistes: die unaufhörliche Wandlung
und Verwandlung, Bereicherung,
Vervollkommnung — die Verarbeitung der vielfältigen

Eindrücke des Geistes und ihre

Wiedergabe alles Vorgänge, die ohne die
Sprache, in der wir ja nicht nur sprechen,
schreiben und lesen, sondern vor allem denken

— was die Voraussetzung aller anderen

Betätigungen ist — nicht möglich wären.
Wenn aber der Sinn der Sprache ist: dem

Geist zu dienen als Mittel zu seiner
Verständigung — denn die Sinne haben

genug sinnliche Mittel zu ihrer Verständigung

— so kann die Zielsetzung im Sprach-Unter-
richt nicht mit dem unwesentlichen
Aufgabengebiet der Sprache, der Verständigung,

sich zufrieden geben; dann muss der
Sprachunterricht als höchstes Ziel haben:
die Erziehung zur Möglichkeit und zur Fähigkeit

geistigen Lebens und damit
geistigen Austausches. Dann wird der Aufsatz-
Unterricht Unterweisung sein, das Leben des
Geistes auszudrücken; das setzt aber voraus,
dass der Geist Eindrücke empfängt, sich dieser

Eindrücke bewusst wird, diese Eindrücke
durch die Sprache mitteilen lernt und befähigt

wird, durch diese Mitteilung selbst
wiederum zu gestalten. Ehe wir darum die Frage
nach der Gestaltung in der Sprache und mittels

der Sprache — und das ist der Aufsatz

— aufrollen, müssen wir uns der Voraussetzung

dieser Gestaltung — also auch der
Voraussetzung des Aufsatzes — bewusst sein

und uns darüber klar werden:

Jeder Ausdruck setzt einen Eindruck voraus.

Es gibt keinen Ausdruck ohne einen

vorhergegangenen Eindruck. Und es gibt keine

Ausdruckskraft, wo die Eindruckskraft, —die

381



Kraft, Eindrücke aufzunehmen, festzuhalten,

zu verarbeiten — fehlt. Wenn wir also vom
Leben des Geistes her, dem die Sprache zu
dienen hat, für den guten Aufsatz-Unterricht
die Forderung aufstellen müssen, dass er zu
sein hat:

Erziehung zur Ausdrucksmöglichkeit und zum
Ausdrucksreichtum,

so ist dieses Ziel nie zu erreichen, wenn wir
nicht vorher gesetzt haben die Erziehung zur
Eindrucks fähigkeit und zum
Eindrucks reichtum. Damit aber stehen wir
unmittelbar vor dem Objekt aller Erziehung:
dem Kinde.

II.

Nichts wäre nun verfehlter — ich möchte
fast sagen: verhängnisvoller — als anzunehmen:

hier gäbe es keine Aufgabe für die
Erziehung. Schauen wir uns einmal den von
der Schule her fertig Erzogenen an, den
Erwachsenen in dem Alter, da er die Schule

verlässt, also—wir wählen die günstigsteBe-
dingung — noch unmittelbar unter dem
Eindruck der eben vollendeten „Bildung"
steht und zufolge seiner Jugend von einer
grösseren Aufgeschlossenheit getragen ist
als der durch Beruf, Alltagssorge usw.
ermüdete ältere Erwachsene!

Drücken wir zur Probe irgend einem uns
bekannten jungen Menschen eines der vielen
illustrierten Blätter in die Hand, die wöchentlich

die „geistige Nahrung" weitaus der meisten

Erwachsenen sind! Lassen wir ihm,
solange er will, die 16 Seiten Bilder — es werden

ohne die Inserate rund 60 Bilder sein —
anschauen, und wenn er das Blatt weglegt,
erkundigen wir uns bei ihm, was Sehenswertes

das illustrierte Heft heute enthält

Wir werden erstaunt sein, wie wenige der

geschauten Bilder überhaupt in das Be-

wusstsein, in den Geist des Anschauenden

eingegangen sein werden. Und wenn es uns

nun gar noch gelingt, festzustellen, was alles

der Beschauer auf jenen Bildern, die ihn wirklich

für einen Augenblick länger gefesselt
haben, wahrgenommen hat — wir werden

ersdhrocken sein über die geringe, unendlich

geringe Eindrucksfähigkeit, von der wir
uns da überzeugen müssen. Ein Beispiel nur,
das sich beliebig abwandeln lässt!

Nun mag es sein, das jemand mit erhobenem

Finger uns darauf hinweist: wenn wir
die gleiche Probe mit Kindern, etwa in den
ersten Schuljahren, anstellen wollten, wir
würden auf bedeutend bessere Ergebnisse
kommen, weil das Kind noch viel mehr auf
das Schauen eingestellt sei. Zugegeben! Ja,

nicht allein zugegeben — wir gehen sogar
noch weiter in dieser Richtung: jeder kann

die Probe darauf machen, das die
Anschauungsfähigkeit um so unbeschränkter ist, je
weiter zurück wir in der kindlichen Stufe

gehen — zurück bis zu dem Augenblick, da

das bewusste Leben des Geistes und das be-
wusste Handeln aus diesem Geist beginnt.
Die Beobachtung, dass die Erinnerung alter
Leute besser wird, je weiter zurück sie
reichen muss, ist eine Erfahrungstatsache, die
einfach damit erklärt werden kann, dass

niemals später die Eindrücke so stark und schart

geschaut, aufgenommen wurden als im
kindlichen Alter. Es wäre aber wohl zu oberflächlich,

diese Tatsache nun einfach als eine
natürliche Erscheinung hinzunehmen — es

also als das Natürliche zu erklären, dass der
Mensdh mit den steigenden Kräften seines

Alters gerade die entscheidende Fähigkeit
seines Geistes, die Fähigkeit nämlich, sich

von etwas eine An-Schauung zu bilden,
schwinden sehen lassen müsste. Die Folgerung,

die sich vielmehr aus dieser Beobachtung

der Wirklichkeit ergibt, kann nur die
sein, dass wir mit dem Augenblick, in dem
wir uns anschicken, alle möglichen Fähigkeiten

vermöge unseres Geistes uns

anzueignen, dass wir mit diesem Augenblick
anfangen, die Fähigkeiten des Geistes

s e I b s t zu vernachlässigen. Wir bauen zwar
noch auf der Anschauungskraft des Kindes

auf, indem wir den Anschauungsunterricht an
den Anfang aller schulischen Erziehung stellen,

aber wir schalten mit dem steigenden

382



Alter des Kindes den Anschauungsunterricht
mehr und mehr aus und ersetzen ihn durch

etwas, was wir Erziehung zum Denken nennen,

dabei vollkommen übersehend, dass

alles wirklich Erdachte etwas Dichtes: etwas

Verdichtetes — aus der Fülle der Eindrücke

zu einer dicht gefügten Anschauung
Geformtes ist, weil nun einmal der Geist des

Menschen zur Anschauung und zur Schöpfung

— und das ist: Erschaffung etwas als

Form im Geist Geschauten — berufen ist.

In der Bildkraft der Sprache

ist diese Bestimmung des Menschen mit
unwiderleglicher Gewalt niedergelegt. Die

Schöpfungsgeschichte lässt Gott den
Menschen machen nach seinem Bilde. Das

S c h a u e n - dürfen ist in allen Religionen
die höchste göttliche Gunst, das

Nichtschauen, das Verwehren oder der Verzicht
des Schauens ist der vollkommenste Grad
der Verehrung oder der Demütigung. Das

Schauen ist die höchste Begnadung des

Erwählten, der S e h e r ist der ehrfürchtig
Anerkannte von allem Volk, die Anschauung

Gottes der höchste Lohn der Vollkommenheit.

Wer wollte annehmen, dass dies
alles zufällig so in die Sprache gekommen
sei? Ist nicht vielmehr die den Menschen
urtümlich innewohnende Ahnung von der
Bedeutung der Schau auch die formbildende
Kraft der Sprache geworden? Oder schauen

wir ganz in das Leben des Menschen hinein!

Begegnet uns nicht auch hier immer wieder
das Bewusstsein der Sprache von der
Bedeutung des Schauens? Der weit-
schauende Mensch geniesst unsere
Achtung. Der alles über-schauende
Mensch ist „in unseren Augen" der zum
Urteil Berechtigte. Wir sagen, wir wollen uns

eine Anschauung bilden, wenn wir
eine Sache kennen lernen wollen. Die

Welt — Anschauung des Menschen

ist es, die ihm seinen Platz im öffentlichen
Leben gibt. Und nicht „der Weitgereiste" ist

es, der uns den tieferen Eindruck macht,
sondern „der Mann, der die Welt, der etwas

von der Welt gesehen hat". Ja, wir sagen

sogar einem, dem wir etwas erklären, dem
wir es anschaulich erklären wollen, nicht:
„Hör!", sondern wir neigen uns zu ihm und

sagen: „Schau!" Und wo wäre Dichtung
ohne die immerwährende Beschwörung des

Bildes, ohne die Uebersetzung alles

geistigen Lebens in Bild und Gleichnis? Ja: der
Mensdhengeist ist zur Schau und zur

Gestaltung durch die Schau

berufen. Und er wird, da aller Ausdruck Form
ist und alle Ausdruckskraft Fähigkeit zur
Formung, nur in dem Masse die Kraft zur
Gestaltung haben, als er die Fähigkeit nicht nur
nicht verlernt, sondern gepflegt hat: selbst

zu schauen, Eindrücke aufzunehmen, sich

eine Anschauung zu bilden, seiner Anschauung

Ausdruck zu geben.
Das Kind nimmt alles durch die Augen

wahr. Welch eine unersetzbare Kraft bringt
das schauende Kind mit in die Schule! Welcher

Lehrer wüsste nicht, dass das Kind mit
den Augen sogar sein Gedächtnis bedient:
dass es nicht zuerst die Formen eines Wortes

„lernt", sondern als Bild in seinen Augen
behält, auf welcher Seite, in welcher Ecke, welcher

Seite das einzelne Wort steht, und es

gibt diese Anschauung wieder, wenn es die
rechte Antwort gibt. Aufbauend auf dieser

bestimmungsmässigen Veranlagung des

Menschen müsste aller und jeder Unterricht
erteilt werden. In keinem Fach, auf keinem

Gebiet aber wirkt sich die Pflege oder die
Vernachlässigung der Anschauungskraft so

folgenschwer, so folgenreich aus wie im

Unterricht, in der Lehre der Sprache. Wir wollen

im Folgenden versuchen, unsere so
gebildete Anschauung von diesen Zusammenhängen

auf den Sprachunterricht der Schule

zu übertragen.
III.

Sprachlehre und Aufsatz

sind für das Kind zumeist zwei feindliche
Brüder: dürr und spröd und knöchern der
eine, lebendig und runden, saftigen Lebens

voll der andere. Liebevoll dem Aufsatzunter-

383



rieht ergebene Lehrer haben je und je die
Erfahrung gemacht, dass bei geschickter und

zumeist geduldiger Behandlung der scheinbar

phantasieloseste Schüler schliesslich
Aufsätze zuwege brachte, die zwar vielleicht
holperig und anfänglich noch ungeordnet in

ihre Gedankenfolge, aber trotz dieser und
anderer Fehler doch ein ganz persönlicher
Ausdruck der Persönlichkeit — und das will

sagen: des Geistes — dieses einen scheinbar

„schlechten" Schülers waren. Gewiss
wird es immer solche geben, die von Natur

aus reich an Darstellungskraft sind, und
andere, deren Ausdruckskraft nicht ihrem
inneren Erleben, ihrer inneren Schau

entspricht. Ebenso gewiss aber ist, dass kein
nicht gerade unterdurchschnittlich begabtes
Kind der eigenen inneren Schaukraft ermangelt.

Aufgabe der Schule ist es nun, nicht
allein die schöpferisch deutlich Veranlagten
zu fördern, sondern mindestens ebenso

wichtig ist es, den schöpferischen Sinn auch

derer, die von Natur aus weniger zu einer

Gestaltung ihrer Eindrücke gedrängt sind, zu

wecken und ihre Freude daran wach zu rufen.

Der Sinn und die Aufgabe des Sprachunterrichts

muss es sein, jedes Kind zu befähigen,
dass es in einem möglichst getreuen Masse

sein geistiges Leben durch die Sprache zu

bewältigen vermag.
Dazu ist

die Lehre von den Gesetzen der Sprache

— das also, was wir gemeinhin Sprachlehre

nennen — so wichtig wie die Anweisung zum
Ausdruck in der Sprache, also der
Aufsatzunterricht. Weil aber die Sprachlehre etwas

Abstraktes ist, etwas, das nicht die
Anschauungsfähigkeit des Kindes anspricht, darum

ist es so schwer, die Aufmerksamkeit des

Schülers für diese Art Unterricht zu gewinnen,

gar: sein Aufnahmebedürfnis dafür zu
wecken. Und doch hängt der Erfolg des
Aufsatzunterrichtes nicht zum geringsten Teil

davon ab, dass dem Schüler die Gesetzmässigkeiten

der Sprache eingehen, so eingehen,
dass sein sprachliches Ausdrucksbedürfnis

sich dieser Gesetze ohne besonderes
Grübeln, in natürlicher Weise, zu bedienen

vermag. Wie erreichen wir das?

Die Lehre von den Gesetzen der Sprache
sollte nicht einer eigenen, ermüdenden, fast
immer gehassten (meist auch beim Lehrer

unbeliebten) Unterrichtsstunde vorbehalten
sein, sondern eingebaut werden in den

Sprachunterricht als Ganzes. Der technische
Einwand, dass dafür die Zeit fehle, dürfte
hinfällig werden dadurch, dass durch den
Ausfall einer jeden Sprachlehr-Stunde eine

ganze Unterrichtsstunde frei wird, die
ausschliesslich dem Deutsch-Unterricht dienen
kann. Dem Gestaltungswillen des Lehrers ist

es nun vorbehalten, die ihm am meisten
entsprechende Form für einen Sprachunterricht
herauszuarbeiten, der im Wechsel von Lese-

und Schreibübung, Vorlesung und Erklärung
das Sprach g e f ü h I des Kindes zu bilden

vermag, um es schliesslich zu vervollkommnen.

Dieser Unterricht müsste darauf bedacht

sein, dass in jeder Sprachstunde zwar etwas,
aber nie zuviel — meist nicht mehr als e i n e

neue Erscheinungsform — der Sprachgesetzlichkeit

(Grammatik und Rechtschreibung)

zur Behandlung kommt, wobei die Auswahl

sowohl der Vorlesung und der Leseübung
wie der Schreibübung auf den Unterrichtsstoff

jeder Unterrichtsstunde hingerichtet
sein kann. Das ist das Eine.

Das Andere aber ist noch viel entscheidender

— die Frage: „Wie sag ich's meinem

Kinde?" Wenn wir uns darüber klar sind,
dass die Abstraktion ebenso vemieden werden

muss wie die Mechanik (weil die eine
das Kind verwirrt und die andere es

verzieht), dann bleibt uns wiederum nur das

Mittel der Anschaulichkeit. Gewiss ist das auf
dem Gebiet der Sprachlehre nicht leicht,
aber es ist möglich. Nicht wahr: Logik ist

nichts anderes als die dem logos, dem Wort
innewohnende Folgerichtigkeit und
Gesetzmässigkeit. Die Logik der Sprache ist nun
aber eine bildhafte, keine rechnerische. Gehen

wir einmal so an die Gesetze der

384



Sprache heran! Regen wir den P f a d f i n -
d e r g e i s t des Kindes an, unter des Lehrers

sanfter Wegleitung sich die Geheimnisse

der Sprache selbst zu erarbeiten. Ein

Sprachgesetz, das die Klasse gemeinsam,
indem viele ein Steinchen beitrugen zum
fertigen Mosaik, sich erarbeitet, „entdeckt" hat,

das wird haften im Geist und in der
Vorstellungswelt des Kindes, weil das Entdeckererlebnis

damit verbunden ist. Und nützen wir
dabei die Ueberraschungsfreude des Kindes,

wenn wir es in seiner Pfadfinderarbeit plötzlich

auf ein ganz und gar ungewöhnliches,
ihm bisher verborgenes Stück Sprachland
hinführen müssen. Die gefürchtete
„Ausnahme von der Regel" darf nicht ein lästig
empfundenes, gehasstes Ungeheuer werden,
sondern das Kind muss sich daran freuen
können als einer Kostbarkeit, die deswegen
besonders wertvoll ist, weil sie nicht ist wie
alle, weil sie anders ist. Sprachliche
Entdeckerfreuden müssen geweckt werden,
dann wird das Kind an der Mühe der
Ausgrabung sich nicht verdriessen, sondern mit
Schatzgräbereifer dabei sein. Und es wird
Freude daran finden, mit diesen Schätzen

umgehen zu können und zu dürfen. — Und
nie sollte neben dieser Arbeit die vom Leh-
ler gewählte Vorlesung, wenn auch kleinsten
Ausmasses fehlen, aus der ersichtlich werden

muss, wie Schönes sich ausdrücken lässt mit
dem neu eroberten Geheimnis der Sprache.

Und nun mag

der Aufsatz

das Feld der Erprobung sein, das Neuerworbene

in freier Gestaltung anzuwenden, zu
formen mit ihm und so wird von Mal zu
Mal der Vorrat an Gestaltungsmitteln wachsen,

werden neue Farben auf die Palette der
kindlichen Gestaltungskraft kommen, werden

neue Möglichkeiten der Mischung und

Tönung den Schöpfertrieb des Kindes
entzücken — und mählich wird es vom
unbeholfenen zum mehr und mehr gewandten
Gebrauch all dieser Möglichkeiten sich
entwickeln.

Dabei muss den Lehrer aber unter allen
Umständen die Achtung vor der Persönlichkeit

seiner Schüler leiten. Ein Lehrer, der auf
einen bestimmten Stil — und gefiele er ihm

noch so gut — eingeschworen wäre, der
etwa diesen Stil als Vorbild eines allein schönen

Aufsatzes hinstellen wollte, ein solcher
Lehrer könnte vielleicht einigen Spass an der

Vielseitigkeit seiner Begabten, an ihrer
Gewandtheit und Anpassungsfähigkeit erleben,

aber er würde niemals die Gesamtheit
seiner Schüler zu befriedigenden Ergebnissen

bringen.

Es mag eine Stufe geben, in der es erfah-

rungsgemäss gut sein kann, die Schüler
schreiben zu lassen, was und wie sie wollen

— es mag eine andere Stufe geben, in welcher

gut und förderlich ist, den Kindern einen
Stoff zu geben, an dessen Gestaltung sie sich
versuchen sollen — das W i e der Darstellung,

der Stil des einzelnen
Schülers, darf nie Gegenstand
grundsätzlicher Bevorzugung
oder Ablehnung werden, wenn
die vom Schüler gewählte Lösung nicht

sachlich unrichtig ist, sondern etwa nur
dem persönlichen Geschmack des Lehrers

widerspricht. Was die Schönheit sei, wisse er
nicht, sagte Dürer, der gewiss ein Könner

war. Der Volksmund weiss, dass man über
Geschmack nicht streiten kann. Wichtig ist

nur, dass die Darstellung des Schülers

sprachlich richtig und — innerlich

echt ist! So gut und wichtig, weil
anregend und formbildend es immer ist,

wenn der Lehrer seine Schüler mit guten
Dichtungen bekannt macht — nie darf der
Lehrer sich auf einen Schriftsteller so
festlegen, dass er etwa dessen Schreibweise

zum Vorbild schlechthin erheben würde. Auf
solche Weise würde die Persönlichkeit, die
in jedem Kinde steckt, hoffnungslos und un-
wiederbringbar verscheucht, verschüchtert,
zur Unterwerfung ihrer selbst, zur Flucht und
zum Verbergen veranlasst, auf die Dauer
vielleicht sogar zerstört und gerade

385



die eindrucksstarke Persönlichkeit,
weil s i e von Eindrücken jeglicher Art —
gar von denen der Anerkennung oder
Hintansetzung — ungleich stärker beeinflusst
wird als die weniger „empfindliche".

Gewiss ist es notwendig, den Schüler zum
Ausdrucksreichtum zu erziehen — aber wer
dieses Ziel auf dem Umweg über eine

Sammlung „schöner" Wörter
zu erreichen hofft, der wird bestenfalls
vielleicht erleben, dass seine gewandtesten
Schüler sich mit fremden Federn zu schmük-
ken beginnen, wie kindliche Indianerhäuptlinge

zur Fastnachtszeit, mit den „Federn"
nämlich, die weniger ihnen selbst, als dem
Lehrer gefallen um später einmal jenen
Verfassern geschwollener und geschraubter
Ausdrucksweisen anzugehören, die darin den

Inbegriff der Bildung sehen — aber ein Lehrer,

der so arbeitet, wird nie die Freude
erleben, dass einer seiner Schüler ein eigenes
Wort, einen eigenen, nur ihm gehörenden,
weil aus seinem Inneren gewachsenen
Ausdruck formt; und die weniger Gewandten
seiner Klasse werden die Sprache immer als

ein Buch mit sieben Siegeln ansehen, das

nicht für sie und für das sie nicht geschaffen
seien, während die Sprache doch die Kraft

ist, in der jeder Mensch seine geistige
Persönlichkeit vorzustellen und zu vertreten
berufen ist.

Gewiss ist die Ordnung der
Gedanken ein erstrebenswertes Ziel — aber

wichtiger ist, dass zuerst einmal überhaupt
etwas zutage kommt, statt dass vor lauter

Schlagbäumen, die dem Schüler gebaut werden,

sein bisschen unbeholfene
Darstellungsfreude sich auf Nimmerwiedersehen
verkriecht. Man wolle auch bedenken, dass

Einteilungnoch nichtOrdnung
ist, dass die dem Lehrer als Muster vorschwebende

Einteilung wirklich nicht immer
und für jede kindliche Erlebniswelt eine

Ordnung bedeutet. Dem Auge und dem
Herzen des Lehrers muss es überantwortet
werden, zu erkennen, dass auch eine nicht auf

der Schultafel vorgeschriebene Reihenfolge
der Darstellung eine dem Erlebnis des Kindes

mehr gemässe Ordnung sein kann, als die
Innehaltung einer vom Lehrer erdachten

Einteilung. Man darf dazu sagen, dass

jede wirkliche Reihenfolge,
auch wenn sievon derdes Lehrers

abweicht, eine Ordnung
im Sinn des Kindes ist — womit
natürlich nicht das Durcheinander, die Wirrnis

verteidigt werden soll. Aber sogar das

Durcheinander ist nicht an sich schlecht —
es ist vielleicht — und gerade beim
phantasiebegabtesten Kinde — oft nur ein Abbild
der Beziehungen, Erinnerungen, Vorstellungen,

die vom kindlichen Eindruck aufgeweckt
wurden. Diese Art Un-Ordnung muss natürlich

überwunden werden, aber durch kluge
Hinleitung des Lehrers, durch Vorschläge des

Lehrers, nicht etwa durch ein summarisches
Urteil: „Säu-Ordnigl", das nur Scherben

erzeugt, wenn etwa das Kind in seinem
„Durcheinander" ein es berückendes
Kaleidoskop seiner Erlebnisse gesehen, ja wirklich:

gesehen hat.

So können also die zwei „feindlichen
Brüder" Sprachlehre und Aufsatz recht wohl sich

miteinander vertragen, wenn sie in jenen
gemeinsamen Dienst gestellt werden, der das

Ziel eines vom Wesen der Sprache bestimmten

Sprachunterrichts sein muss: Erziehung
zum gestaltungsfähigen, zum schöpferischen
Menschen.

IV.

Wenn wir uns nun nach einer Planung für
diese Arbeit umsehen, so können wir wohl
eine Reihe von Stufen uns vorstellen, — und

wir wollen im Folgenden das auch
versuchen, — aber wir müssen uns dabei immer
klar bleiben, dass sich diese Stufungen nicht
derart genau auf die Klasseneinteilung der
Schulen übertragen und verteilen lässt, dass

etwa die ersten Grade unseres Unterrichtszieles

auf die Unterstufen, die nächsten auf
die Mittelstufen und die letzten auf die
Oberstufen des Schulbetriebs angewendet

386



werden könnten; vielmehr werden die
verschiedenen Formen der Voraussetzungsstufen

für unser Sprachziel auch während der
höheren Schulstufen immer im Auge behalfen

und gepflegt werden müssen — mit

gesteigerten Ansprüchen natürlich, weil die

Sprachbildung nichts Erbautes, sondern

etwas Gewachsenes, mit dem Menschen

Erwachsendes und schliesslich mit ihm
Verwachsenes sein muss. Und so wie in der
ersten Stufe schon der Ansatz zum höchsten

Ziel liegt, so ist der Keim zum höchsten Ideal

der Spracherziehung bereits in der ersten

Stufe und in allen den nächsten Stufungen

unserer Spracharbeit enthalten. Das war voraus

zu sagen, ehe wir nun festzulegen
versuchen, dass der gute Sprachunterricht sein

muss:
1. Vertiefung der Eindrucksfähigkeit und

Erziehung zum Eindrucksreichtum,
2. Erziehung zur Ausdrucksmöglichkeit

und zum Ausdrucksreichtum,
3. Erziehung zur Anschauungsbildung und

zur Gestaltung durch die Schau,

4. Hinführung zur Formerkenntnis und zur

Pflege des Formwillens,
5. Weckung des Gestaltungsdranges und

Führung zur Gestaltungsfreude.

Die Unterstufe

steht in den eigentlich vollkommenen
Bedingungen eines Sprachunterrichts: im
unmittelbaren Wechselspiel von Eindruck und

Ausdruck. Das Kind erzählt. Es bildet Sätze,

so wie sein Gedächtnis sie hergibt. Die
Lehrerin stellt die Sätze richtig. Das Kind

spricht sie richtig nach. Und unmerklich

mag vielleicht die ermunternde Zustimmung

der Lehrerin durch eine rechtzeitig und

geschickt eingestreute Frage das Kind

veranlassen, von selber die zum Ausdruck
drängenden Eindrücke seines Inneren zu ordnen,

das heisst: sie richtig zueinander zu

ordnen; und was selbst gestaltet oder geordnet

ist, ist immer wertvoller als das von fremder

Hand Gerichtete. Dieses Erzählen bietet
dem Lehrer nicht nur Möglichkeiten zu viel¬

seitiger geistiger Beobachtung am einzelnen
Kinde — es zwingt das Kind auch, seine

eigenen Eindrücke anzuschauen und das so

Geschaute auszudrücken. Wie schön kann

der Lehrer hier bereits das Kind zur
Genauigkeit des Ausdrucks — und das ist
bereits zum Wissen um die Notwendigkeit
eines Ausdrucksreichtums — anleiten.
Führende Fragen können das Kind zu immer
schärferer Anschauung seiner Erlebnisse
hinlenken. Der Lehrer, der viel erfahren will, der
die Kunst des schönen Fragens versteht, wird
auch viel erzählt bekommen; er wird die

Erfahrung machen, dass das Kind viel mehr

weiss, als es zum ersten Mal aussagt, mehr

sogar, als ihm immer gleich bewusst ist; dass

es aber gesprächig wird, je mehr es spürt,
dass nichts unwichtig ist, was es sagt. Und

so muss es schon auf die Wichtigkeit hingelenkt

werden, gut, das will hier heissen:
getreu zu berichten, anschaulich auszusagen
alles, längst ehe es seine ersten Sätze auf

die Tafel schreibt.

Sobald dann einmal nicht mehr die Mundart,

sondern die Schriftsprache Schulsprache

wird, ist das Erzählen der Kinder von neuer
sprachbildender Nützlichkeit, einmal in be-

zug auf den Ausdruck, der manche neue
Worte verlangt, zum anderen im Hinblick
auf die Rechtschreibung, denn richtiges
Sprechen ist eine Vorschule für richtiges
Schreiben. Solange aber die Mundart
Schulsprache ist, ist es dem Kinde leichter
gemacht, aus sich herauszugehen, sich

auszudrücken, und zudem ist die Mundart ein
überreicher Sprachschatz auch für die
Schriftsprache, ein Sprachschatz zudem, der echt ist

und in seiner Schlichtheit unvergleichlich
besser als der mühselig übernommene Ballast

von Wörtern, die dem Kinde ungeläufig
sind, aber dem Lehrer gefallen. Das Vorlesen

oder Erzählen (aber peinlich gut
vorbereitetes Erzählen!) geeigneter Geschichten
kann nun das Kind bereits mit vielen neuen
Ausdrucksformen bekannt machen, aber
selbst gebrauchen soll das Kind die Worte

387



ohne Zwang und nach eigener Wahl: es soll

wählen können, was aus dem grossen neuen
Wortschatz ihm gemäss ist; und das

spürt es bald, wird auch ohne Scheu langsam
Neues übernehmen und es dann als eigen in

sich einbürgern, während es mit aufgezwungenen,

noch so schön klingenden Worten
immer umgehen wird wie mit Fremden, mit
denen es nichts anzufangen weiss. Das Kind

sollte also gelernt haben, ohne Hemmung
sich auszudrücken, ehe es die ersten

selbständigen Sätze schreiben muss — nein:
schreiben darf! Das „Dürfen" ist
das Zauberwort in der Schule.

In der Miftelstufe

wird das Kind nun planmässig vom mehr
oder weniger unbewussten Eindruck
und seiner Wiedergabe zur bewussten
Anschauung und zur Gestaltung aus

dieser eigenen Schau geführt werden müssen.

Mehr und mehr wird sich zur
Erlebnisschilderung die Beschreibung gesellen können

mit ihrem Zwang zur Beobachtung. Nach

der Augenschärfung gegenüber den eigenen
— inneren — Eindrücken muss nun mehr als

in der Unterstufe (wo es gelegentlich wohl
auch mit eingeflossen sein mag) die Schärfung

für die Anschauung der Aussenwelt,
nicht nur der nächsten, sondern auch der
fremden, in den Vordergrund treten: also das

aktive Schauen im Gegensatz zum passiven
Schauen des ersten Kindesalters.

Eine genaue, wirklich genaue und gut
ausgedrückte Beschreibung ganz einfacher
Gegenstände, eines Schulgeräts usw. kann

Anlasswerden, den Kindern klar zu machen,dass
das Schauen gar nicht immer so leicht, aber

dafür um so wichtiger ist. Ein Beispiel: ein
Besuch war da. Wie hat er ausgesehen? Wie

war er angezogen? Was hat er getan? Die

Kinder müssen spüren, dass die geringsten
Einzelheiten dem Lehrer am meisten Freude

machen. Oder: Weihnachten war. Kinder

erzählen, was sie bekommen haben. Nun

erzählen lassen! Nicht dulden, dass es

von einem Gegenstand heisst: ,,So lang, so

gross, so breit" — und dabei werden die
Grössen mit den Händen ungefähr angegeben!

Nein, das Kind muss in Vergleichen

sagen: ,,So gross wie ein Hund ist mein

Schaukelpferd!" (Wie welcher Hund? — ein

Schäferhund!) „So lang wie eine Zigarrenschachtel

ist mein Auto." — „So breit wie
mein Schulheft so dick wie zwei von
meinen Fingern" usw. Wir haben die
Sprache, damit wir sprechen; die
Zeichensprache darf nicht die
Lautsprac heersetzen, sondern nur
verstärken, sonst ist sie ein Faulheitsmittel.

Weg mit den Händen!

Langsam mit der aufsteigenden Klasse

kann nun die Beschreibung beweglicher
Dinge und lebender Wesen, die Beschreibung

von Bewegungen verursacht werden.
„Wie gehen die Tiere?" könnte ein Aufsatzthema

sein, das die Klasse nicht nur wertvoll
und fruchtbar beschäftigen, sondern auch zu
wahrem Wetteifer anzuspornen vermöchte.
Oder: „Wenn ein Auto anfährt .", „Ich
lerne Velo fahren" — das sind nur Andeutungen

von Themen, die geeignet sind, den

Zwang zur genauen Beobachtung, zur guten
Anschauung mit der richtigen Aneiferung
des kindlichen Entdeckerwillens zu verbinden.

Die Auswahl solcher Möglichkeiten ist

unerschöpflich. Wichtig dabei ist, dass

gerade bei solchen Themen den Schwerfälligeren

einige entgegenkommende Fragen
gestellt werden, die ihnen zeigen, worauf es

ankommt. Vor allem aber gilt es, besonders

ihnen immer wieder zu zeigen, dass man
ihnen auch etwas zutraut.

Die Mittelstufe wird nun wohl auch die
Klassen umfassen, in denen die Hauptarbeit
der sog. Sprachlehre geleistet werden muss.

Wir haben diese ja in eigenen Ausführungen
behandelt. Hier sei nur noch einmal auf die
Bedeutung der Heranziehung guter Dichtung
auch für den Unterricht in den Sprachgesetzen

hingewiesen. In der Mittelstufe beginnt
auch der Drang zum Lesen. Das ist nun die
Zeit, in der die Schule einsetzen muss mit

388



ihrer Erziehung zur Lese. Das Kind muss

angeleitet werden, das Gute, das Schöne zu

erkennen. Es muss jetzt zum erstenmal
erfahren, dass das gut ist, was anschaulich ist

und zwar, was eine „richtige" Anschauung,

so wie sie wirklich erlebt werden kann,

wiedergibt. Ohne immerwährende Beiziehung
des dichterischen Buches ist jeder
Sprachunterricht unvollkommen. Aber der Lehrer

sei dabei auf Vielfalt seiner Auswahl
bedacht, damit das Kind eine Ahnung
bekomme von der vielstimmigen Schönheit der
Sprache. Und seinem Empfinden wird sich so

aufgenommene Sprache richtiger einprägen
als durch die ausgeklügeltsten Regeln, die
mancher grosse Dichter vielleicht auch nicht
würde hersagen können.

In den höheren Klassen der Mittelstufe darf

nun auch bereits der Versuch gewagt werden,

Aufgaben zu geben, die ganz scharf auf

die Notwendigkeit zur persönlichen Gestaltung

zugeschnitten sind. So kann man z. B.

eine Klasse, die daran gewöhnt ist, ihre
Aufsätze vor der und von der ganzen
Klassenöffentlichkeit beurteilt zu bekommen, auch

einmal einen Aufsatz über einen
Aufsatz machen lassen, d. h. über die
Schwierigkeiten eines Aufsatzes, über die
Lösung einer bestimmten Schülerarbeit.

„Warum mir der Aufsatz von X gefällt"
könnte solch ein Thema heissen. Oder: ein

Lehrer, der seinen Schülern viel vorliest, kann
sie einmal einen Aufsatz wagen lassen über
eine gemeinsam gelesene Erzählung. Man
erschrecke nur nicht vor dem Neuen,
Ungewohnten. Es kommt ja auch nicht darauf an,
dass nun die vorstehenden Einzelheiten
befolgt werden, (in denen ich mich als

NichtLehrer vergreifen kann), alles kommt darauf

an, dass die Mittelstufe eine Schulung zu be-
wusster Anschauungs- und Gestaltungskraft
werde — und das ist nur möglich, wenn den

Kindern auch einmal etwas zugemutet wird,
das ihnen ein wenig Mühe macht, auch Mühe,
die sie in ihrer Freizeit ein wenig beschäftigt.
So vorbereitet, kann der Schüler in der

Oberstufe

nun zur schöpferischen Tätigkeit im Umgang
mit seiner Sprache hingeführt werden. Junge
Burschen (und Mädchen) in den Altern der
Oberstufe kann man heute, wo immer man
sie in der Bahn usw. beobachtet, Gespräche
führen hören, die manche Eltern und
vielleicht sogar Lehrer in Erstaunen setzen würden.

Nützen wir diese erste
Urteilssucht des jungen
Menschen, um sie fruchtbar zu
machen! Räumen wir doch endlich mit den

Vorstellungen von der „Kindlichkeit" der
Buben und Mädchen in diesen Altersjahren auf!
Das Kindsein zwischen dem 10. und 12. Jahr

ist nicht mehr das Kindsein von 8 und 9 Jahren.

Es ist ein rechtes „Zwischen den Zeiten-
Dasein", das nicht mehr kindlich, und noch

erst recht nicht erwachsen, nicht einmal

„unreif-erwachsen" ist. Aber über alles wird
geredet. Und über alles hat man eine Meinung.
Darum ist j e t z t die Zeit für die Schule

gekommen, die Anschauungsbildung auf dem
Grunde der Sprache zur Urteilsbildung zu
erweitern. Zur Meinungsbildung zunächst!

Meinung ist etwas „Meiniges", etwas
Persönliches also — etwas, zu dem man stehen

muss, etwas, das man verantworten können

muss. Gerade jetzt ist es von entscheidender

Wichtigkeit, dass die Schule dem jungen
Menschen zum Bewusstsein bringt, dass man
von etwas, darüber man eine Meinung sagen
oder schreiben oder auch nur haben will,
dass man davon zuerst eine Anschauung
haben muss, und zwar eine genaue, eine

gute Anschauung. Wenn man nicht einmal
über einen Tisch etwas aussagen kann, wenn
man ihn nicht genau angeschaut hat, wie
kann man über etwas urteilen, davon man
keine Anschauung hat?

Lassen wir die Buben ruhig einmal
„hereinfallen"! Da wird z. B. eine neue Kirche,
ein Rathaus gebaut. Der Lehrer merkt, die
Buben reden darüber, dafür und dagegen,
Aufsatzhefte her! Nun lassen wir die Buben

ihre Meinungen niederschreiben. Sie müssen

389



nach der ganzen bisherigen Schulerfahrung
wissen, dass sie ganz ehrlich sein dürfen, ja
müssen sogar. Und nun kann der Lehrer
vielleicht einen Bauführer, Architekten oder

dgl. gewinnen, dem er die gröbsten Verirrun-

gen sagt und der in die Schule kommt (oder
die Klasse besucht die Baustäfte) und nun
den Kindern mit seinem Fachwissen sagt, was
sie falsch, aber auch was sie richtig
„gesehen" haben. Oder: vielleicht wagt es ein

weitherziger Lehrer, seine Schüler zu fragen,
wie sie sich die eine oder andere
Schulstunde anders, „besser" vorstellen. Das darf
ruhig gewagt werden. Es wird mehr echte
Autorität schaffen als eine herrscherhaft

hervorgekehrte Vorgesetzteneinstellung sie je
erreichen kann, nämlich die Autorität des
Vertrauens. Selbstverständlich muss der Lehrer

bei solchen Versuchen doppelt stark die
Zügel in der Hand behalten, damit nicht ein
Kritisierklub aus der Klasse werde.

Darum dürfen diese Themen auch nicht
ausschliesslich den Aufsatz beherrschen —
vielmehr kann derselbe eine Quelle positiver

Aufgaben für die Schüler werden. So

erinnere ich mich, dass irgendwo einmal ein

Lehrer seinen Schülern die Ferienaufgabe
stellte, irgend jemandem eine Freude zu
machen. Niemand ahnte, dass dies der nächste

Aufsatzstoff sein würde. Als dann die
Berichterstattung darüber wirklich als Aufsatzthema

gegeben wurde, war der Versuch
durchaus geglückt und ganz ohne moralischen

Beigeschmack. (Die Schüler haben

nämlich schnell heraus, ob ihr Lehrer auf
solche papierene „Moral" hereinfällt oder
nicht.) Viel besprochen worden ist damals
die „Lösung" eines der Klassenschwächsten,

der schrieb, er habe keine Gelegenheit
gefunden, jemand eine Freude zu machen und

deswegen habe er am letzten Tag noch
schnell einen Mann auf der Strasse, der ein

ganz böses Gesicht gemacht habe, recht
freundlich angelacht, und das werde jenen
wohl gefreut haben.

V.

Hier ist die Berührung von geistiger und
seelischer Bildung hergestellt, die nicht
ausbleiben kann, wo bewusst die Bildung
des Geistes, nicht nur seine Beanspruchung

durch Auswendiglernen, in das Lehrziel

eingebaut wurde. Und damit nähern wir
uns dem Hochziel des Sprachunterrichts:

Sprache als erzieherisches Gut!

Wir wissen heute, dass es die Lunge
gefährdet, wenn wir nur oberflächlich atmen
statt tief, und dass das tiefe Atmen stärkende

und heilende Wirkung hat. Wir wissen, dass

die modernen Zahnkrankheiten vielfach
davon herkommen, dass wir den Zähnen keine

Beschäftigung, nichts zum Kauen mehr
geben. Nicht anders ist es mit dem Geist. Es

entstehen Krankheiten, wenn wir ihn nicht

voll beschäftigen. Und ein Unterricht, der
sich damit zufrieden gibt, die Schüler nur
wiederkäuen zu lassen, was ihnen Schulbuch

oder Lehrer (Verzeihung!) vorgekaut haben,
ein Unterricht, der sich an die mechanische

Aufnahmefähigkeit des Gehirns wendet statt

an den Geist, solch ein Unterricht ist für den

Geist des Menschen dasselbe, was das

oberflächliche Atmen für die Lunge ist: eine
Gefährdung. Der Mensch, der nicht
zur Arbeit mitseinem Geisterzogen

wurde, wird ihn
stilllegen und eines Tages gar
nicht mehr vermissen. Und diese

Katastrophe des Verzichts auf den Geist ist {

von nicht abzusehendem Ausmass nicht nur
für den Einzelnen, sondern die Gemeinschaft,

die am Ende dann ihr Erdenglück
darin sieht, wiederzukäuen, was Einzelne, die
das zu nützen verstehen, der Masse
vorkauen. Und wer das am besten vermag, den

mag man dann wohl „summa cum laude"
krönen. Spass beiseite: Wenn wir heute
erleben, dass alles, was im geringsten an den
Geist des Menschen gerichtet ist, oft schon

sogenannten Gebildeten „zu hoch" ist, dann
sind das Ermüdungserscheinungen des Gei-

390



s+es, die bedenklich sind. Es ist darum nicht

müssig, dass auch die Schule dieser Erscheinung

an die Wurzel gehe, dass sie erziehe

zur verantwortungsbewussten Selbständigkeit

des Ausdrucks und damit zur
Selbständigkeit des Eindrucks, der Anschauung,

die dann in einer höheren Schulungsstufe

auch lernen muss, sich selbst, seiner

eigenen Anschauung und den Anschauungen
anderer vorauszuschauen, sich ein Bild von
den verschiedenen Anschauungen zu
machen — das kann aber nur, wer gelernt hat,

selbst sich eine Anschauung zu bilden, nicht

nur nachzuahmen. Befürchte niemand, dass

so gebildete Menschen dann an den

Notwendigkeiten des Lebens scheitern! Wer
seine Eindrücke auszudrücken gelernt hat,
der wird einen Geschäftsbrief schreiben können,

ohne es je „gelernt" zu haben, wenn er
auch nicht so formvoll schreiben wird, wie
ich es jüngst las: „Von der Anberaumung
einer solchen Veranstaltung muss leider

Umgang genommen werden."
Walchwil am Zugersee. Otto Michael.

Das lateinische christliche Schrifttum
Bedingungen und Grundrichtungen.

Die abendländische Kultur ist in der Hauptsache

eine christlich-lateinische, getragen
vornehmlich von keltischen und germanischen
Völkern. Diese Völker stehen freilich nicht in gleicher

Weise zu dem Gut, das sie verwalten und
mehren sollen, schon nach den Umständen, unter
denen sie mit jener Kultur bekannt wurden. Die

Kelten waren schon romanisiert, als sie das

Christentum annahmen, während sich die
Germanen, die in die römische Kirche trafen, hier

einer durch Jahrhunderte gefestigten Einheit von
Römertum und Christentum als etwas Neuem

gegenübersahen. Aus diesen geschichtlichen
Bedingungen leitet sich eine gewisse Gegensätzlichkeit

von romanischem und germanischem
Christentum her — sie ist nicht erst von heute —
und noch ein gutes Stück jüngster deutscher
Problematik mag darin seine letzte Wurzel haben.
Indes, die Einheit und der geschichtliche
Zusammenhang des abendländischen Denkens muss

unter allen Umständen erhalten bleiben — oder
sollten wir nicht schon sagen, wiedergewonnen
werden? Er kann es nur auf dem Boden -des

christlichen Glaubens. Als Kulturtatsache geht
das Christentum auch den an, der in seiner Lehre

nicht Gottes Offenbarung anerkennt, und noch

der abendländische Gottesleugner ist Christ selbst

in seinem Leugnen — ich brauche nur an

Nietzsches gigantisch tragischen Gotteskampf zu
erinnern. In diesem Sinne versuche ich im

folgenden mit grossen Strichen ein Bild des
lateinischen christlichen Schrifttums zu zeichnen.

Der Gefahr, mit der Nötigung zu vereinfachen
und zu verallgemeinern und dem Verzicht zu
scheiden und zu klären, den ein solcher Ueber-
blick auferlegt, der „halben Wahrheit" Vorschub

zu leisten, bin ich mir voll bewusst. So will ich
denn nur den geistigen Raum umreissen, in den
dieses Schrifttum gestellt ist, und die Wege
andeuten, auf denen es ihn durchmessen hat, mit
anderen Worten, von den Bedingungen
sprechen, unter denen die christliche Literatur stand,
und von den Hauptrichtungen, die sie einschlug.
Was ich davon zu sagen habe, gilt weithin für
das griechische christliche Schrifttum so gut wie
für das lateinische, teils, weil die Entwicklung
hier wie dort annähernd die gleiche ist, nur dass

der Osten um eine oder zwei Generationen
vorauszueilen pflegt, teils, weil die griechische Theologie

in vielem das Vorbild der lateinischen war,
wie schon die reiche Uebersetzungsliterafur
beweist, nicht minder aber auch die selbständigen
Schöpfungen der Lateiner auf vielen Gebieten;
zudem stehen beide durch das ganze Altertum
in lebendigem Gedankenaustausch, wenn auch

verhältnismässig selten ein bedeutender
lateinischer Kirchenschriftsteller unmittelbar Schüler

391


	Aufsatz-Unterricht oder Sprachunterricht

