
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 24 (1938)

Heft: 8

Artikel: Bildung oder Ausbildung? : Die Sintflut von Brei...

Autor: Michael, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN + 15. APRIL 1938

Bildung oder Ausbildung?
Die Sintflut von Brei.

Unter den Märchen der Brüder Grimm ist

eines, das erzählt, wie eine gütige Fee einem

hungrigen Kinde einen leeren Topf zum
Geschenk macht, dem aber die Kraft innewohnt,

aus dem Nichts einen kräftigen, wohlschmeckenden

Brei zu kochen. Es bedarf dazu nur eines

Zauberwortes, das dem Topf das Kochen

befiehlt — und eines zweiten Zauberwortes, das

dem Topf befiehlt, das Kochen zu beenden.

Die beiden Worte sagt die Fee dem Kinde.

Das bewahrt sie in sich und weiss sie zu nützen.

Aber eine neidische Stiefschwester belauscht

das Kind, wie es sich auf das blosse Zauberwort

hin den duftenden Brei bereiten lässf; und

weil sie gierig ist, die Neiderfüllte, hört sie

nur das eine Wort, das die gute Gabe
hervorzubringen vermag, und begnügt sich damit. Und

kaum ist das Kind aus dem Hause, da geht die
Andere hin und erprobt auch ihre Gewalt über

den Topf. Sie spricht das Zauberwort und der

Topf gehorcht. Herrlicher Brei beginnt zu werden,

zu brodeln, zu wallen, zu kochen, steigt
und steigt und füllt schon das Gefäss — doch o
weh: der Triumph der Neiderfüllten verwandelt
sich in Entsetzen! Sie weiss das Zauberwort
nicht, das dem Topf gebieten kann, seine
Arbeit zu beenden. Herrische, beschwörende
Worte ruft sie ihm zu — er hört auf keines; er
kocht und kocht seinen Brei. Dem ist längst
der Topf zu klein, er fliesst auf den Tisch, vom
Tisch auf den Stuhl, vom Stuhl auf den Boden,

steigt und steigt, bis er die Stube füllt, ergiesst
sich aus der Stube hinaus und füllt das ganze
Haus von unten bis oben, rinnt, alles in sich

begrabend, noch über das Haus hinaus, zäh

und unaufhörlich bis das Kind zurückkommt,
dem der Topf gehört. Es braucht nur ein

einziges Wort zu sagen, das Zauberwort, da steht

24. JAHRGANG Nr. 8

das Unheil still. Aber es wird viel, viel Mühe
kosten, bis alles wieder heil und das Haus wieder

gesäubert ist von dem Segen, der zum
Fluch geworden

,,Bildungs"-Inflation.

Steht nicht unsere gesamte Bildungsarbeit
heute, die nicht zu trennen ist von der
geistigen Situation dieser, aber auch der
kommenden Zeit, vor dieser
Erscheinung, dass da irgendwann vor uns ein
Zauberwort ausgesprochen worden ist, das

eine förmliche Inflation von Bildungsbedürfnis,

Bildungsmöglichkeit, Bildungsbetrieb,
Bildungstechnik und Bildungswissenschaft
heraufbeschworen hat, ein Quantitätsbedürfnis

nach Wissen, immer
mehr Wissen, einen unnatürlichen Auswei-

tungsprozess der „Schulbildung", mittels der
man dieses Quantitätsbedürfnis zu befriedigen

hoffte? Und befinden wir uns nicht
in der Rolle des entsetzten Betroffenen, dem
das Zauberwort nicht mehr einfällt, das diese
Inflation beenden könnte, noch ehe das, was
vielen zuerst ein Segen schien, sich — allen
sichtbar — in einen Fluch verkehrt haben
würde? Ist es nicht so? Müssen wir nicht —
(ohne in Schlagworten, wie Bildungskrise

usw., die doch unfruchtbar sind, uns zu
gefallen) — diesen verantwortungsbewussten,
wenn nicht gar verzweifelten Mut aufbringen,

zu sagen, was ist?

Sagen, was ist.
Das Zaubergeschenk der Fee war ein

richtiger Segen. Ein rechter Brei ist nicht nur
etwas Nahrhaftes und etwas Gutes, er ist

sogar etwas Notwendiges. Er war aber nicht

281



allein notwendig — er war ein Segen,
gewährt dem Hunger, der nicht nur nach etwas

verlangte, sondern der das Begehrte auch

wirklich brauchte. Und dem, der das
Geschenk also brauchte, ward die Kraft gegeben,

es zu beherrschen: die Kraft, das Mass

zu bestimmen und das Mass zu halten. Erst

als die Habgier kam, die nicht um eines Hungers

willen, sondern aus Neid auch haben

wollte, was die Beschenkte hatte, erst da

begann sich, von dieser blinden Leidenschaft

heraufbeschworen, der Segen zu verwandeln
in Fluch. Und der Fluch bestand darin, dass

er dem Unmass der Gier den Willen erfüllte
und Uebermass wurde. Und die Inflation des

Breies entwertete den Brei, ja machte zum
Unheilbringer, was an sich geschaffen ward,
Gutes zu stiften. Da schrieb vor rund zwei
Menschenaltern der Basler Jakob Burckhardt
in seinen „Weltgeschichtlichen Betrachtungen"

den Satz nieder: „Das Neueste in der
Welt ist das Verlangen nach Bildung als

Menschenrecht, welches ein verhülltes
Begehren nach Wohlleben ist." Und er setzte

in einem Brief an seinen Freund Friedrich

von Prenn hinzu: „Und natürlich als Resultat:

Unzufriedenheit aller mit allem Drängen
nach höheren Lebensstellungen, welche ja
doch nur in beschränkter Zahl vorhanden
sind." War die Diagnose falsch?

Der falsche Zauber.

Nein: die Diagnose Burckhardts war richtig;

sie ist höchstens, gemessen an dem, was

eingetreten ist, unvollständig — aber das

„Zauberwort", das solche Inflation heraufbeschworen

hat, war falsch. Es hiess: „W i s -

sen istMacht" — und das war falsch,

weil es nicht dazu setzte: Wissen
bedingt Gewissen und Macht b e -

dingtVerantwortung wenn sie

sich nicht in ihr fluchbringendes Gegenteil
verwandeln sollen. Und weil das Zauberwort

wohl wirksam war, aber falsch, — falsch, weil

ausgehend nichf vom wahren Wissensdurst

des Menschengeistes, von seinem ewigen
Verlangen nach Erkenntnis, sondern aus¬

gehend von einer materiellen Ueberlegung:
die materielle Situation durch grösseres Wissen

zu verbessern — darum haben wir das in

Wahrheit inflatorische Ergebnis dieser

Bemühungen: mehr Akademiker, mehr akademische

Grade als je vorher in der Geschichte

— mehr Schul-Gebildete als je vordem —
ein weitaus höheres Durchschnittswissen der
Massen — technisch vervollkommnetste

Fachausbildung — vorgeschriebene
Bildungsgänge und Prüfungen für alle Berufe,
bis zu den sozial untersten herab —
hochgezüchtete Lehrwissenschaft und Lehrtechnik

wie nie zuvor und dennoch weder ein

glücklicheres, noch ein sorgenfreieres, noch

ein kultivierteres, noch ein freieres
Geschlecht als früher! Ja, man braucht nicht
Pessimist zu sein, um sogar das Gegenteil dieser

Komparative zu behaupten.

Und weil auch die zweite Zauberformel,
die den modernen Bildungsbetrieb entfesselt

hat, falsch war, die Parole nämlich, ,,W i s -

sen macht frei", — falsch, indem sie

wiederum statt geistig materiell verstanden
wurde — darum erleben wir heute bereits in

grossen sichtbaren Formen das wirkliche

Gegenteil dieses Satzes: gerade die modernsten

wissenschaftlichen Erkenntnisse auf dem

Gebiet des Seelenlebens haben es mit sich

gebracht, dass die Menschen von heute

(trotz ihrer höheren Schulbildung) in ganz
anderen, vollendeten Formen ihrer Freiheit
entkleidet werden als früher. Der Mensch hat

durch die Erforschung der psychologischen
Gesetzmässigkeit gelernt, auch seelische

Wirkungen grossen Stils zu „machen" —
heute wird der Volkswille nicht mehr beein-
flusst, sondern erzeugt, und der hochgezüchtete

Erkenntnisapparat des Menschen dient
nur mehr dazu, diesen totalen Rückzug aus
der wahren Freiheit seines Willens und seiner

Verantwortung zu begründen, zu rechtfertigen

und so noch sein eigenes Gewissen zu
verfälschen. Das sind letzte Konsequenzen,
gewiss, aber sie sind bereits nicht mehr Pro-

phetie, sondern geschichtliche Wirklichkeit.

282



Wissen bedingt Gewissen.

Diesen Feststellungen sich nicht verschlussen,

heisst nun nicht etwa: Schuld verteilen
und Schuldige suchen. Und noch weniger
heisst es: die Schule oder gar die Lehrer

als Einzelne oder als Gesamtheit anklagen,
dass sie solche Entwicklungen zu verantworten

hätten. Die Sdhule ist ein Kind ihrer Zeit
und deren geistiger Strömungen, und

Verantwortung tragen wir alle — nicht nur jene,
die an den Anfängen standen und das Ende

nicht sahen, sondern wir alle, die irgendwann

diesen Weg mitgetrottet sind, meist

aus sehr ehrwürdigen Gründen (wo
überhaupt begründet und nicht einfach Gegebenes

als unabänderlich genommen wurde).
Und selbst wenn wir nicht einmal solche
persönliche Mitschuld hätten: in geschichtlichen
Abläufen wird nicht nach Schuldigen gefragt;
da tragen die Nachwachsenden und
Nachgewachsenen in jener ausgleichenden
Gerechtigkeit, die zwar uns für die Vergangenheit,

aber auch die Zukunft wieder für uns büs-

sen lässt, immer das Erbe derVorausgegange-
nen und nur zum wenigsten ihr eigenes Erbe.

Die persönliche Schuld aberfür uns beginntda
— und mit ihr die persönliche Verantwortung

— wo unser Gewissen uns Schäden und

Gefahren ahnen, unser Wissen sie uns erkennen

lässt, und wo wir trotz diesem Wissen und

Gewissen so tun, als ob wir nicht wüssten. In

gutem Glauben Verhängnisvolles tun, ist

tragische Schuld — es sehenden Auges tun, nur

aus Scheu vor Kampf und Widerwärtigkeit
und Widerstand, wäre unverantwortbar.
Also gebietet das Wissen wiederum unserem
Gewissen: Halt! Dieses Haltgebieten hat aber

zwei unmittelbare Folgen: die erste, dass wir
uns nach der Ursache fragen, die unser
Gewissen bewog, sein „Bis hierher und nicht
weiter" zu sprechen, und diese Frage bedeutet,

dass wir mit dem Aufwand unseres
gesamten Wissens, unserer gesamten Erfahrung
von unserem Standort des Anhaltens aus
zurückschauen auf den hinter uns liegenden
Weg, um an ihm, unseres Zieles uns erin¬

nernd, zu erkennen, ob und in welcher Richtung

wir fehlgegangen sind: — die zweite
Folge, die das Haltgebot unseres Gewissens

uns aufnötigt, ist die Schau auf das, was vor
uns liegt, und die Erwägung, wie wir am
besten unser Ziel erreichen.

Ein Bild.

Der Lehrer, der Erzieher, der sich diese

Fragen rück- und ausschauend stellt, befindet
sich in einer ähnlichen Lage wie der
Bergführer. Er hat vielleicht schon viele Wanderer
auf den Gipfel geführt und oft, wenn auch

nicht immer, den gleichen Weg. Er mag
Wege kennen, die sich in einer bestimmten
Jahreszeit weniger und andere, die sich da

besser eignen. Er ist vielleicht einmal auf

einen neuen Weg aufmerksam geworden
oder hat ihn gar selbst gefunden, ist
möglicherweise wieder zum alten, vielbegangenen

Pfad zurückgekehrt, um wieder eine

neue, vielleicht ob ihrer Aussichtsmöglichkeiten

lockendere Lösung zu entdecken, die
den Umweg zu lohnen schien. Aber
vielleicht steht er eines Tages, nachdem er oft
schon diesen Weg geschritten, vor der
Tatsache, dass der Weg abgeschnitten ist durch
ein Naturereignis, eine Steinlawine, einen
Felsabbruch — und nun kann es sein, dass

der oft begangene Weg auf einmal nicht
mehr zum Ziel führt, dass da mitten im Weg
ein Abgrund sich aufgetan hat. Vielleicht
führt sogar noch ein schmaler Saumpfad an

der Steilwand entlang, nur zum Teil ist der

Weg abgebröckelt. Vielleicht würde er selbst
als Kundiger sich noch über diesen Steig

wagen, aber er kann es nicht mehr
verantworten, solche diesen Weg zu führen, die
sich ihm anvertraut haben, dass er sie auf den

Gipfel geleite. Und nun wird er wieder ein

Stück zurück müssen, bis er wieder auf altem,

tragendem, gutem Boden steht. Denn wichtiger

als das Wagnis des Sportes ist dem

Bergführer die Sicherheit derer, die er führen

muss. Gewiss: er kann ihnen nicht

ersparen, dass sie sich plagen, am Ende sogar
das Letzte hergeben müssen — sie müssen

283



selber steigen und schnaufen und schwitzen
und sich anstrengen — aber der Bergführer
steigt mit ihnen mit, plagt sich mit ihnen,
aber auch für sie, zeigt ihnen den rechten
Tritt, den notwendigen Griff, hält sie am Seil,
wird gütig und nachsichtig, ermutigend und

anspornend, aber auch energisch, und in

Momenten, da viel auf dem Spiele steht,
auch unerbittlich sein. Und er kann und darf
das, weil er weiss: ich führe sie den rechten

Weg und auf diesem Weg werden sie ihr
Ziel erreichen: den Gipfel.

Die Frage nach dem Ziel.

Aber hier, bei der Frage nach dem
richtigen Weg, entscheidet sich nun — um vom
Bilde auf unseren Gegenstand zurückzukommen

— auch, ob wir Klarheit haben über

unser Ziel. Und da ist nun der Bergführer
eigentlich in der besseren Lage als der Lehrer:

jener weiss genau, wohin die sich ihm

Anvertrauenden geführt sein wollen — dieser

muss es selbst bestimmen, selbst bestimmen
den Sinn der Schule: denn die, welche er
führen muss, haben nur eine unklare
Vorstellung von diesem Ziel, und das mit Namen
benennbare Ziel (der Beruf) ist bei den meisten

zudem noch sehr verschieden; ja die
Vorstellung vom eigentlich gewollten Ziel ist

meist auch bei denen sehr unklar oder doch
unvollkommen, die dem Lehrer ihre Jugend
zur Führung anvertrauen.

DieJugendselbstist allzumeist nur

von einem grossen allgemeinen Hunger nach

viel, mehr, immer mehr Neuem erfüllt — und

es liegt in der Natur auch des Appetits, dass

ihm das Schmackhaftere dabei lieber ist als

das weniger Wohlschmeckende und das

Naschbare lieber als das, was geduldig
gekaut sein will; also das ist weder schlimm,
noch tragisch.

D i e E I t e r n haben vielfach irgend einen
Wunschtraum von Beruf, der gar nicht

immer auch der Wunsch des Kindes werden

muss, aber ihnen genügt zumeist die gute
und gründliche Unterweisung in allen
geforderten Lehrfächern — und das ist schon ge¬

fährlicher und wird bedenklich, wenn das

Elternhaus gar noch auf demStandpunkt steht,

die Schule habe lediglich die technisch-fachliche

Unterrichtung in dem, was man
„Allgemeinbildung" heisst, zu leisten und alles
andere ginge sie nichts an.

Und die Hochschule, die den jungen

Menschen endlich zur spezialisierten
Fachausbildung empfängt — denn darauf

muss sie sich heute fast ausschliesslich
beschränken — verlangt im Wesentlichen nur:
gebt uns mit guter Allgemeinbildung und mit

geschulter Aufnahmefähigkeit ausgestattete
Abiturienten, damit wir mit unserer auf die
Berufswahl des Einzelnen abgestellten Spe-
zialschulung gleich in medias res gehen können!

Und wer wüsste nicht, dass heute das

Spezialstudium jedes beliebigen Berufs eine
solch alle Kräfte anspannende und benötigende

Angelegenheit geworden ist, dass es

allein zumeist alle geistigen und Nervenkräfte

in Anspruch nimmt?

Die Täuschung über die „Bildung".

War nun also die Primär- und Mittelschule

nichts anderes als ein Fütterungsplatz

mit Fächern der sog. „Allgemeinbildung",

nicht mehr als eine Stätte, in der

man Sprachen, Mathematik, Geschichte,

Geographie, Naturkunde usw. in elementaren

Formen kennen lernen konnte, war
sie nicht bereits Charakter- und das ist

Menschenbildung, so wird die Hochschule
einen jungen Menschen empfangen, der

zwar bestenfalls in vielen, an sich wissenswerten

Dingen Bescheid weiss, aber sie

wird eben keinen allgemein
gebildeten Menschen empfangen.
Der junge Mensch wird so zum Besuch der

Hochschule hergerichtet — meinetwegen:
ausgebildet — worden sein, aber er wird nun
auch auf der Hochschule allzuleicht nur eine
Stätte sehen, in der das allgemeine Wissen,
das er von den Dingen besitzt, zu vermehren,

ja zu vertiefen ist — aber er wird nicht
das Bedürfnis haben, zu allem geistigen
Rüstzeug, das er nun empfängt, eine seelische

284



Haltung einzunehmen, eine geistige Beziehung

gewinnen zu müssen — und es wäre

nicht das erstemal, dass ein (an sich

hochintelligenter) Mensch die Hochschule ver-
lässt, ohne überhaupt zu wissen, dass er nun

erst das Rüstzeug erworben hat für ein seinen

geistigen Anlagen entsprechendes
menschenwürdiges Leben, sondern dass er
dieses Rüstzeug selbstals „die
Bildung" ansieht.

Wer vermöchte die Augen davor zu

verschliessen, dass jährlich viele hervorragend

ausgebildete Menschen von
den Schulen ins Leben treten, die aber

trotz dieser bewundernswerten Ausbildung

noch lange keine wirklich
„gebildeten" Menschen sind und es oft

— weil sie meinen, es schon zu sein —
nie mehr oder nur nach einem Leben werden,

dessen beste, verheissungsvollste.
aufgabengeladenste Jahre sie kaum
anders gelebt haben, als irgend ein Mensch
ohne ihre grossartige Ausbildung auch.

Die Verantwortung des Gebildeten.

Wer das Studium nur als die Voraussetzung

zu grösserem beruflichen, bürgerlichen,

gesellschaftlichen Erfolg aufgefasst
hat und nach Beendigung seiner Studienjahre

sich mit seinem rein beruflichen
Aufstieg begnügt — gleich, ob er nun dieses

Aufstiegs Ende früher und bescheidener oder

später und unersättlich erlebt —, wer aus

seiner höheren und vermehrten Kenntnis der
Welt, ihrer Bedingtheiten, Zusammenhänge,
Erfordernisse und Wirkungen nicht ein
diesem Wissen gleichstehendes persönliches
und allgemeines Verantwortungsbewusstsein
sich erworben hat, das wirklich seine private
und öffentliche Tätigkeit richtunggebend
bestimmt, der steht in seinem Menschenwerf
nicht höher als der, den er vielleicht als
„Proletarier" verachtet, weil jener „ewig
unzufrieden" sei, wie er gedankenlos
nachschwätzt — denn auch dieses „Gebildeten"
Leben und Werk war nichts anderes als die

„ewig unzufriedene" Jagd nach persön¬

licher Besserstellung, eigener und

nur eigener Nutzbarmachung seines

Wissens. Und als Repräsentant solcher

Lebensanschauung wird er durch sein Vorbild
der Züchter jenes von ihm verachteten „Pro-
letarierfums", das in seiner, mit der seinen

gleichen materialistischen Weltanschauung

nur ein verhindertes Bürgertum ist, wie er nur
ein verhinderter Proletarier wurde. Aber in

welchem Verhältnis steht der Aufwand eines
solchen Lebens zu seinem Ergebnis?

Wir sehen: Wenn das Ziel der Schularbeit

nur Ausbildung ist, wird das Ergebnis

nur Ausnutzung dieser Ausbildung sein.

Wenn das Ergebnis der Schulbildung ein
Mensch sein soll, der aus seiner höheren
Kenntnis aller Dinge ein höheres und

überpersönliches Verantwortungsbewusstsein
haben soll — und nur dadurch erhebt sich

der Mensch zur Menschenwürde — dann

muss die Schule mehr als Ausbildung, dann

muss sie Bildung vermitteln.

Wir wollen nicht kühne Behauptungen
aufstellen, wir wollen nur anregen, dass jeder
selbst schaue, welcher Typus von Menschen
heute überwiegt — und wir werden bald
sehen, dass der Weg, den wir lange
geschritten sind, nicht hinaufführt auf den Gipfel,

der die ewige Sehnsucht der Menschheit
bleibt. Und so drängt sie sich heute verwirrt,
stehen bleibend, nach neuen Wegen
suchend, auf den Pfaden und steht sich selbst

im Weg. Wer aber, wer wäre berufener,
unter den Ersten zu sein, die nach neuen
Wegen suchen, als jene, die durch ihre Berufung

und ihren Beruf unserer Jugend zu Führern

gesetzt sind?

Fragen an die Schule.

Wenn der geistig bestimmte, seelisch ver-
antwortungsbewusste Lehrer also heute vor
der Tatsache steht, dass wir zwar eine
unverhältnismässig höhere Zahl schulgerecht
ausgebildeter Menschen haben als je vorher,
aber auch die Einsicht zugibt, dass unser
gesellschaftliches und kulturelles Niveau im
Ernst nicht höherentwickelt zu nennen ist als

285



früher (wo noch in jedem Bürgerhaus nicht

nur Luxus, sondern echte Kultur und edhter
Geist zuhause waren), wenn er etwa die
Verflachung sieht, die auf allen jenen Gebieten
zu erkennen ist, in denen der Mensch seine
freien Stunden verbringt (angefangen von
der Literatur bis zu den Formen etwa des

Karnevals, in denen heute der Rummel, der
Betrieb an die Stelle geistvollen Witzes oder
der Aufwand an die Stelle der Idee getreten
ist), so wird er sich fragen dürfen, ob an
solchen Entwicklungen wirklich die Schule

gänzlich unbeteiligt sein kann und ob sie
unberührt davon weiterleben kann. Er wird sich

fragen dürfen, ob die Schule auf das
Geschlecht, das eben durch die Hände ihrer
Erzieher geht, Einfluss nehmen kann, um
diese heute sichtbaren Erscheinungen wieder

zu wandeln. Der Lehrer von heute wird aus

seiner Kenntnis der Jugend, die vor ihm sitzt,

gewiss nicht in den Fehler fallen, zu meinen,

mit Aufsatzthemen über klassische

Dramen oder Epen deren Freude an der Literatur
heben zu können, denn die Bildung einer
früheren Zeit bestand ja nicht in der
Modebeschäftigung mit der zeitgenössischen Literatur

(das gibt es auch heute gelegentlich
gegenüber etwa einem buchhändlerischen

„Schlager"), sondern sie bestand in dem

gepflegten Bedürfnis des
Menschen, sich mit den geistigen Erscheinungen
seiner Zeit überhaupt auseinanderzusetzen.

Und die heutige Unbildung — auch

weiter Kreise der sog. „Gebildeten" —
besteht darin, dass sie dieses Bedürfnis

nicht haben, weil es nicht gepflegt,
vielleicht nie geweckt wurde in ihnen, sodass

sie sogar vor den geistigen Erscheinungen

ihrer Zeit blind stehen oder sich einer —
natürlich ihrem Stand entsprechenden —
sehr vereinfachenden Schablone an-

schliessen um dann das gemeinschaftliche

Nachplappern irgendwelcher Parolen

als geistige Gemeinschaft auszugeben

und ernsthaft anzusehen.

Man kann mir einwenden, dass es
denkende Kreise doch wohl gäbe, und Kenner

werden sagen, es sei eine Tatsache, dass im
einfachen Volk oft mehr Interesse für

geistige Dinge zu finden sei — natürlich nicht

allgemein und überall —als bei denen, von
denen man es erwarten zu können meint.
Das ist richtig. Es beweist nur, dass der
Mensch heute so gut wie der Mensch früherer

Generationen die Sehnsucht nach

Erkenntnis in sich trägt. Wenn eine Ermüdung
solch gewaltigen Ausmasses eingetreten ist,

dass die bedrohlichen Erscheinungen sich

schon statistisch erfassen lassen, so liegt die
Ursache nicht etwa in der veränderten
Wesensbedingtheit des Menschen, sondern sie

liegt in der Ueberfütterung — man ist
versucht zu sagen: — der systematischen
Ueberfütterung des Menschengeistes mit Ballast,

den er eigentlich hasst, aber mitschleppen
muss.

Gefährdung durch die Quantität.

Und diese Ueberfütterung setzt nicht selten

bereits in der Schule ein und häufig schon
in frühen Jahren. Es verdiente wirklich nicht

nur gesprächsweise diskutiert, sondern ernsthaft

erwogen zu werden, ob die
Lehrpläne da und dort nicht in einem Masse

übersetzt sind, dass der normalbegabte
Schüler seine volle Zeit und Kraft nur dazu

braucht, den Stoff rein gedächtnismässig,
mnemotechnisch, gehirnmechanisch zu
bewältigen — von innerer Verarbeitung kann

da oft keine Rede mehr sein.

Aus einer Lateinnachhilfestunde, die ich

zu geben hatte, erinnere ich mich, dass ich

ersdhrak, in welchem Tempo die erste
Lateinklasse den Stoff bewältigte; in meiner

eigenen Schulzeit hatten wir für das gleiche
Pensum bestimmt um die Hälfte mehr Zeit;
und daneben musste der Schüler nach wenigen

Monaten eine zweite Fremdsprache
beginnen. Er hatte Mühe, nur zu lernen; zum
innerlichen Verarbeiten fand er nicht die Zeit.
Und auf meine Frage, wie denn die anderen
mitkämen in der Klasse, sagte er mir, d i e

286



meisten hätten private
Nachhilfestunden. Ich fragte mich: ist es

wirklich der Sinn eines Unterrichts, ein

Tempo zu halten, das einem Erwachsenen

nicht leicht fiele, und das nur mit Hilfe

allgemeiner Nachhilfestunden gehalten werden

kann?

Der Einwand der Siebung, dass

dadurch die Nachhinkenden, Minderbegabten

ausgemerzt werden sollen, ist so
verhängnisvoll wie nur möglich. Dieses Tempo
halten am leichtesten die reinen Gedächtnis-
künstler durch — die von Natur aus nicht
das Bedürfnis haben, etwas Neues zu
verarbeiten; jene also, die bestimmt nicht die
„Minderbegabten" sind, leiden wohl am
meisten darunter. Sie werden dank ihrer

Jugend die Hetze wohl durchhalten, aber
ihre Nerven werden bereits zu einer
täglichen Höchstleistung angespannt, die ihnen

einmal verhängnisvoll werden muss.

Und zu dem kommt oft genug noch die

Konkurrenz zwischen den
einzelnen Anstalten und die Groteske

ereignet sich, dass als „Ausleseschule"
angesehen wird, was auf dem Gebiet des

Sports als unsportliche Rekordzüchterei
bezeichnet werden müsste.

Und das Ergebnis? Die Siebung mag glük-
ken. Es mag auch — mangels Gegenbeweises

— die Ueberzeugung aufrecht erhalten
bleiben, dass wirklich die Untüchtigsten auf
der Strecke geblieben sind. Aber jene, die in

diesem Tempo durch die Mittelschule
gehetzt worden sind und dann noch die
Anforderungen der Hochschule kraft ihrer Jugend
hinter sich gebracht haben, werden am
letzten Tag ihres Schulbesuchs sich — be-
wusst oder unbewusst — schwören: nie wieder

Buch! Die sind sogründlichweg-
erzogen vom Geist, dass es Jahre

braucht, vielleicht ein Leben, vielleicht ein
besonders starkes Erlebnis, bis sie wieder zu
etwas Wertvollem greifen. Bis dahin ist ihnen

nur das Leichteste, Oberflächlichste gut
genug. Und sie sind also gerade dann, wenn sie

beginnen müssten, nun kraft ihrer Ausbildung
sich ins Leben hineinzubilden
mit Leib und Seele und Geist, bereits zu
müde dazu

„Erziehung ist das Ziel der Schul, nichts

anders."

Wenn man sich verstiegen hat, gibt es nur
ein Zurück zu einem Ausgangsweg; wehe,

wenn dies „Zurück" nicht mehr gelingt! Der

Ausgangsweg ist bestimmt Pestalozzis alte
Weisheit aus „Gertrud und Lienhard":
„Erziehung ist das Ziel der Schul, nichts
anders!" NichtQuantitätsrekorde,
nicht übertrainierte Gedächtnisse,

nicht Ueberfütterung
mit Ballast, der wie Blei mitgeschleppt
wird, bis man ihn — endlich — abhängen
kann!

Nicht Ausbildung allein kann
das Ziel der Schule sein, sondern Bildung
eines Menschen, der kraft dessen,

was in ihn hineingebildet wird an Wissen,
Erkenntnissen, Ahnungen, das Bewusstsein

empfängt, dass Wissen etwas Notwendiges
ist und eine Gabe ist, die verwaltet werden
will mit treuem Gewissen — Bildung eines
A/\enschen muss das Ziel der Schule sein, der
kraft der Unterweisung, die ihm zuteil wird,
zu der Erkenntnis kommt, dass jedes Wissen,
das er empfängt, in ihm und von seinem
Geist nachgebildet werden muss, und dass

jede neue Erkenntnis i h n bilden muss —
Bildung eines Menschen, der mit seiner und
durch seine Bildung auch innerlich wächst, so

weit wächst, dass aus seiner Bildung sich als

natürlicher Prozess seine Verantwortung sich

herausbildet, jene Verantwortung, die ihm

sagt: Du bist ob deiner „Bildung" nicht mehr,
aber du hast wegen ihr grössere
Pflichten gegen dich als Mensch

und gegen die Gemeinschaft
der Menschen.

Das allein ist Bildung — und aller andere
Betrieb ist es nicht. Denn nicht die Methoden,

sondern das geistige Ziel bestimmen

287



den Wert oder Unwert einer Bildungsarbeit.
Und ein geistiges Ziel ist nicht mehr erreichbar,

wenn das Gefäss zu klein ist für den
„Segen", der hineingestopft werden soll.
Dann rächt sich die Materie „Stoff", indem
sie überquillt und zum Fluch wird. Denn

auch das Wissen ist Materie,
solange es nicht beseelt wird
vom Geist, der allein zu bilden
fähig ist. Wo aber der Geist — und nicht

der Gehirnmechanismus — die Bildung
beherrscht, da weitet er mit seinem Wachsen
auch das Gefäss, das ihn empfängt — und es

werden weite Menschen aus solcher Bildung.
Die Menge allein aber weitet nicht. Sie lässt

die Enge enge sein und fliesst nur über
bis eine von Wissen triefende Welt in ihrer

eigenen Wissenschaft erstickt: in einer Sintflut

von Brei

Walchwil. Otto Michael.

Streit um Karl den Grossen
„Wir können der Welt nur gehören -— sagt

Moeller van den Bruck —, wenn die Welt uns

gehört. Der umfassende (universale) Mensch will
nicht nur von Menschen seinesgleichen, nicht

nur voh den eigenen Kampfgefährten und

allgemeinen Gesinnungsgenossen, sondern von
allen Menschen aufgenommen und verstanden
werden Es ist nur möglich, wenn er als

einzelner gesammelt in sich trägt, was in der
Menschheit um ihn her, im gesamten Leben, in

seinem ganzen Volk und Zeitalter zerstreut liegt."
Wie selten ein Deutscher hat Karl der Grosse

diese Aufgabe erfüllt, das Gemeingut der
deutschen Stämme vereint und die Grundlage für ein

deutsches Volk geschaffen. Daher ist es zu

verwundern, wenn just in unseren Tagen die schärfsten

Angriffe gegen das Lebenswerk Karls des

Grossen gerichtet werden, und zwar aus
nationalsozialistischen Kreisen, die in dieser machtvollsten

deutschen Persönlichkeit des frühen Mittelalters

nur den „Schlächter der Sachsen", den

Vernichter der deutschen Freiheit, den Sklaven

Roms erblicken wollen. Sehen wir uns diese drei

Vorwürfe ein bisschen genauer an.

I.

Der Ausdruck „Sachsenschlächter",
den man heute dem grossen Karl anhängt, ist

auf Rechnung des Blutbades in Verden an der

Aller zu setzen. Was man dem römischen
Reaktionär Sulla auf Grund seiner blauen Augen ohne

weiteres verzeiht, dass er 4000 gefangene Sam-

niten niedermetzeln 11 ess, ist bei Karl dem

Grossen, der aus staatsmännischen Erwägungen

handelte, ein schweres Verbrechen. Die Sachsen

hatten sich meuchlings erhoben und das

fränkische Heer, das zum Kampf gegen den gemein¬

samen Reichsfeind zog, am Suntel hinterrücks

überfallen, worauf der Gerichtstag von Verden

folgte. Dabei sollen nun 4500 freie Sachsen

hingemordet worden sein.

Natürlich steht uns darüber keine Urkunde

zur Verfügung, sondern nur Mitteilungen der

Mönchschroniken. Nachrichten über
Süntel und Verden finden sich in folgenden
Chroniken: Annales Amandi, Petaviani, Mosel-
lani, Chronicon Moissiacense, endlich die
Lorscher und die sog. Einhard-Annalen. Nur diese
beiden Annalen bringen bestimmte Angaben,
die andern reden nur ganz allgemein von einer
Schlacht, ohne eine bestimmte Zahl Opfer
anzugeben. Es bleiben also die Lorscher-Annalen und

die Einhard-Annalen, die allerdings nichts mit
dem berühmten Biographen Karls zu tun haben.

Die Lorscher-Annalen erzählen zunächst von
einem Sieg der Franken über die Sachsen

am Süntel. Darauf habe Karl rasch Truppen
zusammengerafft, sei bis Verden vorgestossen, wo
sich die Westfalen stellten und ihm alle Uebel-
tater (maleficatores), die beschuldigt wurden, die

Radeisführer gewesen zu sein, zur
Hinrichtung auslieferten. Die Zahl der Ausgelieferten
wird hier auf 4500 angegeben. Widukind, der

von allen als Hauptführer angegeben worden

war, hatte sich durch die Flucht der Auslieferung
entzogen. Die Lorscher-Annalen berichten
jedoch nicht, dass eine Hinrichtung wirklich
stattfand; die phrasenhafte Wendung kann sich nach

dem Wortlaut, wenn sie überhaupt etwas besagt,
ebenso gut auf die Auslieferung der Rädelsführer
beziehen. Sie enthalten also nicht bloss Unge-
nauigkeiten neben sachlichen, wertvollen
Mitteilungen, wie z. B. dem Vermerk, dass Gericht

288


	Bildung oder Ausbildung? : Die Sintflut von Brei...

