
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 24 (1938)

Heft: 7

Artikel: Kunst und Religion

Autor: Gratiadei, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mit der einen Hand in der Ewigkeit,
mit der andern Hackend, heimsend, zählend
und nicht die kleinste Minute verfehlend

von der dutzendstündigen Werktagszeit —

so stehst du, ein Bauer, der Erde genügend,
und doch schon den himmlischen Acker

pflügend."
W/7. U/r. Hilber.

Kunst und Religion
Ein Zwiegespräch mit einem Toten.

Kennen Sie den Bischof Johann Michael Sailer,
den Heiligen einer Zeitwende? — Nein? —

Wozu hat der moderne Mensch sein Lexikon?

„Sailer, Johann Michael, kathol. Theolog, geb.
17. November 1751 zu Aresing in Oberbayern,
gest. 20. Mai 1832 in Regensburg, wurde 1784

Professor der Theologie an der Universität
Dillingen, 1794 als angeblicher lliuminat seines

Amtes entsetzt, erhielt er sofort wieder eine

Anstellung als Professor der Theologie in Ingolstadt,

1818 zum Erzbischof von Köln bestimmt,
aber wegen Einspruchs der Kurie nicht ernannt,
wurde er in Regensburg 1821 Domkapitular,
1822 Generalvikar, 1825 Domprobst, 1829
Bischof. Sailer war der Hauptvertreter einer
innerlichen und dabei duldsamen Frömmigkeit
innerhalb des deutschen Katholizismus. Seine

.Sämtlichen Werke', 40 Bände, asketischen,

religionsphilosophischen, pastoralen und pädagogischen

Inhalts gab Widmer heraus. (Sulzb.

1830—42.)"

Wie es kam, weiss ich nicht mehr genau,
item, über Sinn und Bedeutung der Kunst
nachsinnend, treffe ich eines Abends mit dem grossen

Bischof Johann Michael Sailer, dem Asketen,
Religionsphilosophen, Seelsorger und Pädagogen

zusammen und kann nicht anders, ich muss
ihn anreden:

„Entschuldigen Sie, hochwürdigster Herr
Bischof, aber dürfte ich mir vielleicht eine Frage

gestatten: Wie kommt es nur, dass Sie neben
der Fülle der Arbeit, die Ihr hohes Amt und Ihr

ganz bedeutendes wissenschaftliches Schaffen

mit sich bringen, auch noch Zeit für die Kunst

erübrigen können, also für ein rein schöngeistiges

Gebiet, das doch eigentlich mit Askese,

Philosophie, Pastoration und Pädagogik nichts

zu tun hat und das doch nur höchst selten ein

Schaf Ihrer Herde zu interessieren vermag? Die

Kunst ist doch eine sehr nebensächliche
Angelegenheit im gewaltigen politischen, wirtschaft¬

lichen, sozialen und religiösen Geschehen

unserer Tage, im Grunde genommen nicht viel
mehr als ein Unterhaltungsgebiet überkultivierter

Sonderlinge. Und dann noch etwas: Glauben

Sie nicht auch, dass die Kunst letzten Endes

sehr negativ wirkt? Führen Poesie, Musik,
Malerei, Bildhauerei und Architektur — alles

zufällige Aeusserungen eines zeitbedingten
Geschmackes — schliesslich nicht zu einer
Verweltlichung der Kirche und zu einer Veräusser-

lichung der Religion, indem sie bloss den Sinnen

schmeicheln und damit die Seele vom einzig

grossen Ziel ablenken? Gefährdet man also nicht
mit etwas, das nicht notwendig und nicht
wesentlich ist, das einzig Notwendige und Wesentliche?"

Der grosse Bischof schweigt. Mir ist, er schaue

wie ein Seher tief hinein in den letzten Sinn aller

Dinge. Und dann beginnt sein Mund zu
sprechen, was seine Seele sah: „Die Religion steht

mit der Kunst in einem Bunde, der nicht zufällig

ist, nicht verabredet. sondern notwendig
und wesentlich, der nicht gestern entstanden,

sondern ewig ist. Heilige Kunst! Sie offenbart

das Leben der Religion nach aussen
Sie entzündet es in empfänglichen Gemütern."

Mir ist, ich hätte nicht recht gehört. Der
Gedanke, dass die Kunst von Ewigkeit her mit der
Religion in einem Bunde steht, der notwendig
und wesentlich ist, der Gedanke ist zu neu, zu

gross, als dass man ihn ohne weiteres zu erfassen

vermöchte. Gewiss, es muss so ein, dass

alles wahrhaft Schöne göttlichen Ursprungs und
damit ewig ist; aber wie soll die Kunst das
Leben der Religion offenbaren, und in empfänglichen

Gemütern gar entzünden? Da geht der
Bischof wohl zu weit; das darf man unmöglich
wörtlich nehmen. Ich wende mich daher an den

grossen Gottesmann: „Hochwürdigster Herr
Bischof, zweifellos ist es so, dass die Kunst zu
einer Zeit, wo die Mehrzahl der Gläubigen
noch nicht zu lesen verstand, die Kunst die

263



Lehrtätigkeit der Kirche zu unterstutzen und zu

erleichtern vermochte, indem sie heiligste
Geheimnisse sinnfällig machte. Damit ist sie in der
Pastoration wohl eine sehr willkommene und

verdienstliche Helferin geworden aber das

hat mit Offenbarung und Entzündung von lebendiger

Religion doch eigentlich sehr wenig zu
tun."

Der hochwurdigste Bischof lächelt. Er mag
wohl an die „schwerhörigen" Apostel denken

und daran, wie sie ihres und seines Meisters
Lehren oft nicht zu folgen vermochten. Dann

sinnt er und spricht mit Worten, die aus Weisheit

und Gute fliessen. „Die Kunst ist nicht mehr

bloss Helferin der Religion nach aussen. Sie ist

nun auch Helferin nach innen. Beispiel: Dein

Auge offenbart die Liebe deines Herzens und

nimmt zugleich die Liebe des andern wahr.
Diese wahrgenommene Liebe des andern erhalt,

stärkt, erhöht wieder die deinige. So ist die
heilige Kunst gleichsam das Auge der Religion.
Sie offenbart ihr Leben und erhalt, stärkt, erhöh*

es. Und wie dem menschliches Leben, ich

meine das Leben der Liebe, mit deinem Auge
in einem zweifachen Bunde steht, so steht auch

das Leben der Religion mit der heiligen Kuns*

im Doppelbunde."

O, diese Philosophen! Wie schwer ist es oft,
den Sinn ihrer Worte zu erfassen! Doch ich

will drum ringen, morgen, spater; heute nur
noch das eine' „Hochwurdigster Herr Bischof,

aber, wenn die heilige Kunst gleichsam das

Auge der Religion ist, wie kann dann ein
Mensch Religion erleben, der jahraus jahrein
nichts mit Kunst zu tun hat? Und umgekehrt
Wie konnte jemand der Kunst in ihrem Wesen
nahe kommen, der keine Religion kennt, ja, die
Religion als solche verabscheut? Beweist nicht
die Erfahrung das Gegenteil? Fuhrt uns das
Leben nicht immer und immer wieder mit Leuten

zusammen, die sehr religos sind und mit Kunst

gar nichts zu tun haben, und mit andern, die
die Kunst vergöttern, aber die Religion austilgen

mochten?" Da schaut der greise Seher in

die Weite und spricht- „Sie" — die Menschen

— „können die Religion nicht von der Erde

tilgen, weil sie ewig ist. Sie können die heilige
Kunst nicht von der Religion trennen, weil der
Bund der Religion mit der Kunst ewig ist wie
die Religion selbst "

Wie? — Stellt dieser „Heilige einer
Zeitwende" die Kunst nicht unmittelbar neben die

Religion, als unabtrennbaren Bestandteil derselben?

Geht er da nicht viel zu weit? Und ich

wende ein „Gewiss, hochwurdigster Herr, ich

glaube auch, dass die Kunst auf die Dauer nicht
ohne die Religion bestehen kann; das heisst

aber noch lange nicht, dass die Religion nicht
ohne die Kunst auszukommen vermochte. Die

Religion kann nötigenfalls zweifellos auf Poesie,

Musik, Malerei, Bildhauerei und selbst auf die
Architektur verzichten, ohne dabei auch nur
etwas an Bedeutung und Kraft einzubussen."

Da lächelt der Bischof wieder, als erbaute
ihn mein Eifer fur das Primat der heiligen
Religion, dann leuchtet sein Auge, und er spricht
aus den Tiefen seiner Ueberzeugung „Eine
Religion, die diesen Bund mit den schöner
Künsten aufgibt, ist entweder zur Leiche geworden

oder steht mit sich selbst im Widerspruch."

Wie Hammerschlage fallen die Worte in

meine Seele. — So also sieht ein grosser
Bischof, ein Asket, Religionsphilosoph, Seelsorger
und Pädagoge die Kunst' Und wir, was wissen
und halten wir von ihr? Was tut die Volksschule,

um dem werdenden Volke Auge, Ohr und Herz
fur diese Kunst zu offnen und ihm ihre religiose
Bedeutung zum Bewusstsein zu bringen? So

viel wie nichts1 — Haben wir nicht die heilige
Pflicht, unsere Jugend dazu zu erziehen, dass

sie wahrer Kunst in Ehrfurcht zu begegnen
vermag und fähig wird, verderbliche Scheinkunst

zu erkennen und von sich zu weisen? Aber, —
oh, diese ewigen „aber", jedesmal, wenn der
Mensch die Flügel zu edlem Wollen schwingen
will, — aber gibt es heutzutage überhaupt noch

eine heilige Kunst? „Hochwurdigster Herr
Bischof, nur noch eine letzte Frage: Glauben Sie,

dass es heute noch eine heilige Kunst gibt? Ist

nicht selbst die religiose Kunst in Kirche und
Heim vielfach unheilig geworden, zum Teil gar
schmählich und verderblich? Und jubelt nicht
die Menge voll Begeisterung, wo der Freund

heiliger Kunst weinen mochte, wahrend sie
höhnt und spottet, wo er Grosses ahnt?"

Da legt sich ein weher Zug auf das Antlitz
des greisen Seelenhirten, und er spricht „Ich
weiss, dass die schonen Künste unheilig
geworden sind. Dies ist aber kein Wunder, denn
die schonen Künste sind des Menschen; sie

264



müssen sich also von ihrem angeborenen Ade!

gerade so weit entfernt haben wie die
Menschen selber. Oder mit andern Worten: Die

Menschen sind von der Idee der Kunst gerade
so abgefallen wie von der Idee der Religion.
Wenn das Ganze abwärts stürzt, so stürzen auch

die Teile mit."
So sprach der Regensburger Bischof Johann

Michael Sailer, der Heilige einer Zeitwende,

vor gut hundert Jahren. Was kümmert viele,
und was weiss unsere Jugend, das Volk der
Zukunft davon, dass die Kunst mit der Religion
in einem Bunde steht, der nicht zufällig ist,

nicht verabredet, sondern notwendig und
wesentlich, nicht gestern enstanden, sondern ewig!
— Und wissen wir auch, wozu diese Erkenntnis

unsere Schule verpflichtet?
P. Hieronymus Gratiadei.

Mittelschule
Ueber die geometrischen Grundsätze*

Hilbert teilt die Axiome zur bessern Ueber-
sicht in fünf Gruppen ein. Jede Axiomgruppe
drückt gewisse zusammengehörige
Grundtatsachen unserer Raumanschauung aus. Die

untenstehende, vollständige und worfgetreue
Wiedergabe ist der neuesten 7. Auflage der

„Grundlagen der Geometrie"
(Verlag Teubner, Leipzig) vom Jahre 1930

entnommen worden. Der Wortlaut weicht
an einigen Stellen wesentlich von den

Formulierungen der früheren Auflagen ab.

Das
Axiomsystem der Geometrie.

(Nach David Hilbert, Göttingen.)

Die Axiomgruppe I: Axiome der Verknüpfung.
I 1. Zu zwei Punkten A, B gibt es stets eine

Gerade a, die mit jedem der beiden
Punkte A, B zusammengehört.

I 2. Zu zwei Punkten A, B gibt es nicht
mehr als eine Gerade, die mit jedem
der beiden Punkte A, B zusammengehört.

I 3. Auf einer Geraden gibt es stets wenig¬
stens zwei Punkte. Es gibt wenigstens
drei Punkte, die nicht auf einer Geraden

liegen.
I 4. Zu irgend drei nicht auf ein und dersel¬

ben Geraden liegenden Punkten A, B, C

gibt es stets eine Ebene a, die mit jedem

* Siehe Nr. 6.

der drei Punkte A, B, C zusammengehört.
Zu jeder Ebene gibt es stets einen mit ihr

zusammengehörigen Punkt.

I 5. Zu irgend drei nicht auf ein und der¬

selben Geraden liegenden Punkten A, B,

C gibt es n i c h t m e h r als eine Ebene,
die mit jedem der drei Punkte A, B, C

zusammengehört.
I 6. Wenn zwei Punkte A, B einer Geraden a

in einer Ebene i liegen, so liegt jeder
Punkt von a in der Ebene a.

I 7. Wenn zwei Ebenen a, ß einen Punkt A

gemein haben, so haben sie wenigstens
noch einen Punkt B gemein.

I 8. Es gibt wenigstens vier nicht in einer
Ebene gelegene Punkte.

Die Axiomgruppe II: Axiome der Anordnung.
II 1. Wenn ein Punkt B zwischen einem Punkt

A und einem Punkt C liegt, so sind A,
B, C drei verschiedene Punkte einer
Geraden, und B liegt dann auch zwischen
C und A.

A B C

—o o o
II 2. Zu zwei Punkten A und C gibt es stets

wenigstens einen Punkt B auf der
Geraden AC, so dass C zwischen A und B

liegt.
A C B

—O O O

II 3. Unter irgend drei Punkten einer Gera¬

den gibt es nicht mehr als einen,
der zwischen den beiden anderen liegt.

265


	Kunst und Religion

