
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 24 (1938)

Heft: 5

Artikel: Nicht versetzt...

Autor: Baumgartner, Else

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wunderbare, 12 Betrachtungen über die
Religion, 1930; Philosophie als Abenteuer des Geistes,

1930; Wege und Irrwege der Erziehung,
3. Aufl. 1931; Idealistische und realistische

Pädagogik, 1931; Stellungnahme zur Psychoanalyse.

Die 4. Periode ist die der theoretischen
Philosophie, seit 1932 mit den Schriften:
Das Wesen der Philosophie, 1934; Wider den

Ungeist, 1935; Möglichkeit und Grenzen der
Erziehung, 1936.

Bei all dem kommt es Kamm hauptsächlich
darauf an, die Entwicklung Häberlinscher Formulierung

durch die 4 Perioden hindurch herauszuarbeiten.

Die ungeheure Arbeit wird erst dem
klar, der über das Verzeichnis der Belegstellen
hinaus, anhand des Sachregisters die Entwicklung

einzelner Probleme verfolgt, z, B. die
Stellungnahme Häberlins zur Psychoanalyse, zur
religiösen Erziehung und zum Religionsunterricht,
zu den Erziehungszielen und den Formulierungen

in den verschiedenen Perioden.
Wer die vorliegende Dissertation unter diesen

Gesichtspunkten einmal durcharbeitet, sieht
deutlich den Unterschied zwischen der ersten

Dissertation über Häberlin: Rudolf Priss:

Darstellung und Würdigung der philosophischen,
psychologischen und pädagogischen Probleme
Paul Häberlins, Hannover 1932, und der Arbeit
Kamms.

Wenn es auch nicht möglich ist, im einzelnen
die dargelegte Entwicklung zu überprüfen, so
haben wir doch eine Gewähr in dem interessanten

Umstand, dass hier ein Schüler das Werk seines

Lehrers unmittelbar unter dem Auge des
Meisters darzustellen versucht hat. Freilich ist

damit auch weitgehend der Mangel einer
kritischen Darstellung gegeben. — Der Anhang

bringt eine ausführliche Zusammenstellung der
Schriften Häberlins in 94 Nummern. Dagegen
dürfte die Zusammenstellung der Aufsätze und
Rezensionen über Häberlin mit 37 Nummern,

wenn sich der Autor auch nur auf die ausführlicheren

beschränkt, nicht ganz vollständig sein.

Anlässlich des 60. Geburtstages wird man die
Arbeit von Kamm nur aufrichtig begrüssen können,

mit dem Wunsche, dass die vorliegende
Einführung rn das Häberlinsche Schrifttum erst
recht zu dem Studium der Schritten Häberlins
selbst führen mögen. 1. Spieler.

Nicht versetzt.
Wie schwer oft ein Schulsack sein kann!

Wie lang ein Weg — wie müde ein Schritt!
Der Schüler ist nicht in die höhere Klasse

versetzt worden und muss nun diese Nachricht

den Eltern heimbringen.
Er kennt seine Eltern. Wie wird der Vater

schelten, vielleicht hart strafen! Und die
Mutter? Ihre traurigen Augen schauen ihn

vorwurfsvoll an — sie kehrt sich ab, um die
Tränen nicht sehen zu lassen. Das aber ist

die schwerste Strafe. All dies stürmt jetzt
auf das heranwachsende Kind ein, und je
nach dem Grade des Vertrauens zu den

Eltern, je nach dem Verständnis oder der

Gleichgültigkeit wird sich die Stimmung des

nicht versetzten Schülers äussern.

Sicherlich meinen es die Erzieher gut mit
ihrem ernsten Mahnen, ihren Vorhaltungen:
Aus dir wird im ganzen Leben niemals etwas
Rechtes Und doch! Welch ein Mangel an

Verständnis, welche Kurzsichtigkeit äussert

sich in dieser so beliebten Schwarzseherei

im Hinblick auf die Zukunft des Kindes! Die

phlegmatischen, leichtsinnigen Kinder lassen

sich wohl selten durch solche Worte aus dem

Gleichgewicht bringen; allein die sensiblen,
nervösen Schüler leiden oft unsäglich unter
solchen Aeusserungen.

Warum gibt dem Schüler das Nichtver-
setztsein innerlich so viel zu tun? Weil es
ihm an genügendem Vertrauen fehlt, weil er
Furcht hat, vor die Angehörigen zu treten.
Jedes Kind braucht ein vorsichtiges Eingehen
auf seine Seele und Verständnis für seine

Eigenart.

Es mag für viele Eltern gewiss sehr schwer
sein, Hoffnungen und Wünsche begraben zu
müssen. Allein wir müssen auch unsern
Kindern Gerechtigkeit widerfahren lassen: sie

tragen nicht allein unser Blut, sondern auch

170



das unserer Ahnen in sich. Auch ist das

„Nichtversefzfsein" noch lange kein Beweis

dafür, dass etwa aus dem Buben oder dem
Mädchen „nichts wird". Wie viele Kinder,
die von ihren Erziehern als unfähig hingestellt
wurden, sind später im praktischen Leben

tüchtige Menschen geworden!
Man sollte einem Schüler niemals seine

Dummheit, seine Unbegabtheit vorhalten, er
wird schliesslich selbst daran glauben und

verlernen, die Schwingen zu gebrauchen.
Dem jungen Menschen wird dadurch das

blühende Dasein vergiftet: man verleidet
ihm alles Streben nach Idealen.

Es muss ihm im Gegenteil Vertrauen zur

eigenen Kraft gepredigt werden; es muss

ihm in verständnisvoller Weise geholfen
werden, seine verborgenen Kräfte zu
entdecken. Wenn wir unserer Jugend die
erhabensten Ziele als erreichbar hinstellen,

wenn wir uns mehr an die guten und edlen

Eigenschaften des heranwachsenden
Geschlechtes wenden, — wenn wir mehr
Anerkennung für den guten Willen haben, dann
wächst auch wieder Mut in der jungen Brust.

„Nicht versetzt sein" — ist nicht
gleichbedeutend mit „unfähig" sein. Darum dürfen

wir keine Tragödie daraus machen, die
die Jugend unserer Kinder überschattet und
sie erst dadurch für das Leben unbrauchbar
macht.

Kriens. Else Baumgartner.

Wie man den Arbeitslosen helfen kann
Es tut dem Arbeitslosen am meisten weh,

wenn man ihn nicht versteht, wenn man ihn als

weniger wertvoll als die Verdienenden ansieht.

So schreibt mir einer:
„Kommt man aut die Strasse, so schaut man einen

so blöd an, als wollte man sagen ,Du fauler Kerl'

oder so etwas. Diese Leute haben keine Ahnung,
wie es einem ist. Das drückt mehr, als wenn man

einen Zentner den ganzen Tag tragen müsste. Sie

verstehen einen nicht, vor allem die Aelteren, die
noch nie arbeitslos waren. Wagt man einmal etwas

zu sagen, so heisst es bald: ,Du bist ja arbeitslos,

was willst Du; schau doch zuerst nach Arbeit.' So ist

man allen im Weg, sobald man nicht mehr verdient.

Zu Hause bekommt man keine rechte Antwort. Man

denkt immer wieder, dass man ja froh sein muss,

wenn man nur zu essen bekommt. Man findet sich

einfach überflüssig, nutzlos, zeitverschwenderisch, ist

mit sich selber nicht mehr zufrieden und grübelt den

ganzen Tag. So kommt es, dass man dann einmal
in ein Restaurant geht, um die Sache etwas zu

vergessen, und wieder schauen einen die Leufe gross
und vorwurfsvoll an, auch wenn man von einem
Kollegen eingeladen ist."

Dass der Arbeitslose unter seinem Schicksal

leidet, beweist gutes und gesundes Empfinden
und zeigt auch den Wert der Arbeit, deren
Verlust ihm weh tut.

Ich glaube, viele von uns müssen auf diesem
Gebiet zu andern Anschauungen kommen, wenn
wir an der Ueberwindung der Not mithelfen

wollen, wie es jedes Menschen Pflicht ist. Wir
sind mehr oder weniger vermaterialisiert. Wenn

wir es uns schon nicht eingestehen, schätzen

wir im Alltagsleben doch vor allem die Güter,
die man sieht, zählen und berechnen kann:

Geld und Erfolg, jene «Schätze, die Rost und

Motten verzehren». Aus der gleichen materialistischen

Einstellung wächst anderseits die Gefahr

des Arbeitslosen, sich aufzugeben. «Was will
ich noch arbeiten? Ich verdiene ja mehr beim

Stempeln!» Oder die Beschämung, beim
freiwilligen Arbeitsdienst nur einen Franken Barlohn

im Tag zu verdienen.

Die Arbeit als solche wird von manchen nicht
mehr gewürdigt. Wir bemerken auch hier, wie
sich das Heidentum in unsere Kultur schleicht.
Das Christentum schätzt die Arbeit nicht nach

ihrem Erfolg, sondern nach ihrem innern Wert.
Es kommt beim Christen nicht in erster Linie
darauf an, was er macht, sondern warum
und wie er es tut. Auch im Leidtragen und

Dulden liegen für ihn die grössfen Werfe.

Das gilt auch für den Arbeitslosen, wenn er
warten, viel «schlucken» muss und oft anrennt.

Es erscheint mir gerade heute, wo das Bild
des Menschen allüberall missachtet wird, als der
Christen grösste Aufgabe, im Menschen wieder
den tiefen und göttlichen Wert zu würdigen.

Jeder weiss aus eigener Erfahrung, dass z. B.

171


	Nicht versetzt...

