
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 24 (1938)

Heft: 4

Artikel: Wahrhaftigkeit

Autor: Moos, Rudolf von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. FEBRUAR 1938 24. JAHRGANG Nr. 4

Wahrhaftigkeit
Die Wahrhaftigkeit ist eine Urforderung

der menschlichen Natur, die ihre Ansprüche
stets von neuem anmeldet. Sie ist das

Verlangen und Bestreben, der Wirklichkeit in

allem gerecht zu werden. Sie ist die
grundlegende Anerkennung des in seinem Recht,

in seiner Ordnung und in seinem Wert
Bestehenden. Sie ist die verantwortungsbe-
wusste Haltung gegenüber der Gemeinschaft,
das Gefühl der Ein- und Unterordnung in die
Gesamtheit, der Gerechtigkeit gegenüber
dem anderen. Alles Falsche ist ihr eine
unerträgliche Verleugnung der Wirklichkeit,
freventlicher Eingriff in die Natur der Dinge,
Irrweg, Verführung und Beginn des Chaos.

Wahrhaftigkeit ist die Forderung des

erkennenden Geistes und die Haltung des
moralischen Gewissens. Der Wahrhafte steht

offenen Auges vor der Wirklichkeit, auch

wenn sie bitter und hässlich ist; der Wahrhafte

besitzt Ehrfurcht vor jedem echten

Wert wie vor fremdem Eigentum; er schätzt

die Dinge richtig ein, in ihrem Wesen, in

ihrer Gestalt und Eigengesetzlichkeit, in ihrer

Bestimmung innerhalb des Ganzen, in ihrer

Stellung auf der Stufenleiter der geschaffenen

Güter. Vor ihm öffnet sich der Kosmos

der Werte, die Ordnung des Universums, der

Einklang der Wirkursachen, das Ineinandergreifen

der Naturkräfte und die Eintracht der
Menschen. Der Wahrhafte will die natürliche

Ordnung der Dinge nicht nur richfig erkennen

und bewerten, er will sich ihnen gegenüber

auch sachgemäss und gerecht verhalten.

Die Wahrhaftigkeit ist ebenso eine

biologisch-soziale wie eine psychologisch-logi¬

sche Grundtendenz der menschlichen Natur,

ja in gewissem Sinne aller Natur; denn die
nicht mit Vernunft begabte Natur bewahrt
ihr Dasein in einer unerschöpflichen
Verflechtung und Fülle; auch wenn sie scheinbar

zerstört, ist es Tod und Wiedergeburt

zu neuem Leben. Nur der Vernunftbegabte,

der Mensch, kann bewusst und
freventlich die Natur, die gesamte Ordnung,
das Recht zerstören.

Das ist es, was den Unwahrhaften
ausmacht: er zerstört, er leugnet und verneint,
er heuchelt und verbiegt, er ist ungerecht
und schadet, er wendet sich gegen den

Nächsten, gegen die Gesamtheit, gegen die
Wahrhaftigkeit und Wirklichkeit — aus

Eigennutz und Selbstsucht, aus einem falschen

Anspruch, aus böswilliger Gesinnung — er
zerstört. Dem Lügner fehlt die Ehrfurcht vor
der Wahrheit und den Werten, er ist ein
frecher Leugner der Wirklichkeit; dem
Verleumder fehlt die Liebe und die Gerechtigkeit

dem Nächsten gegenüber, er handelt
auf Kosten der anderen aus gemeiner Selbstsucht;

dem Volksverführer fehlt das Be-
wusstsein der Verantwortung; in blinder
Leidenschaftlichkeit, aus unbeherrschten Trieben,

aus Eitelkeit und Hochmut, aus Gewinnsucht,

aus Eifersucht und Neid, aus Hass und
Rache zersetzt er die Gemeinschaft. Den
Schaden trägt das Volk, die Familie und die
Jugend.

Aus der Erkenntnis dieser Gesinnung und
dem Anblick der durch sie in der Menschheit

bewirkten Verheerung begreifen wir
den Zorn Christi über alle Heuchelei und

129



Lüge. Der so milde Heiland, der die Kindlein

herzf, die Beladenen und Mühseligen
zu sich ruft, der Wohltaten spendend durch
die Lande zieht, die Kranken heilt und die
Lebensmüden tröstet, der die Armen im
Geiste und die Verfolgten selig preist und

zur Seligkeit beruft, dieser mildeste der
Menschen ist in seiner flammenden
Entrüstung, in seinem verletzten Gerechtigkeitsgefühl,

in seinem heiligen Zorn nicht
wiederzuerkennen.

„Weh euch, ihr Schriffgelehrfen und Pharisäer, ihr
Heuchler! Ihr gebt den Zehnten von Minze, Anis und

Kümmel, lasst aber die wichtigsten Forderungen des
Gesetzes ausser acht: Gerechtigkeit, Barmherzigkeit
und Treue. Dies soll man tun, das andere nicht
lassen. Ihr blinden Führer! Ihr seiht die Mücke und
verschluckt das Kamel.

Weh euch, ihr Schrittgelehrten und Pharisäer, ihr

Heuchler! Ihr haltet den Becher und die Schüssel

von aussen rein, inwendig aber lasst ihr sie starren

von Raub und Gier. Du blinder Pharisäer, reinige
zuerst das Innere von Becher und Schüssel, dann wird
auch das Aeussere rein werden.

Weh euch, ihr Schrittgelehrten und Pharisäer, ihr

Heuchler! Ihr gleicht übertünchten Gräbern. Von

aussen sehen sie zwar schön aus, inwendig aber sind

sie voll Totengebein und allem Unrat. So erscheint
auch ihr äusserlich gerecht vor den Menschen,
inwendig aber seid ihr voll Heuchelei und Schlechtigkeit."

(Matth. 23, 23—28.)

Das ist das Bild des Heuchlers, des Egoisten,

des Volksverführers, des bewussten

Lügners, das ist seine Verurteilung und die
Androhung der Strafe.

Dahin gehört auch das andere Wort
Christi:

„Warum versteht ihr meine Redeweise nicht? Weil
ihr mein Wort nicht hören könnt. Ihr habt den Teufel

zum Vater und wollt nach den Gelüsten eures Vaters

tun. Er war ein Menschervmörder von Anbeginn. Er

war in der Wahrheit nicht gefestigt, weil keine Wahrheit

in ihm ist. Wenn er lügt, spricht er aus dem Eigenen;

denn er ist ein Lügner und der Vater der Lüge."

Der Lügner wird von Christus dem
Menschenmörder gleichgestellt, weil er zerstört.

Freilich ist hier die grosse, verheerende,
volksverführende Verlogenheit gemeint;
aber auch die kleine Lüge des Alltags ist

gleichen Ursprungs, sie ist Leugnung der
Wirklichkeit und Missachtung des Rechts.

Aber neben dem zielbewussten Lügner,
dem listigen, verschlagenen, oft
grausammitleidlosen Egoisten gibt es noch den
andern Typus, den Phantasten. In ungenauer
Auffassung der Dinge und Verhältnisse, in

unbestimmter Zielsetzung betrügt der Phantast

sich zunächst selber; von Jugend auf

mangeln ihm die klaren Begriffe, die
lautere Gesinnung, die echten Gefühle; auch

er hat sich schuldhaft in eine Welt der
Illusionen eingelebt. Sein ganzes Wesen wirkt
unecht, verschroben, unaufrichtig und

überspannt. Es ist der Mensch der Phrase, des

äusseren Scheins, der Pose, der unbegründeten

Ansprüche und der Gespreiztheit. Auch

er ist unwahrhaftig, aber weniger in bewuss-

ter Lüge, als in seinem ganzen Wesen, das

den gegebenen Umständen keineswegs
entspricht, aber allmählich zur zweiten Natur
und diesmal zur Unnatur geworden ist. In

der harmloseren Form ist er die Karikatur
des Echten, ein Spielball der Spötter, die
Zielscheibe der Witzblätter und der
Schnitzelbänke; bei krankhafter Entwicklung wird

er zum lästigen, schwerheilbaren Besucher

des ärztlichen Sprechzimmers und letztlich,

wenn sich die unbeherrschte Phantasie zum
Irrsinn auswächst, zum traurigen Insassen

einer Heilanstalt und dies vielfach auf
Kosten der Allgemeinheit.

Aber die Allgemeinheit, die öffentliche

Meinung, der Charakter und die Gewohnheiten

eines Volkes, tragen selber an dieser

Entwicklung Schuld. Nicht nur der einzelne,
auch das ganze Volk kann sich allmählich,
wenn auch nicht notwendig in allem, nach

dieser oder jener Richtung eine schiefe
Haltung, einen grundlosen Anspruch, ein
unwahrhaftes, unnatürliches Empfinden
angewöhnen. Im Handel, im gesamten
gesellschaftlichen Gebaren kann sich eine Unauf-

richtigkeit der Lage, eine Unlauterkeit des

Wettbewerbes, eine Vortäuschung nicht
vorhandener Bedürfnisse, eine Vorspiegelung
frivol frisierter Bilanzen, eine hinterlistige
Bekämpfung einreissen, die sich in plötzli-

130



chen Zusammenbrüchen und Skandalen wie
eine Naturkatastrophe mit elementarer
Wucht und Roheit äussert, zumeist aber als

schleichendes Uebel die geschäftliche Moral,

das Verhältnis von Treu und Glauben,
die Sicherheit der Berechnung und des

Verkehrs, die ruhige, berufliche Entfaltung bis

in ihre Wurzeln lähmt, vergiftet und zerstört.
Nicht anders ist es mit der Presse, diesem
öffentlichen Gespräch, das aus einem
ehrlichen und ehrenhaften Organ der
zeitgeschichtlichen Berichterstattung, der politischen

Meinungsäusserung, der wirtschaftlichen

Mitteilung, der literarischen, künstlerischen

und wissenschaftlichen Anregung zu

einer gegenseitigen Täuschung, zu
geschäftlicher Attrappe, zu politischer Verfeindung,

zu sozialer Diskreditierung, zu
weltanschaulicher Verflachung, Verhetzung und

Demoralisierung führen kann. Selbst der so

heitere, gesunde, tatenfrohe Sport wird aus

seiner natürlichen Bestimmung als Erholung
des Geistes und Stärkung des Körpers zu
leidenschaftlichem Ehrgeiz, zu übertriebener,
gesundheitswidriger Rekordsucht, zu einem
Wettkampf, bei dem nicht mehr die Kräftigung

der Hauptzweck, die Disziplin der
erziehliche Faktor, die Fairness der gentlemanlike

Partner ist, der die Völker an den
internationalen Treffen wohl äusserlich mehr als

früher zusammenführt, sie im Verborgenen
aber trotz aller Friedensreden und gelegentlicher

persönlicher Kameradschaft auf den

Sportplätzen wie auf Schlachtfeldern mobilisiert

und gegeneinander ordnet.

Wir müssen uns der Verantwortung be-
wusst sein, die wir im sozialen und
vaterländischen Leben tragen. Schon die Kinder
müssen wir darum zu unbedingter Ehrlichkeit,

Aufrichtigkeit und Wahrhaftigkeit selbst

bei ihrem Spiel erziehen. Auch die kleine

Notlüge der Eltern wirkt auf das empfängliche,

noch nicht gefestigte Gemüt des Kindes

verführerisch und schädlich. Die Kinder

spüren und wissen es, wenn Vater und Mutter

auch untereinander nicht offen sind, wenn

sie sich in der Ehe hintergehen und die
Treue brechen. Wir müssen die Lehrlinge
in ihrem Beruf, im Handel und Wandel zu

unentwegter Redlichkeit erziehen und zur
Achtung vor den Verträgen. Der Strassbur-

ger Theologe Victor Monod hat in seinem

neuen Buche: „La devalorisation de l'hom-
me" oder „die Entwertung des Menschen"

vom „prekären Los" und vom „Tod der

Verträge" gesprochen. Wir müssen die
Schüler im Unterricht und in den Lehrbüchern,

wir müssen das Volk, uns selbst, auf
der Kanzel, bei Festreden, in Vorträgen und
Kursen die ehrliche Wahrheit sagen, die
geschichtliche sowohl als die aktuelle; wir
dürfen die Schäden und Mängel nicht
verschleiern und können trotzdem einen
gesunden, aufbaufreudigen Optimismus walten

lassen. Gott Dank ist unser Volk noch
bis in seine Wurzel hinein redlich. Wir
entrüsten uns noch über den raffinierten
Betrug, über die Geschäftsskandale, über den

Vertragsbruch und alle Verlogenheit. Aber
auch unser Mark, das MaH< unseres Volkes
ist angefressen; wir haben zu viel gesehen
und erfahren in einer bösen Lebensschule.

Aber es ist noch Zeit — und hier setzt der

Optimismus ein — wenn wir die gesunden
Kräfte, Grundsätze und Sitten unserer alten
Demokratie, die auf das Wohl des Volkes,
der Gesamtheit wie des einzelnen, bedacht
ist, erkennen, achten und hochhalten, wenn
wir die Augen öffnen und den gesunden
Sinn, den Menschenverstand, bewahren, uns
nicht durch gleissende Reden und Versprechen

täuschen lassen; dann werden wir die
alte Eidgenossenschaft auch durch diese Zeit
der Lüge, der gemeinen Selbstsucht und der
brutalen Macht hindurchretten. Die Lüge
aber, der Geist der Zersetzung und der
Verneinung müsste sie zerstören. Vor diesem

neuen Untergang der Eidgenossenschaft
errette uns das sittliche Bewusstsein, errette
uns das noch immer tief in unserem Volk
verankerte Christentum.

Basel. Rudolf von Moos.

131


	Wahrhaftigkeit

