
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 24 (1938)

Heft: 2: Grundsätzliches und Praktisches zur vaterländischen Erziehung

Artikel: Grundfragen der Erziehung in unserer heutigen Demokratie

Autor: Wick, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fügen liesse, so würde diese Nation aufgehört

haben, menschlich zu sein.

Es folgt aus dem Gesagten, dass

humanistische Bildung durch nationale Erziehung

zu vervollständigen ist. Je „humanistischer"
die Bildungsarbeit gestaltet wird, umso
gebieterischer verlangt sie Berücksichtigung
nationaler Eigenart. Nur so vermag die
humanistische Bildung Persönlichkeiten zu

formen, die die konkrete Wirklichkeit der

Gegenwart bejahen und ihrer persönlichen
Sonderaufgabe im Gesamtbereiche der
Kultur gerecht werden.

Echter und gesunder Humanismus, der
allzu individuellen Egoismus ausschliesst und

dennoch die Rechte der Einzelpersönlichkeit
achtet, ist etwas Grundverschiedenes vom

Neuheidentum der Renaissance. Der echt
humanistisch Gebildete achtet die Rechte

Gottes. In Gottes Willen erfasst er die
Ausgestaltung seiner Persönlichkeit als moralische

Pflicht. Christlicher Humanismus ermöglicht

sowohl ein auf gegenseitiger Achtung
beruhendes Verständnis wie auch eine die

Eigenart eines jeden Volkes und einer
jeden Volksklasse wahrende nationale Betonung

der Völker. Dieser doppelte Aspekt
darf im humanistischen Bildungsbemühen nie

aus den Augen gelassen werden. Ohne gut
nationalen Einschlag, der aus nationaler
Erziehung ersteht, würde Mittelschulunterricht
nie echt und voll allgemein menschlich,
humanistisch sein.

Freiburg. P. de Munnynck, O. P.

Univ.-Prof.

Mittelschule

Grundfragen der Erziehung in unserer heutigen
Demokratie*

Die Aufgaben der katholischen

Mittelschulen.
I. Die Grenzen der Schulerziehung.

Alle Kultur- und Zivilisationswerte sind

heute in Frage gestellt, auch die Werte der
Schule, der Erziehung und Bildung. Wohl
meinte der grosse Erzieher des französischen

Volkes, Hippolyte Taine, dass das Schul-

und Erziehungswesen vielleicht der stärkste

und wirksamste aller sozialen Hebel sei,

Jedes Volk sieht in der Erziehung den mächtigen

Hebel staatlicher und nationaler

Formung, und die Phrase vom Schulmeister von
Sadowa, der den Krieg von 1866 entschieden

habe, wird in allen Variationen von an-

* Referat an der Konferenz kathol. Mittelschullehrer

vom 29. Dezember 1937, über die im nächsfen Heft

berichtet wird.

dem Völkern und Staaten übernommen. Der

Beweis von der Bedeutung der Erziehung
für das staatliche Leben wird aber doch erst
in staatlichen Krisenzeiten erbracht werden
können. In solchen Zeiten kann mit einem
Staate zugleich ein ganzes Erziehungssystem
zusammenbrechen, Kräfte werden offenbar,
die gar nicht aus der schulmässigen Erziehung

heraus deutbar sind und jenseits aller

bisherigen Erziehung ganz neue staatliche
Formen und soziale Gebilde schaffen. Die

kollektiveBildungs- und Erziehungsarbeit der
Schule kann durch eine staatliche und
geschichtliche Krisis völlig suspendiert, oder
in eine ganz andere Richfung gedrängt werden.

Auf alle Fälle zeigen Krisenzeiten deutlich

die Grenzen des pädagogischen
Einflusses.

Neu erstehende staatliche und soziale Prin-

62



zipien gestalten zuerst das Leben, bevor sie

in der Erziehung und Jugendbildung ihren

Niederschlag finden. Man kann immer wieder

teststellen, wie die weltgeschichtlichen
Veränderungen sich nicht nur nicht kraft der

Erziehung, sondern geradezu im Gegensatz
zu ihr vollziehen. Die ersten Christen hatten

eine jüdische oder heidnische, die Humanisten

eine scholastische, die Reformatoren
und Aufklärer eine katholische Erziehung
erhalten. Aber die geschichtlichen Mächte des

Lebens erwiesen sich stärker als die
Jugendeindrücke. Die umschmelzende Kraft der

Gegenwart überwiegt ebenfalls diejenige,
welche den Nachwuchs an die Vergangenheit

anglich. Die humanistische Bildung, in

der das deutsche Volk bis 1933 erzogen
wurde, brach unter der Wucht des
nationalsozialistischen Ansturmes wie ein Kartenhaus

zusammen. Bedeutete Goethe noch an

seinem 100. Todestag 1932 die grösste deutsche

Erziehungs- und Bildungsmacht
Deutschlands, so ist diese Macht heute
gebrochen. Mit einiger erlaubter Uebertrei-
bung kann man sagen, dass Horst Wesse!

heute in Deutschland mehr gilt als Goethe.
Es zeigt sich auch hier wieder, dass die

Bedeutung der schulmässigen Erziehung
nicht in ihrer originalen, sondern in ihrer
nachschaffenden Kraft liegt. Sie tritt in

Wirkung, wenn es gilt, die neuen Prinzipien
dauernd in den Lebensinhalt der Menschen
hineinzuarbeiten. Dazu ist nötig, dass eine
Reihe von Generationen mit diesen Prinzipien

systematisch gesättigt wird. Die Erziehung

bezweckt da die Angleichung der
Jugend an die neuen Verhältnisse und Prinzipien.

Das haben alle staatlichen Führer mit
Totalitätsansprüchen immer sehr gut begriffen,

angefangen von Calvin bis Mussolini
und Hitler. Sie benutzten oder benutzen in
der Tat das Schul- und Erziehungswesen als
stärksten und wirksamsten aller sozialen
Hebel.

II. Das Gymnasium als Lebensschule.

Angesichts dieser Tatsachen, von denen

auch der schweizerische Staat, die schweizerische

Nation und schweizerische Gesellschaft

nicht unberührt geblieben sind, stellt
sich die Frage nach den Anforderungen der

Zeit an Schule und Schüler, die Frage nach

dem Anschluss an das Leben auch für

unsere schweizerischen Mittelschulen. In un-
sern katholischen Mittelschulen lebt noch

durchaus das alte humanistische Bildungsideal

einer höhern allgemeinen Geistes- und

Charakterbildung, dem sich die Unterrichtsziele

der einzelnen Fächer unter- oder
einzuordnen haben. Die Frage ist nur, ob sie
fernerhin die Kraft besitzen, dieses Ideal
durchzuhalten. In Deutschland ist auch der
geistbedingte Humanist in das ganze nationalsozialistische

gefühlsbetonte Leben miteinbezogen

worden, das nicht mehr den Gesetzen
der Logik gehorcht, sondern den seelischen

Stössen der nationalsozialistischen Bewegung.

Wo das Gymnasium noch frei ist, wie
in der Schweiz, muss es sich durchaus als

eigentliche Lebensschule bewähren. Vom
Gymnasium her müssen die
Menschen kommen, von der
Universität her kommen nur
die Spezialisten. Gerade darum

muss sich das Gymnasium davor hüten,
Universitätsstudium spezialistisch vorwegzunehmen.

Man hat aber oft den Eindruck, dass

auch an unsern Gymnasien das Sachwissen

heute auf Kosten einer Zusammenordnung
der Erkenntnisse gefördert wird und dass

auch der Gymnasiast erzogen wird für die

„Treibhäuser blosser Intellektkultur". Unsere

Mittelschulen konnten sich dem äussern

Bildungstaumel unserer Zeit nicht entziehen.

Aus dem Geiste eines humanistisch-christlichen

Bildungsideals heraus hat das

humanistische Gymnasium weit mehr eine „uni-
versitas litterarum" zu sein, als die Universität,

die in ihrem Betriebe mehr einer „di-
versitas litterarum" gleicht. Gewiss steht

über der Bildungsidee des katholischen

Gymnasiums die Bildungsidee der katholischen

Universität. Aber für den einzelnen

63



Studenten ist an der Universität die Vermittlung

des Einzelwissens im Zusammenhang
der umfassenden katholischen Wahrheit
bereits bedeutend schwerer als am Gymnasium.
Selbst eine katholische Universität läuft heute

Gefahr, einer Vergötzung der isolierten
Wissenschaften zu verfallen. Unter dem Druck

der wirtschaftlichen Verhältnisse besteht auch

hier die Gefahr, das blosse Leistungswissen
auf Kosten der Harmonie der geistigen und

seelischen Gesamtfunktionen des Menschen

zu steigern. Vor allem aber herrscht gerade
im modernen nichtkatholischen Universitätsbetrieb

eine erschreckende Ratlosigkeit und

Ziellosigkeit. Die Universität hat hier den
hohen Gedanken der Universitas verloren.
Keinerlei Gesamtzweck, kein Bildungsplan,
kein Vervollkommnungsziel steht über der
Leistung der Einzelarbeit, so bewunderungswürdig

diese auch sein mag. Die nach

Universalität dürstende Jugend wird auf

Hungerration gesetzt, ihre geistig-sittlichen
Interessen werden spezialistisch verengt,
sodass das geistige Leben nicht mehr zum
Bilde werden kann, nicht mehr wirkliche
Bildung darstellt. Weil dieser Jugend eine
Totalitätsschau des Lebens versperrt war,
verfiel sie gerade im klassischen Lande der

Universitätsbildung, in Deutschland, dem

Totalitätsanspruch des Staates. Jugend
will irgendwie aus einer Ganzheit

heraus leben, bietet ihr nicht
die Bildung diese Ganzheit, dann verfällt
sie der Totalität des Staates, oder der Klasse,

oder schliesslich auch der Totalität des
Nihilismus.

III. Das Zenlralproblem der Mittelschule.

Die eigentliche Bildung fällt in die Vor-
Universitätszeit, in die Zeit der Schulung
am humanistischen Gymnasium, das formell
und materiell die Aufgabe der höhern
allgemeinen Geistesbildung zu erfüllen hat. Das

Gymnasium formt den Menschen, der fähig
werden muss, über das Spezialistentum
des Universitätsstudiums hinaus weiter am

eigentlichen menschlichen Bilde zu arbeiten,
sich selber weiter zu bilden. Vom Gesichtspunkt

der allgemeinen Bildung aus gesehen,
ist daher der Gymnasiallehrer wichtiger als

der Universitätslehrer, und wir haben
glücklicherweise auch Beispiele, dass um des

Bildungsideals willen Gymnasiallehrer eine

Berufung auf einen Universitätslehrstuhl
ablehnten. Der Hochschullehrer ist in erster

Linie Fachlehrer, Berufslehrer, Techniker des

Wissens. Die äussern Verhältnisse haben es

mit sich gebracht,dass dieUniversitäten nicht

mehr so sehr alma mater, Lebensspenderin,
sondern blosse wissenschaftliche Fabriken,

„Hochöfen der Doktorproduktion" geworden

sind. Sie sind eine Summe von
Lehrstühlen des Wissens, vermitteln aber keine

„summa" mehr. Um der Gefahr, die in einer
solchen Zersplitterung des Wissens liegt, zu

entgehen, muss der Mensch, der auf die
Universität kommt, bereits einen gewissen

Reifegrad besitzen. Ob das heutige
Maturitätszeugnis als Ausweis eines solchen

Reifegrades angesehen werden kann, darf in vielen

Fällen bezweifelt werden. Alle
Mittelschulreform muss von dieser

zentralen Frage nach der
geistigen u.n d s i 111 i c h e n A u s-
reifung des jungen Gymnasiasten

ausgehen. Die Reife besteht in

der Fähigkeit, die vielen Wissensdinge in

einem grossen Zusammenhang zu sehen,

ihnen die rechte Stelle in einem universellen

System zu geben. Ohne eine solche

Einordnung wird das Wissen im besten Falle zu

einem blossen Sachregister über ein Vielerlei

offizieller Gelehrsamkeit. Ein solches

Vielwissen kann geradezu zu einer Geistesstörung

führen, zu einer Schwächung und

Zersplitterung der geistigen Kräfte in einem
zwecklosen Ueberfluss an dargebotenen
Wissensstoffen. Bildung ist eben mehr als

Wissen, sie besagt Bereitschaft zu erkennt-

nismässigem Wissen und Aufnahme von
Wissen im Verhältnis zu dieser Bereitschaft.
Es braucht wohl nicht noch besonders be-

64



font zu werden müssen, dass ein Absolvent
der Mittelschule niemals als voll ausgereifter

Mensch diese Schule verlässt, sondern

dass „Reife" nur Disposition für die eigene
charakterliche und bildungsmässige
Vervollkommnung bedeuten kann.

Unsere katholischen schweizerischen

Gymnasien sind sicherlich von diesem

Bildungsideal durchdrungen und arbeiten im

Sinne dieses Ideals. In dieser Beziehung
kann man wohl kaum von einer Krisis unserer

Gymnasien reden. Das Problem liegt
nicht in diesem Ideal begründet, sondern in

der Frage der subjektiven Möglichkeit der

Verwirklichung dieses Ideals im heutigen
Schüler. Mittelschulreform ist nicht nur ein

Problem der Reform des Wissens, der
Zusammenschau, sondern vor allem ein

pädagogisches Problem, ein Problem der
Erkenntnis von den kulturellen und sozialen

Voraussetzungen, unter denen der Schüler

heute lebt. Ein Verkennen dieser
Voraussetzungen kann dann solche weltgeschichtliche

Ueberraschungen bringen, wie wir sie

im nationalsozialistischen Umbruch unserer

Zeit erlebt haben, der mit einem Schlag das

ganze humanistisch-christliche Bildungsideal
in Frage gestellt hat. Es handelt sich also

bei der Frage nach den Anforderungen der

Zeit an unsere Schule und Schüler nicht bloss

um die richtige Zusammenschau alles

Wissens, sondern praktisch vor allem um die

richtige Führung des Schülers zu dieser

Zusammenschau. Der heutige Gymnasiast lebt
viel weniger aus blossen Abstraktionen heraus,

als der Gymnasiast vor 20 und 30 Jahren.

Daher ist das Erziehungsproblem
an unsern Mittelschulen

vor allem ein Führerproblem.
Führung ist aber nur möglich, wenn die Führer

in der Schule, also die Vertreter der Autorität

selber nur im Namen von etwas Höherem

führen, dem sie sich unterwerfen. Jeder

gesunde Junge unterwirft sich gerne einer
solchen Autorität, wie er umgekehrt für eine

einseitige subjektive Unterstreichung der

Autorität kein Verständnis hat. Es handelt
sich also nicht darum, — wie es etwa Wyne-
ken versucht hatte, — dem Prinzip der

Gemeinschaft von Lehrer und Schüler das Prinzip

der Distanz und der Rangordnung zu

opfern. Allgemeine Kameraderie ist keine

Führung, und Demokratie in der

Erziehung ohne das Gegengewicht wahrer

innerer Aristokratie führt nur zur Zü-

gellosigkeit.

/V. Das Führerproblem im besondern.

Es ist kulturgeschichtlich interessant zu
sehen, — worauf einmal Fr. W. Foerster in

einer Gegenüberstellung der katholischen
und protestantischen Jugendbewegung
hingewiesen hat, — dass der katholische
Autoritätsbegriff mit mehr weltlicher

Freiheit und politischer Demokratie

verbunden ist, als der protestantische, der
der äussern staatlichen Autorität verfallen

war, namentlich in Preussen-Deutschland.

Gerade weil der Katholizismus in Bezug auf

die sittlich-religiösen Grundprinzipien eine

so unerschütterliche Autorität besitzt, kann

er in weltlichen Dingen mehr Freiheit

gewähren, als der Protestantismus, der sich

wegen der Vieldeutigkeit seiner Grundlagen
und Zielsetzungen desto fester an die

objektiven Normen der Staatsdisziplin anlehnen

musste. Aus diesem Grunde besteht

aber für den Katholizismus und die katholische

Führerschaft in Schule und Leben auch

eine erhöhte Verantwortlichkeit in der

Aufgabe der Ueberwindung der heutigen Kul-

turkrisis. Da gilt es vor allem, die Erziehung

nicht bloss als Einstellung des Willens in der

Richtung des Allgemeinwillens aufzufassen,

sondern im konkreten Fall den Charakter

gegenüber diesem Willen, der oft nichts

anderes ist als egoistischer Parteiwille, oder

Klassenwille, zu befestigen. Da heisst es für

den katholischen Führer, den Priester, den

Lehrer, den Politiker gegebenenfalls unpo-

65



pulär zu sein, statt der Krone das Kreuz zu

tragen. Vor allem für den katholischen Führer

gilt das grosse Wort des Rembrandtdeut-
schen: Leid ist mehr als Lust, Kreuz ist mehr
als Kranz. — Wer nichtdenMut hat
zur Unpopularität, dem fehlt
eine wesentliche Führereigenschaft.

Das wahre Führertum führt zum wahren

eigenen Willen des Geführten. Führen
heisst, einen sich selber finden

lassen, Der wahre Führer führt also

immer zur Freiheit, er geht immer darauf

aus, sich selbst entbehrlich zu machen. Der
Geführte fühlt sehr gut heraus, wo im Führer

diese Eigenschaften vorhanden sind, und

weiss er im Führer diese Eigenschaften, dann

gehorcht er ihm audi, nicht als Herdenmensch,

sondern aus innerer persönlicher
Veranlagung heraus, aus eigenem Willen.
Der bereits genannte Fr. W. Foerster macht

einmal mit Recht darauf aufmerksam, dass

wahres Freidenken nicht darin besteht, sich

von den Ansichten anderer frei zu machen,

sondern darin, sich von der eigenen
Beschränktheit zu befreien. Der führerlose

Mensch, der nur auf sich selbst angewiesen
ist, diskutiert mit allen seinen Begierden
und Launen und unterhandelt mit allen

Ansprüchen seiner Umgebung, und er merkt

gar nicht, wie sehr er der Herrschaft

der Aussenwelt und des Dämonischen in

seiner Innenwelt unterworfen ist. Von
dieser Herrschaft der Aussenwelt

und der dämonischen
Innenwelt hat der Führer den
Menschen zu befreien. Der Führer

muss selber in sich eine ererbte Kultur

besitzen, eine geistige Führung von

oben, nicht als blosse mystische Erfahrung

(Mystiker sind als solche keine Führer,

sondern bedürfen selber sehr der Führung!),

sondern in institutioneller Gebundenheit. In

dieser institutionellen Gebundenheit liegt

die grosse kulturelle Bedeutung der katholischen

Kirche.

V. Schule und schweizerische Demokratie

Neben diesem allgemeinen Führerproblem

gibt es noch ein spezielles, das sich aus
den Gegebenheiten der Zeit und des Ortes

ergibt, d. h. es gibt für uns noch ein spezielles

schweizerisches Problem. Die

Vorgänge in Deutschland haben gezeigt,
dass Bildungstheorien und Bildungsauffassungen

über Nacht zerstört werden können
und dass Bestand nur Erziehung und Zucht
haben. Erziehung und Zucht wurzeln nicht
in Theorien, sondern in den Gegebenheiten

des Volksganzen und seiner Geschichte.
Die Bildung darf sich nicht von diesem
Wurzelboden lösen, sondern hat in einem

Treueverhältnis zu Land und
V o I k zu leben, denen sie nicht nur zu
geben hat, sondern von denen sie noch mehr

zu empfangen hat. Mit Recht macht Walter
Guyer im Sammelband „Erziehungsgedanke
und Bildungswesen in der Schweiz" darauf
aufmerksam, dass höhere Bildung
nicht von der Treue gegenüber
dem Ganzen dispensiere, dass

sie nicht dazu da sei, um sich abzuheben,
Elite zu spielen, sondern sich einzugliedern
in höherer Verantwortung. Das heisst praktisch

für unsere schweizerischen demokratischen

Verhältnisse, dass Erziehung bis in die
höchsten Schulstufen hinauf ebenso wichtig
ist, wie Bildung. Volkserziehung als Haltung
und unverbrüchliche Treue zu Volk und Staat,

besser noch, zur eigentlichen Substanz

unseres Staates, zur Ausgleichung von
Mannigfaltigkeit und Einheit der schweizerischen

Nation ist auch für die Schule das wichtigste.
Dieser Ausgleich kann nicht durch blosse

Bildung, nicht durch blossen staatsbürgerlichen
Unterricht erzielt werden, Bildung ist noch

kein Garant für Haltung und Charakter. Das

Schwergewicht unserer schweizerischen

Erziehung muss daher auf die demokratische

66



Haltung gelegt werden, verstanden als

jenes Erbe, das die Schweizergeschichte un-

serm neuen Staate, der seit 90 Jahren

existiert, gegeben hat. Bildung und Erziehung
müssen auch hier zu einer Einheit werden,
und Bildung besagt hier Bildmachung
unserer Geschichte, Vergegenwärtigung

und Verlebendigung dieser
Geschichte. Ohne die Hereinnahme alles
Wesentlichen unserer Geschichte in unsere
Bildung wird der staatsbürgerliche Unterricht

nur zum Tummelplatz enger Parteiinteressen.

Mit Pestalozzi muss vor der blossen „Ver-
kopfung", vor der Scheidung von Herz,
Kopf und Hand gewarnt werden. Wenn diese
nicht zusammen emporgebildet werden,
siegen die „Verstandesbestien" und die
„Faustbestien", wie sie als Parteien, ohne das Herz
des Ganzen, sich sondern und bekämpfen
und das Ganze gefährden.

V/. Demokratie und Aristokratie; das

Beispiel der kirchlichen Hierarchie.

Als Faktum ist festzustellen, dass für
unsere Zeit und einen Grossteil unserer
sogenannten gebildeten Jugend eine K r i s i s

des demokratischen Denkens
besteht. Diese Krisis ist aber im Grunde
genommen eine Krisis der Führerschaft. Man
wirft der Demokratie Dekadenz vor und
macht sie für die Armut des Geisteslebens

verantwortlich. Man darf aber nicht vergessen,

dass es nicht nur eine Erklärung der
Dekadenz des Geisteslebens durch die
Dekadenz der Demokratie gibt, sondern auch

eine Erklärung der Dekadenz der Demokratie

durch die Dekadenz des Geisteslebens
und der blossen Formalbildung. Zuerst war
das Geistesleben verdorben und dann erst
das politische Leben, zuerst kam die geistige

Revolution und dann erst die politische,
und vor dem absolutistischen demokratischen

Dünkel des Volkes, bestand der
intellektuelle Dünkel der Gebildeten. Bevor das

Volk Klasse wurde, waren die Gebildeten

eine Kaste. Die Aristokratie wurde nicht von
der Demokratie gestürzt, sondern die Aristokratie

hat sich innerlich selbst aufgegeben.
Jedes politische System trägt seinen Zerstörer

in der eigenen Brust: das monarchistischkonservative

den Byzantinismus, das

republikanisch-demokratische die Demagogie.

Schmeichelei ist in beiden Fällen

das Gift, das die Kraft des Volkes verzehrt:

auf der einen Seite wird um die Gunst der

Fürsten gebuhlt, auf der andern Seite um

die Gunst des Volkes.

Carlyle hat um die Mitte des letzten
Jahrhunderts bereits das politische und soziale

Führertum unserer Zeit vorgezeichnet, als er
einmal bemerkte, dass es die wichtigste
Aufgabe der kommenden Zeit sei, d i e

unvermeidliche Demokratie
mit der ebenso unvermeidlichen

Aristokratie zu vereinige
n d. h. die notwendige Freiheit mit der

ebenso notwendigen Autorität. Demokratie

als allgemeine Gleichmacherei bedeutet
sicherlich eine erschreckende Dekadenz des

politischen, wie des geistigen Lebens.
Aristokratie als blosses Rassen-, Herren- oder
Uebermenschentum bedeutet aber das

nämliche. Es müssen daher Aristokratie und
Demokratie auf eine neue geistige Basis

gestellt werden, und dann ist auch eine geradezu

ideale Synthese von Demokratie

und Aristokratie möglich.
Eine solche Vereinigung von Demokratie
und Aristokratie findet statt, wenn das
demokratische Grundprinzip richtig formuliert
wird, und dieses Grundprinzip lautet: Alle
Menschen sind gleich geschaffen, nicht an
Form und Fähigkeiten, sondern an Anrecht,

sich zu entwickeln und zu den Berufenen

gezählt zu werden. Dieses Grundprinzip
ermöglichte es einem Holzhacker, der grösste
Staatslenker Amerikas zu werden. In der
aristokratisch - monarchischen Umwelt etwa
Deutschlands aber wäre Abraham Lincoln

nie zu dieser Auslese gelangt.

67



Demokratie in diesem angedeuteten Sinn

ist ein tief christliches Prinzip, beruhend auf

dem Dogma über die menschliche Natur.

Die Bewertung des Menschen im christlichen

Sinn hat sich daher auch in der Weltgeschichte

zugunsten des demokratischen

Anspruches ausgewirkt. Die katholische Kirche

ist ein Schulbeispiel für die Verbindung von
Aristokratie und Demokratie. Ihr hierarchischer

Aufbau resultiert soziologisch (nicht

religiös, religiös besteht keine Demokratie

mit demokratischen Verantwortlichkeiten

gegenüber dem Volke oder den einzelnen

Gläubigen) aus dem genannten Grundprinzip,

wonach jeder seinen Standort erhält

kraft seines geistigen Ranges. Diese christliche,

katholische Demokratie nivelliert auch,

aber nicht nach unten, sondern nach oben.

Diese Demokratie züchtet wahre Aristokratie

und damit auch einen höhern Durchschnitt,

bedeutet also Hebung des Volkes und der

Masse, bedeutet im besten Sinne des Wortes

politische, staatsbürgerliche Erziehung.
In der Kirche finden wir die Grundlage für

die Einigung von Demokratie und Aristokratie,

für diese Grundlage gilt es die
Menschen zu erziehen. Sie ermöglichte es, dass

als Nachfolger Leos XIII., aus adeligem Ge-
blüte der einfache Bauernsohn aus Riese,

Josef Sarto als Pius X. den päpstlichen Thron

besteigen konnte. Demokratie im Sinne des

christlichen Dogmas von der Menschennatur

bedeutet Protest gegen jede Art von

Vergewaltigung, heisst jeden, auch den

Geringsten anhören. In diesem Sinn ist das

demokratische Empfinden zugleich auch das

soziale empfinden, und Aristokratie
und Demokratie müssen auf
einen sozialen Generalnenner
gebracht werden. Im Sozialen liegt
die Möglichkeit einer Synthese von Aristokratie

und Demokratie. Der Weg von der

Aristokratie zur Demokratie geht nur durch

das soziale Gemeinschaftsbewusstsein
hindurch. In der Frage der Vereinigung

des formalen demokratischen

Prinzips mit dem
materiellen sozialen Prinzip liegt
der Kern des modernen kollektiven

Führerproblems, das nicht

klassen- und standesgemäss gelöst werden

muss, sondern aus dem Geiste christlicher

Bruderliebe heraus, gleichviel, ob an dieser

Lösung der Proletarier, der Bourgeois oder

der Aristokrat teilnehmen, Alle sind in gleicher

Weise zur Lösung des Problems berufen

im Sinne des bereifs erwähnten
demokratischen Grundprinzips.

Zur Lösung dieser demokratischen Grundfragen

ist auch die Schule berufen, namentlich

die Mittelschule, die aus einer
Totalitätsschau des Lebens heraus Menschen zu

bilden und zu erziehen hat. Sie hat nicht nur

ein allgemeines, christlich - humanistisches

Bildungsideal in unserer Zeit zu verwirklichen,

sondern auch Anteil zu nehmen an

den Geschicken der Zeit, hat namentlich in

unsern schweizerischen Verhältnissen sich

den geschichtlichen Grundtatsachen unseres
schweizerischen Daseins einzuordnen, hat

nicht nur zu bilden, sondern auch zu erziehen,

hat das demokratische Bewusstsein

nicht nur zu erhalten, sondern zu veredeln,
hat, mit einem Wort, nicht nur Bildungsstätte

zu sein, sondern auch Lebensschule.

Luzern. Dr. K. Wiek, Naiionalrat.

Literatur:

Fr. W. Foersfer. Politische Ethik und politische
Pädagogik. München 1918.

Fr. W. Foersfer. Jugendseele, Jugendbewegung,
Jugendziel. Zürich 1923.

Friedrich Schneider. Bildungskräfte im Katholizismus
der Welt seit dem Ende des Krieges. Freiburg i.

Br. 1936.

Waffer Guyer. Erziehungsgedanke und Bildungswesen
in der Schweiz. Frauenfeld 1936.


	Grundfragen der Erziehung in unserer heutigen Demokratie

