
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 24 (1938)

Heft: 1

Artikel: Das Andachtsbildchen unserer Kinder

Autor: Reinle, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-524583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-524583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Verwirklichen dieser letzten Forderung

beseitigt oft beklagte Mißstände
der alten Lehrerbildung. Es fällt einmal die

Abseitsbildung, indem der Anschluss an die
andern Mittelschulen und an die Hochschule

gesichert wird; der Vorwurf der
„Bildungssackgasse" ist so nicht mehr berechtigt.
Anderseits wurd der zu frühen Berufswahl

vorgebeugt, da die Unfähigen oder
Nichtberufenen ohne Schaden für ihren Bildungsgang

auf der untern Stufe ausscheiden kön¬

nen. Nur eine strenge Auslese gibt uns tüchtige

Lehrer; gerade bei uns sollen die
Begriffe Beruf und Berufung sich decken.

*

Das freie katholische Lehrerseminar Zug
geht diesen Weg. Seine Neugestaltung zeigt
und begründet ausfuhrlich die Schrift des

Rektors: „Gedanken zur Frage der
Lehrerbildung". Es sei nachdrücklich auf diese

Arbeit hingewiesen!
Zug Josef Ostermayer.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Das Andachtsbildchen unserer Kinder
Unsere Andachtsbildchen scheinen grossenteils

zum vornherein mit kindlichen Bewunderern

zu rechnen. Das ist ein Irrweg, denn
Andachtsbildchen sollen auch Erwachsenen

bedeutungsvolle kleine Gabe und Erinnerung sein können.

— Das Andachtsbildchen war in den letzten
Jahrzehnten arger Kritik ausgesetzt. Nicht mit
Unrecht. Erneuerungsbestrebungen haben auch

in der Schweiz zu erfreulichen Schöpfungen
geführt, denen leider zu wenig Echo beschieden war
und die auch von „Bewunderern" im Bedarfsfall
nicht erworben werden, weil sie etwas teurer sind
als im Ausverkauf abgestossene Ladenhüter
„altbewahrter Kunstfirmen" (bitte nicht verwechseln
mit den neubewährten!).

Bei allen Kunstdiskussionen wird im Anfangsstadium

viel Verwirrung angestiftet, indem man

mit Maßstäben misst, die aus pädagogischem
Uebereifer allzu eng genommen wurden. Was in

der erzählenden Literatur uns heute so sichere
Erkenntnis scheint, dass wir fur die Kampfgange
des katholischen Literafurstreites überlegenes und

erstauntes Lächeln haben, wurde bis auf die
jüngste Zeit im Film wieder in Frage gestellf:
Können wir einem Kunstwerk höchste künstlerische

und ethische Qualltaten zuschreiben, auch

wenn es fur die Jugend durchaus abzulehnen ist?

Es war nicht zum Vorteil des Andachfsbild-
chens, dass man darüber allzumeist ohne
pädagogische Rücksicht urteilte und Grundsätze
aussprach. Denn das Thema „religiöses Bild und

Volk" wurde praktisch doch sehr oft verstanden
als: religiöses Bild und das jugendliche
Volk. Von da aus gesehen, konnten selbstverständlich

schwere Bedenken gegen voraussetzungslos

erhobene Forderungen gemacht werden.

Es soll daher einmal kurz versucht werden, das

Andachtsbildchen unter bestimmten pädagogischen

Gesichtspunkten in Frage zu stellen.

Das kindliche Andachtsbild gehört sicher in

den Zusammenhang mit dem religiösen

Anschauungsunterricht hineingestellt.
Ueber Wert und Grenzen des Anschauungsunterrichtes

für die Mitteilung profanen Bil-

dungs- und Erziehungsgufes sind wir uns heute
ziemlich klar Gern stellen wir bildmassige Hilfen

zwischen blosse Wahrnehmung und die
Vorstellung (die durch Lehrerwort im Kinde geweckt
wird).

Ob der Anschauungsunterricht sich im gleichen
Masse der religiösen Bildung und Erziehung
dienstbar machen lasst?

Sicher bedürfen gerade abstrakte,ubersinnliche
Wahrheiten sinnenfalliger Erläuterung und

Verdeutlichung. Um d eses herum kommt die
religiöse Unterweisung nicht. Aber ;e tiefer diese
in das Göttliche hineingreift, um so grösser wird
der Abstand zwischen Bild und Wirklichkeit. Das

Anschauliche erhalt überhaupt nurmehr Symbolwert.

Zeige ich dem Kind eine Bildtafel mit
Nadelbaumen, so ist die Tafel mehr als Symbol, sie

11



ist genaues Abbild der betreffenden Pflanzen.

Zeige ich dem grösseren Schüler eine geographische

Karte, so ist das zwar kein Abbild jenes
Landstückes, sondern eine Art Symbol, das aber
in jenem bestimmten quantitativen Verhältnis zur
dargestellten Wirklichkeit steht, dem wir Massstab

sagen (z. B. 1 : 10,000).
Das religiöse Bild, sofern es ein Glaubensgeheimnis

verdeutlichen will, ist ganz anderer Natur.

Ein Bild, das uns Gottvater zeigt, ist weder
ein naturgetreues Abbild der Wirklichkeit noch

ein Symbol, von dem wir genau angeben können,
welchen qualitativen oder quantitativen Anteil

von der Wirklichkeif es enthält. Der Eigenwert
des religiösen Bildes sinkt mehr zusammen als

der Zahlenwert 1 vor co. Es weist in eine Richtung,

ohne selbst einen ganzen Schritt in dieser

Richtung zu machen. Es erfüllt sich in ihm
buchstäblich das johanneische ,,ich muss abnehmen,

jener aber wachsen".
Wie primitive Völker unterliegt das Kind

leicht der Versuchung, das religiöse Bild allzu
sehr als Eigenwert, statt als symbolischer Durch-

gangswerf zu befrachten. Gott verbot daher dem

primitiven Judenvolke die Darstellung des
persönlichen Gottes. Die Symbolik wird dem Kind
mühsam erschlossen und nachher nicht unmittelbar

verstanden werden. Das Kind geht auf das

Einzelne, das Konkrete des Bildinhaltes. Wie
leicht können da in ihm durch das ungeschickt
gewählte Bild religiöse Vorstellungen fixiert werden,

die später eine Belastung des religiösen
Lebens darstellen.

Wenn irgendwo, so ist gerade im religiösen
Unterricht die Veranschaulichung durch das

schildernde und erzählende Wort
nicht überholt und dürfte weitaus an die erste
Stelle gerückt werden. Dem Kinde bleiben
dadurch für das „Erhabene" höhere Darstellungs-
möglichkeiten als nach der allzu bestimmten

Festlegung durch das Bild.

Neben das Wort rücken Liturgie und
religiöse F e i e r als erste Mittel des religiösen
Anschauungsunterrichtes. Dazu treten die Möglichkeiten

des Bibelunterrichtes. Er bietet
eine Fülle von Anschauungsmaterial für die
religiös-sittliche Unterweisung. Aehnliches werden
wir noch von den Heiligenvorbildern zu sagen
haben.

Hier scheinen die Ansatzmöglichkeiten des

eigentlichen religiösen Kinder¬

bildes zu liegen. Denn trotz aller
Einschränkungen und Vorbehalte bleibt das

religiöse Kinderbild wünschenswert.
Die liturgischen Bilder bringen dem

Kind nahe, was es oft ungenau aus der Ferne

sieht, sie sollen ihm vor allem den Sinn der
einzelnen Zeremonien zu enthüllen suchen. Hier
ist die Gegenüberstellung von äusserem Geschehen

und inhaltlicher Verdeutlichung besser
angebracht als kitschige Photomontage (in diese
Klasse gehört sogar das beliebte Bild des opfernden

Priesters, dem Christus die Dornenkrone
aufsetzt!). Diese inhaltliche Verdeutlichung der
Messzeremonien z. B. geschieht am besten durch
die biblischen Vorbilder, welche der Kanon der
hl. Messe selber erwähnt. Die klassische Form

des Tryptichons böte feine Möglichkeiten, dem

liturgischen Geschehen das „Werk Christi"
gegenüberzustellen.

Wenn erwähnt wurde, dass die Symbolik dem

Kind ferner liegt, so könnte doch auch wieder
das Bild verwendet werden, um die göttliche
Symbolik, die uns in dem sakramenta-
I e n Geschehen entgegentritt, dem Kind zu

enthüllen, oder sie seiner Fassungskraft entsprechend

zu umschreiben.

Den Bibelbildern kommt insofern

erhöhter Wert zu, als sie nicht nur Symbol, sondern

Nachbildungen menschlich fassbarer Ereignisse

sind, Nachbildungen, die zwar nicht historisch

genau, doch viel innere Wahrscheinlichkeit
haben.

Historische Richtigkeit soll ja angestrebt werden,

ist aber nie Hauptzweck des Kinderbildes,
das ja den Sinn eines Geschehens kinderlümlich
enthüllen soll. Ein allgemeiner Grundsatz religiöser

Kunst dürfte für das Kind besondere Geltung
haben:

Am besten zu verantworten sind alle Darstellungen

jener Ereignisse, in denen das G ö 11 -
I i c h e im Verlauf der hl. Geschichtesinne

n f ä I I i g den Menschen erschienen ist.

In neuerer Zeit wurde der Ruf erhoben, dass

der Kirchenraum wieder mehr ,,ch ristuszen-
frisch" sein müsse. Die gleiche Forderung
gilt dem religiösen Bild. Wie gross sind die
Anregungen des Lebens Jesu zur bildlichen
Darstellung. Wie wenig werden sie vom religiösen
Kleinbild, vom Andachfsbild beachtet!

Das Christusbild kann vom Kinderbildchen
nicht genug wiederholt werden. Nicht das

12



Kreuzbild aHein, aber dieses vor allem sollte dem
Kind nahegebracht werden. Und wenn das Kind
hier an den konkreten Einzelheiten sich verweilt,
an der Krippe von Bethlehem, an der Werkbank

von Nazareih, an den Nägeln, die die Hände des

gekreuzigten Gottessohnes durchbohren, so ist

das keine Gefahr, weil diese Einzelzüge des
Bildes durchaus Wirklichkeit in sich tragen.

Sollen wir uns überhaupt darauf beschränken,
das Göttliche dem Kind bildhaft n u r in der
Gestalt des menschgewordenen Sohnes Gottes
darzubieten? Nein. Wer sich in der religiösen
Vorstellungswelt des Kindes auskennt, weiss, dass

bei vielen sich der Gotfesbegriff überhaupt auf

die zweite Person Gottes verengt hat.

(Unbedenklich wird das Kind jedesmal statt Gott
„Heiland" sagen.) Aber auch die Geschehnisse

der Hl. Schrift bieten genug Anhalt, dem Kind
eine reichere Gottesvorstellung zu

geben: Der Engel, der von Gott zu Maria gesandt
wird, um die Menschwerdung des Gottessohnes

zu künden, die Taufe Jesu im Jordan, wo Gottes
hl. Geist über ihm schwebt in der sinnenfälligen
Gestalt der Taube, der Tod Jesu, wo er seinen

Geist dem Vater empfiehlt, das Pfingstfest, wo
der hl. Geist in Gestalt von Feuerzungen auf den

Aposteln ruht und so viele andere Möglichkeiten,
die das Kind die Dreipersönlichkeit Gottes ahnen

lassen.

Wenn die bildliche Darstellung des Vatergottes

(nicht Gottvaters!) nicht zu umgehen
ist, so wähle man doch vorzugsweise die Gleichnisse

Jesu selber. Zeige den gütigen Gott in der
Geschichte des verlorenen Sohnes, den gerechten

im Hausvater, der Abrechnung hält usw.
Alles katechetische Selbstverständlichkeiten, die
aber angesichts vieler neuerer Kinder-Andachts-

bilder, welche in ihrer subjektiven und verniedlichten

Auffassung abwegig sind, neu erwogen
werden könnten.

Was bis jetzt über das religiöse Kinderbild
gesagt wurde, galt dem blossen Unferrichtsbild
ebenso gut, wie dem eigentlichen Andachtsbild.
Hingegen ist das Andachtsbildchen nie
blosses Lehrbild, objektives Illustrationsmaterial.
Der sehr unklar gefasste Begriff „Andachtsbild"
(wir haben ihn halt mal übernommen) kommt
dem Richtigen insofern nahe, als er antönt, dass

diese Darstellungen eine Wertantwort
herausfordern. Sie wollen nicht nur belehren,
sondern religiös erziehen. Das Bild wird zum

eindrucksmächtigen Vorbild. Wir leiden kaum

Mangel an religiösen Bildchen, die die Kinder
zu religiös-sittlicher Haltung aneifern wollen. Für

kleinere Kinder mag das bilderbuchmässige
Zergliedern in niedliche Einzelszenen angehen. Aber
man vergesse nicht, dass es gefährlich ist, die oft
sehr rauhe Kinderwirklichkeit mit Engeln zu
überstellen (der Engel erschien nie als Kind, sondern
als junger Mann!) oder die Tugend durch
wohlgepflegte Musterkinder mit Rosagesichtern im
Stil von Schaufensterpuppen zu verkörpern. Damit

soll nicht ein zarter Hauch echt kindlicher
Poesie ausgeschaltet werden. Bei reifern Kindern
wird man zu den wirklichkeitsnahen, übernatürlichen

Vorbildern greifen müssen: Nachfolge
Christi (wie wenig gute Andachlsbildchen aus

den Stationen besitzen wir!), Heiligengestalten.
Die Kunst hat uns traditionelle Szenen aus den

Heiligenleben übermittelt, die gute Vorlagen zu

Reproduktionen abgeben und immer noch
unmittelbar wirken.

Aber auch dort, wo das Andachtsbildchen
versucht, eigentliche Glaubensgeheimnisse zu
illustrieren, wird es nicht, wie das Lehrbild, nur an
den Verstand appellieren, sondern es wird die

Willens-und Gemütskräfte des Kindes

erfassen. Worin liegt das Geheimnis des

spezifischen Kinderbildchens, dass es
diese Wertantwort erreicht? Sicher weil es aus
der Welt der tiefsten Werte schöpft, zu der auch
die Seele des Kindes in tiefster Spannung steht.
Das ist nicht alles. Wir stossen hier zur forma-
I e n Seife des Kinderbildes vor. Da werden
weder Künstler noch die Pädagogen allein das
letzte Wort haben, sondern miteinander sollen
sie versuchen, eine Form zu schaffen, die beiden
Gesichtspunkten genügt: Kunst und Kindertüm-
lichkeit. Seitdem Kreidolf uns das neue Bilderbuch

geschenkt hat, ist auch auf religiösem
Gebiet Beachtenswertes geschaffen worden. (Mit
einigen Vorbehalten inhaltlicher Natur dürfen formal

sicher die zahlreichen Kinderbilder empfohlen

werden, die der Ars sacra-Verlag in München
herausbrachte.) Hier sind wir im grossen Gebiet
der rein empirischen Erfahrung. Darum sei die
formale Seife des Kinderbildchens hier nur
gestreift. Vor einem möchten wir warnen: Wenn
hier von engster Zusammenarbeit von Künstler
und Pädagoge die Rede ist, so liegt darin keineswegs

die Aufmunterung, dass der Pädagoge sich
im Kinderbild versuche, so wenig Zusammen-

13



arbeit zwischen Künstler und Klerus eines Tages
dahin führt, dass der Geistliche auf das Gerüst

steigt und selber die Ideen verwirklicht, die er
als eigenste Aufgabe anregte.

Nun eine kleine Gewissenserforschung: Wie
wir gewöhnlich Bildchen schenken.

Nicht nur im Religionsunterricht, sondern auch

sonstwie schenken Lehrpersonen den Kindern
Bildchen. Zur Belohnung oder zu Gedenkzwek-
ken.

Man möchte damit auch religionspädagogische
Zwecke verfolgen, ist sich im einzelnen über
deren Natur und Ziel nicht klar. Gewöhnlich ist

bei der Auswahl der Andachtsbilder nicht viel
mehr System als bei den Reklamemarken, die
den Schokaladen beiliegen. Werden verschiedene

Kinder bedacht, sucht man verschiedene

Darstellungen zu geben.
Oft sind die Bilder kitschig, gestehen wir es

ruhig. Wohl wenig Lehrerinnen teilen kitschige
Bilder mit ruhigem Gewissen aus. Aber man
beruhigt sich mit pädagogischen Gründen. Andere
sind gewissenhafter und glauben, nur künstlerisch

einwandfreie Bildchen, vielleicht sogar nur
Originalreproduktionen nach Holzschnitten usw. ver-
anlworten zu können und sind enttäuscht über
die kühle Aufnahme bei den Kindern.

Das Andachtsbildchen ist nicht so nebensächlich,

dass wir es nicht in den Kreis unserer
religiös erzieherischen Bemühungen
einstellen sollten. Wie leicht macht es uns, dem
Kind Anschauungsmaterial in die Hand, in

dauernden Besitz zu geben. Das

Kinder-Andachtsbildchen wird in gewissen Fällen das reli¬

giöse H a u s b i I d ersetzen und so auch Mahner
sein zum Gebetsleben.

Darum soll das Andachtsbildchen in einer
bestimmten Beziehung stehen zu religiösen
Situationen des Kindes oder, und das scheint mir sehr

nötig zu sein, zu einem bestimmten religiösen
Unterrichtsziel. Das braucht keineswegs mit
schulmeisterlicher Pedanterie zu geschehen. Aber
es bedingt überlegtes Kaufen. Nicht 100 oder
1000 Stück gemischt, sondern eine bestimmte

Darstellung in gewünschter Anzahl. Man nehme
keine unangebrachte Rücksicht auf den Verkäufer,

dafür gemeinsamen Einfluss auf die Hersteller
wahr.

Bei der Konzentration auf überlegte Darstellungen

wird es auch eher möglich sein, den
Kitsch zu umgehen. Denn bei dieser planmässi-

gen Beschränkung wird genug Gufes zur
Verfügung sein.

Ob dies kleine Ding, das wir Andachtsbildchen

nennen, nicht unbeschwerter und tendenzloser
behandelt werden sollte als hier angeregt? Aber
besteht nicht gerade in der heute erschwerten

religiösen Unterweisung mehr als je die Pflicht

der „Konzentration"? Ist nebenbei nicht durch

eine gesunde Weckung für das echte Schöne

ein erfreulicher kultureller Wert geschaffen?

Diese Zeilen dienen der Anregung, eine
bisherige Nebensächlichkeit sorgfältiger zu behandeln.

Sie bedürfen der Ergänzung durch Berichte

über konkrete Erfahrungen, über Wünsche und

erfolgreiche Verwirklichung.
Basel. Herrn. Reinle.

Elfern und Schule
Eine Canisius-Predigt für Elfern

Im VII. Bande von Braunsberger, Beati

Petri Canisii Epistulae et Acta, findet
sich eine Erziehungspredigt, die der Heilige
im Jahre 1572 zu Innsbruck gehalten hat. Sie

ist vornehmlich auf die Eltern gemünzt.
Darum setzen wir wenigstens einen Teil

davon in unsere Rubrik. Sie mag auch von
Erziehern überhaupt beherzigt werden.
Gerade in ernsten Erzieherkreisen wird man

über „alte Weisheit" nicht gleich verächtlich

die Nase rümpfen, nachdem es weit-
herum zu dämmern beginnt, dass wir uns
in der Gegenwart pädagogisch vielfach
verrannt haben. Gar manches, was von Einsichtigen

heute zur Besserung vorgeschlagen
wird, ist tatsächlich und wesentlich „alte
Weisheit". So rede denn Canisius!

„Ich bitte und ermahne Euch alle, die Ihr

14


	Das Andachtsbildchen unserer Kinder

