
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 23 (1937)

Heft: 22

Artikel: Warum denkst du denn wieder nichts? : Gedanken über das Denken

Autor: Michael, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. NOVEMBER 1937 23. JAHRGANG Nr. 22

Warum denkst du denn wieder nichts?
Gedanken über das Denken.

Nein, sie ist immer noch nicht ausgestorben,

diese hübsche Wendung einer verzweifelnden

Pädagogenseele, diese gleichermas-
sen hilflose und hilflos machende Redensart,
die in jedem Kindheitserinnerungen weckt,
ja auch in dem wird wecken können, der sie

gebraucht. Vielleicht — nein sicher — ist
sie auch an ihn einmal verschwendet worden.

Und vielleicht — nein sicher — hat sie
auch damals die Wirkung gehabt, die sie
noch heute hat. Der also Angeredete staunt
ahnungslos in die Erregtheit dessen hinein,
der gerade so zu ihm spricht; er spürt, dass

hinter dieser Redewendung eine ganze
Gewitterwand von Möglichkeiten steht, die alle
versuchen sollen, ihn zu dem zu bringen, was
der Vater, der Lehrer, der Erzieher — wer
es eben gerade ist, der so spricht — denken

nennen; und er selber wird, ob nun
eingeschüchtert oder aufgestört, bockbeinig oder
hilflos geworden, nur das eine zu denken
vermögen: „Komisch — ich h a b e doch
gedachtl" — oder er wird es wenigstens so
fühlen.

Es gibt eine ganze Stufenleiter solcher

Formulierungen. Ob sie nun heissen: „Wart,
ich will dich denken lehren! oder ob sie im

kategorischen Imperativ gehalten sind:

„Denk doch etwas!" — sie leben alle mehr
oder weniger von der Voraussetzung: der,
dem sie entgegengeschleudert werden, habe
nichts gedacht.

Nichts? ist das überhaupt denkbar: ein
Kind habe nichts gedacht, rein nichts? Der
erwachsene Mensch bringt das fertig, mehr

als ihm gut und nützlich ist — weiss Gott,
wer ihn dazu erzogen hat! Er bringt es fertig,
andere für sich denken zu lassen und es

unbesehen nachzuplappern, und er bringt
sogar fertig, zu meinen, er selber habe das,

was er nachplappert, erdacht; ja sogar
Menschen, die in vielen Schulen zum Denken

erzogen worden — sein sollten, lieben diese

bequemere „Denkens"-Art. Aber das Kind

bringt es nicht fertig, bringt es einfach nicht

fertig, nichts zu denken. Sein Geist ist noch

so munter wie seine Beine es sind, ist immer

unterwegs, sieht immer etwas, und er sieht

es so genau an, dass er in seine Betrachtung

ganz versunken sein kann. Und nicht wahr:
niemand wird bezweifeln, dass Betrachten

eine sehr vollkommene Art von Denken sei.

Wir sehen bereits, dass die Voraussetzung
der verschiedenen Aufforderungen an das

Kind, es solle denken, nicht stimmt. Es denkt
schon. Es denkt nur, wenn wir es so anrufen,
etwas anderes, als wir gerade wünschen und

es denkt anders, als wir es in solchen Augenblicken

für gut finden: es schaut. Und

esdenkt, indem es schaut,
vollkommen seinem Kindsein gemäss. Ja, es ist

vielleicht sogar gerade vor einer ihm unge-
mässen — ihm noch ungemässen —Aufgabe,zu

denken, in seine ihm natürliche
Kindesdenkart geflüchtet, unwillkürlich, von einer

Winzigkeit dahin gelockt. Und welcher Lehrer

hätte es nicht tausendmal erlebt, dass diese

Flucht aus der von der Schule geforderten
Aufmerksamkeit so vollkommen geglückt
sein kann, dass er nur zu fragen vermag:
„Wo warst du denn jetzt wieder mit deinen

857



Gedanken?" Und diese Frage ist durchaus

richtig. Denn das Kind1 war fort.
Wenn wir hier Kind sagen, so fassen wir

den Begriff sehr weit. Auch die Jugendlichen,
die 'keine Kinder mehr sein wollen, sind in

dieser Hinsicht noch lange Kind. Und
manches Missverständnis und manchen Missgriff

gäbe es nicht, wenn alle Lehrenden das

erkennen und anerkennen würden. Von dieser

Erkenntnis aus wird sich sogar vieles
erreichen lassen, wenn der Lehrende oder der
Erzieher tut, wieder Arzt tut, der seine Kranken

durchaus als Erwachsene behandelt und

doch bei allem, was er unternimmt und lässt,

von dem Kind im Menschen weiss. Wir brauchen

es, wir sollen es gar nicht aus der
Jugend hinauserziehen; ja wir dürfen es gar
nicht! Aber wir müssen um dieses Geheimnis
wissen und damit zu arbeiten lernen.

Kindliches Denken isf: Schauenl

Von vorneherein muss zunächst
ausgesprochen sein, dass nicht etwa nur der sog.
visuelle Typus Gegenstand dieser Betrachtung

ist, überhaupt nicht irgend ein Typus,
sondern das Kind allgemein, däs gesunde
natürliche Kind in aller seiner Vielfalt der
Anlagen und Temperamente; wir sehen hier
nur ab vom krankhaft unter- oder
überentwickelten Kind.

Und da darf man nun wohl sagen, dass

das Schauen nicht nur bei einem bestimmten

Typus, sondern beim Kinde überhaupt
die erste Form des Aufnahme- und
Verarbeitungsvermögens des menschlichen Geistes
ist. Angefangen von den ersten Wahrnehmungen

durch die Augen, die im

Erinnerungsvermögen bereits kapitalisiert werden,
bis zu den ersten bemerkbaren Regungen
des selbständigen kindlichen Geistes können

wir das beobachten. Nicht zufällig sind

im Angesicht des kleinen Kindes die Augen
das Beherrschende. Durch sie werden Seele
und Geist des Kindes zum erstenmal
bedient. Wer einmal beobachten konnte, wie
ein Kind zu sprechen begann, der konnte
wahrnehmen, wie es den neuen Laut ab-

schaute vom Munde dessen, den es
sich gerade zum Lernen auserkoren. Und

sprechen im Kreise der Familie mehrere am
Tisch, das Auge des Kindes folgt den

gesprochenen Worten von Mund zu Mund.
Und plötzlich ist ein Klang da. Welcher

Klang? Noch nicht das richtige Wort, noch
nicht das, das merkbar nachgesprochen werden

wollte, sondern ein Laut, der der
erschauten Mundstellung am nächsten ist; oft
ein uns Verständigen unverständlicher Laut.

Wir kennen alle die allgemeine Erscheinung
der Kindersprache: das Kleinkind gibt den

Dingen Namen, die nur die Eltern und
Geschwister, nie Fremde verstehen können. Das

Kind formt seine Worte nicht nach dem

Klang, sondern nach dem erschauten Bild,
das es davon gewonnen hat vom Munde der

Sprechenden. Der Nachahmungsdrang des

Kindes beruht, noch deutlicher erkennbar,
auf dem Vorbild der Schau: dem Bilde, das

aus der Anschauung des Kindes in diesem

lebendig geworden ist. Wir könnten wortgetreuer

sagen: Nachbildungsdrang.
Und er führt über die verschiedenen Stufen

seiner Entwicklung, deutlich für den
Beobachter, zu den nur dem Menschen gegebenen

Fähigkeiten des seelischen und geistigen

Erlebens: es öffnet die sinnliche
Anschauungskraft des Auges die innere
Anschauungskraft der Seele — es fällt durch
das menschliche Auge der erste Strahl dieses
Erdenlichts auch in den menschlichen Geist.

Es gesellt sich zur äusseren
Schau die innere, zur äusseren
Wahrnehmung die innere, zum äusseren
Anschauungsdrang der innere Anschauungsdrang —
zum äusseren Nachbildungsbedürfnis endlich
das innere Nachbildungsbedürfnis. Und die
entfalteten Fähigkeiten der Sinne bedienen

das Schaubedürfnis und die Schaukraft,

die von allen Fähigkeiten des
Menschen jene ist, deren er am wenigsten
ermangeln kann (ja auch der Blinde lebt von
einer geheimnisvollen, in ihm wirkenden
Anschauungskraft: er macht sich ein Bild).

858



Und so stark ist der Anschauungsdrang
des Menschen, dass er ihn nicht mit der
Kindlichkeit verlässt, sondern dass er zur
beherrschenden geistigen und seelischen
Kraft wird, ohne die auch der erwachsene
Mensch nicht auszukommen vermag — ja

jede Verkümmerung dieser Kraft, sei es
durch Vernachlässigung oder Erkrankung
oder durch Zerstörung gar, bedeutet eine
Verarmung des Menschen, die durch keine
Ersatzkraft ausgeglichen werden kann.

Das Schauen des Erwachsenen.

Wenn wir uns die Erinnerungen vergegenwärtigen,

die wir von unserer Kindheit her in

uns haben, so werden wir sofort erkennen,
dass sie nicht in unserem Gedächtnis,
sondern in unserem Anschauungsschatz aufbewahrt

werden. Wir sehen die Stube vor
uns, in welcher dies oder jenes sich ereignete.

Wir haben die einzelnen Umstände

gewisser Vorgänge noch deutlich vor Augen,
ihren ganzen Ablauf und jede Einzelheit
scheinbar nebensächlicher Begleiterscheinungen:

das Kleid, das die Mutter damals

trug, die Blumen, die auf dem Tisch standen,
jedes Bild an der Wand, jede Bewegung,
die der Vater machte, als er damals nach
Hause kam; wir sagen, dass wir, so wir das

Talent dazu hätten, jede Einzelheit zeichnen
könnten.

Wir haben also diese Erinnerungen nicht

im Gedächtnis aufbewahrt, wie ein Lied oder
einen Vers vielleicht, sondern als Bild haben

wir sie bewahrt in unserer Anschauung, und

wir sehen dieses Bild an und beschreiben es,

wenn wir die Erinnerung erzählen.

Bei manchen Menschen ist nun die Sohau-

kraft so beherrschend, dass sie sogar das

Gedicht, das sie auswendig sagen, vor sich

sehen, die Erinnerung, die sie von einer
geschichtlichen Unterrichtsstunde in sich
haben, nicht als memoriertes Geschichtswissen

kennen, sondern als Erinnerung an die
Umstände dieser Unterrichtsstunde, als Wissen

um jene Seite im Lehrbuch, die z. B. eine
bestimmte Illustration enthielt. Hier mögen die

Theoretiker vom visuellen Typus sprechen.
Dem Kinde aber ist diese Form des schauenden

Lernens die natürliche. Die Schulerfahrung

weiss das und macht sich dieses Wissen
im Anschauungsunterricht zunutze. Die

Frage verdient aber ernstlich geprüft zu werden,

ob die Schule nicht viel zu früh vom
Anschauungsunterricht sich wegwendet in

der Meinung, sie müsse zum Denken erziehen

und in der Voraussetzung, dass Denken

eine höhere Stufe des Geisteslebens
darstelle als das Schauen, und zu dieser höheren
Stufe zu erziehen, sei Aufgabe der Schule.

Aber kehren wir wieder zum Erwachsenen

zurück! Wie sagt der Unternehmer, dem ein

schwieriger Plan auseinandergesetzt wird?
Er wird sagen: „Wie haben Sie sich das

vorgestellt?" Nicht wahr: vorsteilen,
das heisst etwas wie ein Bild anschaulich
hinstellen! Er wird sagen: „Schreiben Sie mir die
einzelnen Punkte auf, damit ich mir e i n

Bild machen kann!" Ein Bild zum
Anschauen können! Der Mann, der seinem Jungen

eine ernsthafte Erklärung gibt, wird sie

einleiten mit den Worten: „Schau einmal,
das ist so ." Er wird seine Darstellung so

geben müssen, dass sie der andere

überschauen, als Ganzes anschauen kann. Wir
alle verlangen vom Schriftsteller, vom Redner,

vom Lehrer, vom Prediger, dass sie
anschaulich schreiben und anschaulich
sprechen. Und das gebildetste Publikum ermüdet

vor dem Redner, der das nicht vermag. Und

gehen wir weiter: was sagen uns die Begriffe
„ein weitblickender Mensch", „er
überschaut die Lage", „er hat ihn durchschaut",
„ein Mann, der die Welt gesehen hat"? Sie

alle sagen uns, dass wir Erwachsenen den

Wert der Schau nicht nur schätzen,
sondern sogar vom Tüchtigen fordern, dass

wir selbst gar nicht auskommen können ohne
die Kraft der Anschauung und ohne das Mittel

der Anschauung. Und bis in die höchsten

geistigen Bezirke hinein sprechen wir von
dieser Kraft — wir wollen nur zwei Begriffe
dafür nennen: die Weltanschauung, nach

859



der wir den Menschen beurteilen, und die

Anschauung Gottes, in der der Mensch seine

Bestimmung und Erfüllung sieht, der Mensch,
dem gesagt ist, dass er als Eben b i I d Gottes

geschaffen sei.

Wir können hier nur flüchtig die
Zusammenhänge zeigen, zeigen, dass sie da sind

— aber wir können schon aus dieser
Andeutung ersehen, welche gewaltige Rolle der
Schau und der Erkenntnis durch die Schau

im Leben des Menschengeistes zugewiesen
ist. Ja sogar jenes Gebiet, das wir am ehesten

dem abstrakten Denken vorbehalten
möchten: die Erkenntnis — auf welchen
Gebieten immer — ist schon in ihrem Wortsinne

eine Bestätigung, dass auch sie nicht
ohne die Anschauung möglich ist, denn wir
können nur erkennen, was wir anzuschauen

vermögen.
Wenn aber von der Wiege bis zum Grabe

das Schauen des Menschen, das äussere und
innere Schauen, von solcher Bedeutung ist,
dann braucht auch die Schule es nicht als

Hilfsmittel für die untersten Klassen zu
erniedrigen, meinend, den höheren Klassen

zieme ein anderes, „höheres" Denken, ein
Denken, das losgelöst ist von der Schau —
dann wird vielmehr die Schule der Pflege
der Anschauung und dem schauenden Denken

ihre grösste Sorgfalt widmen müssen,
damit nicht durch eine gut gemeinte, aber

an der Wirklichkeit vorbeisehende Schulpraxis

das wesentlichste Gut des Menschen, die
Anschauungskraft, in den Jahren, in denen
sie am tiefsten gepflegt werden müsste,
verkümmert wird, jawohl: verkümmert wird!

Kind und Schule.

Es ist eine — man darf fast sagen: historische

— Tatsache, dass nicht selten bedeutende

Männer als Schüler durchaus mittel-
mässig gewesen sind. Ohne zu diesem

Thema eine neue Theorie entwickeln zu wollen,

darf man sich doch der Ueberlegung
hingeben, ob nicht vielleicht die „Fülle der

Gesichte", die solche Menschen in ihrer
Kindheit zu bewältigen hatten, sie einfach

ablenkten von der — wie man zu sagen
pflegt — „trockenen", oft genug unan-
schauliohen Lehrstoffülle des Schulbetriebs.
Es ist nämlich einfach nicht wahr, dass dieser

„trockene", der unanschauliche, abstrakte

Schul- oder besser: Lehrbetrieb auch bei
noch so gesteigerter Strenge das Kind zu
sich hin erziehen kann. Das Kind wird
einfach in eine Schutzstellung fliehen. Das leicht

lernende, d. h. das einen Wissensstoff ge-
dächtnismässig leicht bewältigende Kind wird
seinen Gehirnmechanismus wohl stärker

anstrengen, und es wird sogar seine Fähigkeit,
Vieles auswendig zu behalten und schnell

aufzunehmen, steigern können — aber dieser

scheinbare Erfolg ist nichts anderes als

eine Flucht vor dem unbeliebten Stoff, den

es schnell hinter sich gebracht haben will,
um für anderes wieder aufnahmebereit zu
sein — eine Flucht in den Mechanismus!
Das mit weniger guter Aufnahmefähigkeit

des Gedächtnisses begabte Kind wird
— im für dasselbe glücklichsten Fall — zu
einer Gleichgültigkeit gegenüber dem
ungeliebten Stoff kommen und die Lücke (und das

Unangenehme, was damit an erzieherischen

Folgen zusammenhängt) in Kauf nehmen,

um sein eigenes Leben, das geheime Leben

seiner Anschauung, als streng gehüteten,
niemandem zugänglichen Bereich weiter zu

behalten; und es wird vor Strafen nur in das

Gefühl von Verkanntheit flüchten und von
da in die oft bedenklichen Bezirke, die dem
Erzieher überhaupt unzugänglich sind. Umso
stärker aber wird seine — nun von dieser

Erfahrung beeinflusste — Anschauung von
Menschen, auch allernächsten Menschen,
arbeiten und es ist eigentlich allen Gefahren

dieser verbogenen Anschauung offen.

Gelernt hat durch solchen Lehrbetrieb aber
weder das begabte noch das unbegabte
Kind das, was es hätte lernen sollen. Sie
beide haben durch den abstrakten Unterricht

auch von dem Lehrstoff selbst, der
ihnen beigebracht werden sollte, abstrahiert

— während durch die Anschaulichkeit der

860



Vermittlung auch der sprödeste Stoff dem
Kinde fassbar, aufnehmbar, annehmbar
gemacht worden sein könnte.

Es sind gewiss nicht die schlechtesten

Schüler, die vor einem Stoff streiken, weil

er ihnen nicht eingeht; die sich weigern, ihn

aufzunehmen ohne ihn „verdauen" zu können.

Gerade die wertvollsten Kinder werden
sich nicht begnügen wollen, etwas zu lernen,
was sie nicht verarbeitet haben oder
verarbeiten können, auch wenn ihre Gründlichkeit

hinter denen nachzuhinken scheint, die
einfach mit ihrem Gedächtnis den Stoff
bewältigen, ohne ihn mit ihrer Anschauungskraft

auch nur berührt zu haben. Vor
solchen Erscheinungen im Unterricht ist es wohl

wichtig, dass der Lehrer nicht auf die
„Unfähigkeit" des Kindes schliesst, solange er
nicht geprüft hat, ob nicht vielleicht die
Anschaulichkeit seines Unterrichts eine Verbesserung

vertragen könnte.

Logik der Anschauung.

Der Geist — auch der des Kindes — lässt

nicht zu gleicher Zeit sich bilden und zwingen.

Entweder das eine oder das andere!
Er rettet sich aber viel häufiger in die
Duldung des Zwanges (und wird dann für jede
wirkliche Bildung unzugänglich), als dass er

gegen seine Gesetzmässigkeit sich
bilden lässt. Seine Gesetzmässigkeit aber ist

das Leben in der Schau: der Wechsel von
Eindrucksbildung und Ausdrucksbildung, der
Wechsel von Bild aufnähme und Bild-
wiedergäbe: er kann nur formen, wovon er
selbst sich ein Bild gemacht.

Und diese Bildung von Eindruck und
Ausdruck ist das Denken in der Anschauung und
durch die Anschauung. Es ist ein durchaus

logisches Denken, aber ein Denken nach der

Logik des Bildes. Kein Mensch wird
behaupten, dass das Kind etwa vor dem ersten
Schulalter abstrakte Gedankenfolgen zu
bilden imstande wäre — aber doch ist es eine

sprichwörtliche Erfahrung, dass nichts so
unerbittlich logisch wie die Kinderlogik ist.

Also muss es eine Logik der Anschauung

geben, eine Logik des Bildes. Und zwar —.
was systematisch zu untersuchen reizvoll
wäre — ist die Logik der Schau und des
Bildes eine Logik der Ganzheit — während das

Rechnen die Logik des Teils ist. Die
rechnerische Logik schliesst vom Teil auf das

Ganze — die schauende Logik, die Logik
des Bildes, schliesst vom Ganzen auf das

Teil. Wir könnten die Logik der Anschauung
auch die dichterische Logik nennen, denn

Dichtung ist ja die zu einem Bilde verdichtete

Schau des Lebens, eine Schau, die aus
tausend — oft sinnlos scheinenden —
Einzelgeschehnissen die wunderbare Ganzheit
des Lebens sichtbar macht. Diese Sichtbarmachung

aber ist nicht möglich ohne den
Glauben an die Ganzheit. Darum ist jedes
Kind dichterisch in irgend einer Form (wofür

es unzählbare Erlebnisse gibt), weil ihm

die Zusammengehörigkeit alles Erschauten

zu einer Ganzheit selbstverständlich ist und

es alles neu Erschaute ins ganze Bild zu

fügen trachtet.

Erst in vorgerücktem Schulalter lernt es das

Leben zergliedern. Und es verdient, beachtet

zu werden, dass der erste Lehrstoff, der
dem Kinde wirklich zu schaffen macht, das

Rechnen ist, weil hier nicht Bilder entstehen

(wie z. B. bei der Schrift oder jeder neuen

Erfahrung, die die Vorstellungskraft beschäftigt),

sondern weil hier Ganzes zer gliedert

wird. Das Rechnen als die Kunst der

Zergliederung ist dem kindlichen
Vorstellungsvermögen neu. Bis dahin fügte es und

sah in den Teilen das Ganze. Jetzt erlebt es

den Begriff der Zerlegung und lernt im

Ganzen die Teile sehen. Eine Fähigkeit
gewiss, die nicht zu umgehen ist im Leben, die
aber auf ihre Funktionen beschränkt bleiben

muss und nicht zum neuen Maßstab der

ganzen kindlichen Denkabeit gemacht
werden darf.

Schauendes und rechnendes Denken.

Von solcher Betrachtung her wird man
nicht mehr die unbekümmerte Behauptung
vertreten können, dass ausschliesslich das

861



Rechnen zum Denken erzöge. Das Rechnen

setzt vielmehr einen völlig anderen

Denkprozess voraus als das Denken in der
Schau; einen notwendigen Denkprozess,
gewiss, nicht aber einen, der den Vorrang vor
dem schauenden Denken beanspruchen
könnte. Der Rechner arbeitet mit der
kunstvollen Gegebenheit des Zahlensystems,
mit einer Geschicklichkeit, die scheinbar

sogar Ordnung zu schaffen vermag, aber nur
scheinbar — er kann nur eine bestehende

Ordnung erspüren, eine bestehende Geset-
zesmässigkeit entdecken, aber keine neue
schaffen; er ist gebunden an die Materie
Zahl, an eine bis zur Unheimlichkeit kunstvolle

Materie, aber an eine Materie und an
eine Gegebenheit. Anders der Denker
ausder Schau. Der sehende Denker ist

an keine Grenze der Materie gebunden,

nur an die seines Geistes, und er hat sogar
die Möglichkeit, kraft seines Geistes diese

Grenze ins Unwahrscheinliche zu verschieben.

Der schauende Denker, der Dichter, —
oder in seiner höchsten Potenz: der Seher —
schöpft frei — aus dem All und aus dem
Nichts — Ebenbild des Schöpfergeistes Gottes.

Und darum steht alles Geschaffene höher

als alles Errechnete — das Gänseblümchen

ranghöher als der Wolkenkratzer, das

Gewachsene ranghöher als das Erbaute —
der Organismus ranghöher als die Organisation.

Es hiesse die den Dingen der Welt
innewohnende Rangordnung verkehren, wenn
wir die — ohne jede moralische Wertung
selbstverständlich — als zweitrangig erkannte

Kunst des rechnerischen Denkens der dem

Menschen eingepflanzten Kraft zum schauenden

und durch die Schau erkennenden
Denken überordnen würden; wenn die Schule

den, wenn auch noch so kunstvollen,
Mechanismus des rechnerischen Denkens zum
führenden Prinzip über die Kraft des
schöpferischen Gedankens erheben wollte. Es ist

hier nicht der Ort, zu untersuchen, wieweit
die Ueberschätzung der Organisation durch
den modernen Menschen, wieweit die
Mechanisierung auch des sog. geistigen, ja fast

allen öffentlichen Lebens auf die Ursache

zurückgeführt werden müsste, dass die
Anschauungskraft und mit ihr logischerweise
die Bildungs-, die Schöpferkraft des
Menschen verkümmert ist, sodass wir nicht nur
in jenseitigen, sondern auch in diesseitigen
Dingen Augen haben und sehen nicht.
Die Schule aber, die den Menschen in der
Fülle seiner Anschauungskraft empfängt, hat

ein unschätzbares Gut in allen diesen
Kindern zu hüten. Und sie hat es zu pflegen, zu
vertiefen, zu vervollkommnen, so zu
vervollkommnen, dass mit ihrer Hilfe der Mensch

auch die notwendige und gefährliche Kunst

des rechnerischen Denkens zu überschauen

und kraft seiner Vorstellungskraft zu beherrschen

vermöge — damit nicht die Zahl den

Geist unterjoche, sondern der Geist sich die
Zahl dienstbar mache. Nicht weniger als die

Entfaltung oder Verkümmerung des menschlichen

Geistes hängt davon ab, dass die

Anschauungskraft des Menschen die Führung
behalte oder wiederbekomme. Denn sie
allein ist schöpferisch.

Walchwil. Otto Michael.

Die Tagung der Zuger „Ehemaligen"
am 5./6. Oktober in Zug.
Im Jahre 1883 konnte das Freie Katholische

Lehrerseminar in Zug seine erste Promotion mit
dem Patent in der Tasche entlassen. Seither sind

54 Jahre verflossen. 517 Studierende haben
inzwischen das Seminar St. Michael besucht.

Davon sind 106 gestorben. Ziemlich genau die

Hälfte aller „Ehemaligen", nämlich 254, sind

Primarlehrer; 13 sind Sekundarlehrer, 21 Bezirkslehrer.

Je 4 wurden Juristen und Musikdirektoren,

20 Angestellte, 1 2 Kaufleute, und 48 leben
in den verschiedensten Berufen. 5 gehören dem

geistlichen Stande an. 18 Ehemalige holten sich

den Doktorhut. Von 36 der 411 Lebenden ist

862


	Warum denkst du denn wieder nichts? : Gedanken über das Denken

