Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 23 (1937)

Heft: 22

Artikel: Warum denkst du denn wieder nichts? : Gedanken Uber das Denken
Autor: Michael, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-538519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-538519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHULE

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 15, NOVEMBER 1937

23. JAHRGANG + Nr. 22

Warum denkst du denn wieder nichts?

Gedanken iUber das Denken.

Nein, sie ist immer noch nicht ausgestor-
ben, diese hiibsche Wendung einer verzwei-
felnden Padagogenseele, diese gleichermas-
sen hilflose und hilflos machende Redensart,
die in jedem Kindheitserinnerungen weckt,
ja auch in dem wird wecken kénnen, der sie
gebraucht. - Vielleicht — nein sicher — ist
sie auch an ihn einmal verschwendet wor-
den. Und vielleicht — nein sicher — hat sie
auch damals die Wirkung gehabt, die sie
noch heute hat. Der also Angeredete staunt
ahnungslos in die Erregtheit dessen hinein,
der gerade so zu ihm spricht; er spurt, dass
hinter dieser Redewendung eine ganze Ge-
witterwand von Méglichkeiten steht, die alle
versuchen sollen, ihn zu dem zu bringen, was
der Vater, der Lehrer, der Erzieher — wer
es eben gerade ist, der so spricht — denken
nennen; und er selber wird, ob nun einge-
schiichtert oder aufgestért, bockbeinig oder
hilflos geworden, nur das eine zu denken

vermdgen: ,,Komisch — ich hab e doch
gedacht!" — oder er wird es wenigstens so
fuhlen.

Es gibt eine ganze Stufenleiter solcher
Formulierungen. Ob sie nun heissen: ,,Wart,
ich will dich denken lehren! oder ob sie im
kategorischen Imperativ  gehalten  sind:
.,Denk doch etwas!"' — sie leben alle mehr
oder weniger von der Voraussetzung: der,
dem sie entgegengeschleudert werden, habe
nichts gedacht.

Nichts? Ist das iberhaupt denkbar: ein
Kind habe nichts gedacht, rein nichts? Der
erwachsene Mensch bringt das fertig, mehr

als ihm gut und nitzlich ist — weiss Gott,
wer ihn dazu erzogen hat! Er bringt es fertig,
andere fir sich denken zu lassen und es un-
besehen nachzuplappern, und er bringt so-
gar fertig, zu meinen, er selber habe das,
was er nachplappert, erdacht; ja sogar Men-
schen, die in vielen Schulen zum Denken er-
zogen worden — sein sollten, lieben diese
bequemere , Denkens'’-Art. Aber das Kind
bringt es nicht fertig, bringt es einfach nicht
fertig, nichts zu denken. Sein Geist ist noch
so munter wie seine Beine es sind, ist immer
unterwegs, sieht immer etwas, und er sieht
es so genau an, dass er in seine Betrachtung
ganz versunken sein kann. Und nicht wahr:
niemand wird bezweifeln, dass Betrachten
eine sehr vollkommene Art von Denken sei.

Wir sehen bereits, dass die Voraussetzung
der verschiedenen Aufforderungen an das
Kind, es solle denken, nicht stimmt. Es denkt
schon. Es denkt nur, wenn wir es so anrufen,
etwas anderes, als wir gerade wiinschen und
es denkt anders, als wir es in solchen Augen-
blicken fir gut finden: es schaut. Und
esdenkt, indem es schaut, voll-
kommen seinem Kindsein gemass. Ja, es ist
vielleicht sogar gerade vor einer ihm unge-
massen — ihm n o ¢ h ungemassen — Aufga-
be, zu denken, in seine ihm natirlicheKindes-
denkart geflichtet, unwillkirlich, von einer
Winzigkeit dahin gelockt. Und welcher Leh-
rer hiatte es nicht tausendmal erlebt, dass die-
se Flucht aus der von der Schule geforderten
Aufmerksamkeit so vollkommen gegliickt
sein kann, dass er nur zu fragen vermag:
«Wo warst du denn jetzt wieder mit deinen

857



Gedanken?'' Und diese Frage ist durchaus
richtig. Denn das Kind war fort.

Wenn wir hier Kind sagen, so fassen wir
den Begriff sehr weit. Auch die Jugendlichen,
die keine Kinder mehr sein wollen, sind in
dieser Hinsicht noch lange Kind. Und
manches Missverstandnis und manchen Miss-
griff gébe es nicht, wenn alle Lehrenden das
erkennen und anerkennen wirden. Von die-
ser Erkenntnis aus wird sich sogar vieles er-
reichen lassen, wenn der Lehrende oder der
Erzieher tut, wie der Arzt tut, der seine Kran-
ken durchaus als Erwachsene behandelt und
doch bei allem, was er unternimmt und lasst,
von dem Kind im Menschen weiss. Wir brau-
chen es, wir sollen es gar nicht aus der Ju-
gend hinauserziehen; ja wir dirfen es gar
nicht! Aber wir miissen um dieses Geheimnis
wissen und damit zu arbeiten lernen.

Kindliches Denken ist: Schauenl

Von vorneherein muss zunéchst ausge-
sprochen sein, dass nicht etwa nur der sog.
visuelle Typus Gegenstand dieser Betrach-
tung ist, Uberhaupt nicht irgend ein Typus,
sondern das Kind allgemein, das gesunde
natirliche Kind in aller seiner Vielfalt der
Anlagen und Temperamente; wir sehen hier
nur ab vom krankhaft unter- oder (iberent-
wickelten Kind.

Und da darf man nun wohl sagen, dass
das Schauen nicht nur bei einem bestimm-
ten Typus, sondern beim Kinde iberhaupt
die erste Form des Aufnahme- und Verarbei-
tungsvermogens des menschlichen Geistes
ist. Angefangen von den ersten Wahrneh-
mungen durch die Augen, die im Erinne-
rungsvermdgen bereits kapitalisiert werden,
bis zu den ersten bemerkbaren Regungen
des selbstandigen kindlichen Geistes kon-
nen wir das beobachten. Nicht zuféllig sind
im Angesicht des kleinen Kindes die Augen
das Beherrschende. Durch sie werden Seele
und Geist des Kindes zum erstenmal be-
dient. Wer einmal beobachten konnte, wie
ein Kind zu sprechen begann, der konnte
wahrnehmen, wie es den neuen lLaut ab-

858

schaute vom Munde dessen, den es
sich gerade zum Lernen auserkoren. Und
sprechen im Kreise der Familie mehrere am
Tisch, das Auge des Kindes folgt den ge-
sprochenen Worten von Mund zu Mund.
Und plotzlich ist ein Klang da. Welcher
Klang? Noch nicht das richtige Wort, noch
nicht das, das merkbar nachgesprochen wer-
den wollte, sondern ein Laut, der der er-
schauten Mundstellung am néchsten ist; oft
ein uns Verstandigen unversténdlicher Laut.
Wir kennen alle die allgemeine Erscheinung
der Kindersprache: das Kleinkind gibt den
Dingen Namen, die nur die Eltern und Ge-
schwister, nie Fremde verstehen kénnen. Das
Kind formt seine Worte nicht nach dem
Klang, sondern nach dem erschauten Bild,
das es davon gewonnen hat vom Munde der
Sprechenden. Der Nachahmungsdrang des
Kindes beruht, noch deutlicher erkennbar,
auf dem Vorbild der Schau: dem Bilde, das
aus der Anschauung des Kindes in diesem
lebendig geworden ist. Wir konnten wortge-
treuer sagen: Nachbildungsdranag.
Und er fihrt Uber die verschiedenen Stufen
seiner Entwicklung, deutlich fir den Beob-
achter, zu den nur dem Menschen gegebe-
nen Fahigkeiten des seelischen und geisti-
gen Erlebens: es 6ffnet die sinnliche An-
schauungskraft des Auges die innere An-
schauungskraft der Seele — es fallt durch
das menschliche Auge der erste Strahl dieses
Erdenlichts auch in den menschlichen Geist.
Es gesellt sich zur ausseren
Schaudie innere, zur dusseren Wahr-
nehmung die innere, zum &usseren Anschau-
ungsdrang der innere Anschauungsdrang —
zum dusseren Nachbildungsbediirfnis endlich
das innere Nachbildungsbediirfnis. Und die
entfalteten Fahigkeiten der Sinne bedie-
nen das Schaubedirfnis und die Schau-
kraft, die von allen Fahigkeiten des
Menschen jene ist, deren er am wenigsten
ermangeln kann (ja auch der Blinde lebt von
einer geheimnisvollen, in ihm wirkenden An-
schauungskraft: er macht sich ein Bild).



Und so stark ist der Anschauungsdrang
des Menschen, dass er ihn nicht mit der
Kindlichkeit verlasst, sondern dass er zur
beherrschenden geistigen und seelischen
Kraft wird, ohne die auch der erwachsene
Mensch nicht auszukommen vermag — ja
jede Verkimmerung dieser Kraft, sei es
durch Vernachlassigung oder Erkrankung
oder durch Zerstdrung gar, bedeutet eine
Verarmung des Menschen, die durch keine
Ersatzkraft ausgeglichen werden kann.

Das Schauen des Erwachsenen.

Wenn wir uns die Erinnerungen vergegen-
wartigen, die wir von unserer Kindheit her in
uns haben, so werden wir sofort erkennen,
dass sie nicht in unserem Gedachtnis, son-
dern in unserem Anschauungsschatz aufbe-
wahrt werden. Wir se hen die Stube vor
uns, in welcher dies oder jenes sich ereig-
nete. Wir haben die einzelnen Umstinde
gewisser Yorgange noch deutlich vor Augen,
ihren ganzen Ablauf und jede Einzelheit
scheinbar nebensachlicher Begleiterschei-
nungen: das Kleid, das die Mutter damals
trug, die Blumen, die auf dem Tisch standen,
jedes Bild an der Wand, jede Bewegung,
die der Vater machte, als er damals nach
Hause kam; wir sagen, dass wir, so wir das
Talent dazu hatten, jede Einzelheit zeichnen
konnten.

Wir haben also diese Erinnerungen nicht
im Gedachinis aufbewahrt, wie ein Lied oder
einen Vers vielleicht, sondern als Bild haben
wir sie bewahrt in unserer Anschauung, und
wir sehen dieses Bild an und beschreiben es,
wenn wir die Erinnerung erzéhlen.

Bei manchen Menschen ist nun die Schau-
kraft so beherrschend, dass sie sogar das
Gedicht, das sie auswendig sagen, vor sich
sehen, die Erinnerung, die sie von einer
geschichtlichen Unterrichtsstunde in sich ha-
ben, nicht als memoriertes Geschichtswissen
kennen, sondern als Erinnerung an die Um-
stande dieser Unterrichtsstunde, als Wissen
um jene Seite im Lehrbuch, die z. B. eine be-
stimmte lllustration enthielt. Hier mégen die

Theoretiker vom visuellen Typus sprechen.
Dem Kinde aber ist diese Form des schauen-
den Lernens die natirliche. Die Schulerfah-
rung weiss das und macht sich dieses Wissen
im  Anschauungsunterricht Die
Frage verdient aber ernstlich geprift zu wer-
den, ob die Schule nicht viel zu frilh vom
Anschauungsunterricht sich wegwendet in
der Meinung, sie misse zum Denken erzie-

zunutze.

hen und in der Voraussetzung, dass Denken
eine hohere Stufe des Geisteslebens dar-
stelle als das Schauen, und zu dieser hoheren
Stufe zu erziehen, sei Aufgabe der Schule.

Aber kehren wir wieder zum Erwachsenen
zuriick! Wie sagt der Unternehmer, dem ein
schwieriger Plan auseinandergesetzt wird?
Er wird sagen: ,,Wie haben Sie sich das
vorgestellt?" Nicht wahr: vorstellen,
das heisst etwas wie ein Bild anschaulich hin-
stellen! Er wird sagen: ,,Schreiben Sie mir die
einzelnen Punkte auf, damit ich mir ein
Bild machen kann!" Ein Bild zum An-
schauen kénnen! Der Mann, der seinem Jun-
gen eine ernsthafte Erklarung gibt, wird sie
einleiten mit den Worten: ,,S ch a u einmal,
das ist so..." Er wird seine Darstellung so
geben missen, dass sie der andere Uber-
schauen, als Ganzes anschauen kann. Wir
alle verlangen vom Schriftsteller, vom Red-
ner, vom Lehrer, vom Prediger, dass sie an-
schaulich schreiben und anschaulich spre-
chen. Und das gebildetste Publikum ermiidet
vor dem Redner, der das nicht vermag. Und
gehen wir weiter: was sagen uns die Begriffe
.ein weitblickender Mensch', ,er Ulber-
schaut die Lage'’, ,,er hat ihn durchschaut”,
.ein Mann, der die Welt gesehen hat'"? Sie
alle sagen uns, dass wir Erwachsenen den
Wert der Schau nicht nur schatzen,
sondern sogar vom Tiichtigen fordern, dass
wir selbst gar nicht auskommen kénnen ohne
die Kraft der Anschauung und ohne das Mit-
tel der Anschauung. Und bis in die hochsten
geistigen Bezirke hinein sprechen wir von
dieser Kraft — wir wollen nur zwei Begriffe
dafir nennen: die Weltanschauung, nach

859



der wir den Menschen beurteilen, und die
Anschauung Gottes, in der der Mensch seine
Bestimmung und Erfiillung sieht, der Mensch,
dem gesagt ist, dass er als Ebenbild Got-
tes geschaffen sei. :

Wir kénnen hier nur flichtig die Zusam-
menhdnge zeigen, zeigen, dass sie da sind
— aber wir kénnen schon aus dieser An-
deutung ersehen, welche gewaltige Rolle der
Schau und der Erkenntnis durch die Schau
im Leben des Menschengeistes zugewiesen
ist. Ja sogar jenes Gebiet, das wir.am ehe-
sten dem abstrakten Denken vorbehalten
mochten: die Erkenntnis — auf welchen Ge-
bieten immer — ist schon in ihrem Wort-
sinne eine Bestatigung, dass auch sie nicht
ohne die Anschauung mdglich ist, denn wir
konnen nur erkennen, was wir anzuschauen
vermogen.

Wenn aber von der Wiege bis zum Grabe
das Schauen des Menschen, das dussere und
innere Schauen, von solcher Bedeutung ist,
dann braucht auch die Schule es nicht als
Hilfsmittel fir die untersten Klassen zu er-
niedrigen, meinend, den hoheren Klassen
zieme ein anderes, , hoheres'’ Denken, ein
Denken, das losgelést ist von der Schau —
dann wird vielmehr die Schule der Pflege
der Anschauung und dem schauenden Den-
ken ihre grosste Sorgfalt widmen miissen,
damit nicht durch eine gut gemeinte, aber
an der Wirklichkeit vorbeisehende Schulpra-
xis das wesentlichste Gut des Menschen, die
Anschauungskraft, in den Jahren, in denen
sie am tiefsten gepflegt werden miisste, ver-
kiimmert wird, jawohl: verkimmert wird!

Kind und Schule.

Es ist eine — man darf fast sagen: histori-
sche — Tatsache, dass nicht selten bedeu-
tende Manner als Schiiler durchaus mittel-
méssig gewesen sind. Ohne zu diesem
Thema eine neue Theorie entwickeln zu wol-
len, darf man sich doch der Ueberlegung
hingeben, ob nicht vielleicht die ,Fille der
Gesichte'’, die solche Menschen in ihrer
Kindheit zu bewaltigen hatten, sie einfach

860

ablenkten von der — wie man zu sagen
pflegt — ,trockenen”, oft genug unan-
schaulichen Lehrstoffiille des Schulbetriebs.
Es ist namlich einfach nicht wahr, dass dieser
trockene'’, der unanschauliche, abstrakte
Schul- oder besser: Lehrbetrieb auch bei
noch so gesteigerter Strenge das Kind zu
sich hin erziehen kann. Das Kind wird ein-
fach in eine Schutzstellung fliehen. Das leicht
lernende, d.h. das einen Wissensstoff ge-
dachtnismassig leicht bewaltigende Kind wird
seinen Gehirnmechanismus wohl starker an-
strengen, und es wird sogar seine Féhigkeit,
Vieles auswendig zu behalten und schnell
aufzunehmen, steigern kénnen — aber die-
ser scheinbare Erfolg ist nichts anderes als
eine Flucht vor dem unbeliebten Stoff, den
es schnell hinter sich gebracht haben will,
um fir anderes wieder aufnahmebereit zu
sein — eine Flucht in den Mechanismus!
Das mit weniger guter Aufnahmefahig-
keit des Gedachtnisses begabte Kind wird
— im fur dasselbe gliicklichsten Fall — zu
einer Gleichglltigkeit gegentiber dem unge-
liebten Stoff kommen und die Licke (und das
Unangenehme, was damit an erzieherischen
Folgen zusammenhéangt) in Kauf nehmen,
um sein eigenes Leben, das geheime Leben
seiner Anschauung, als streng gehteten,
niemandem zuganglichen Bereich weifer zu
behalten; und es wird vor Strafen nur in das
Gefiihl von Verkanntheit fliichten und von
da in die oft bedenklichen Bezirke, die dem
Erzieher iberhaupt unzuganglich sind. Umso

stiarker aber wird seine — nun von dieser
Erfahrung beeinflusste — Anschauung von
Menschen, auch allernidchsten Menschen,

arbeiten und es ist eigentlich allen Gefah-
ren dieser verbogenen Anschauung offen. . .

Gelernt hat durch solchen Lehrbetrieb aber
weder das begabte noch das unbegabte
Kind das, was es hiHe lernen sollen. Sie
beide haben durch den abstrakten Unter-
richt auch von dem Lehrstoff selbst, der
ihnen beigebracht werden sollte, abstrahiert

— wahrend durch die Anschaulichkeit der



Vermittlung auch der sprodeste Stoft dem
Kinde fassbar, aufnehmbar, annehmbar ge-
macht worden sein konnte.

Es sind gewiss nicht die schlechtesten
Schiler, die vor einem Stoff streiken, weil
er ihnen nicht eingeht; die sich weigern, ihn
aufzunehmen ohne ihn ,,verdauen" zu kon-
‘nen. Gerade die wertvollsten Kinder werden
sich nicht begniigen wollen, etwas zu lernen,
was sie nicht verarbeitet haben oder verar-
beiten konnen, auch wenn ihre Grindlich-
keit hinter denen nachzuhinken scheint, die
einfach mit ihrem Gedachtnis den Stoff be-
~waltigen, ohne ihn mit ihrer Anschauungs-
kraft auch nur beriihrt zu haben. Vor sol-
chen Erscheinungen im Unterricht ist es wohl
wichtig, dass der Lehrer nicht auf die ,,Un-
fahigkeit' des Kindes schliesst, solange er
nicht gepriift hat, ob nicht vielleicht die An-
-schaulichkeit seines Unterrichts eine Verbes-
serung vertragen konnte.

Logik der Anschauung.

Der Geist — auch der des Kindes — lasst
nicht zu gleicher Zeit sich bilden und zwin-
gen. Entweder das eine oder das andere!
Er rettet sich aber viel haufiger in die Dul-
dung des Zwanges (und wird dann fiir jede
wirkliche Bildung unzugénglich), als dass er
gegen seine Gesetzmassigkeit sich bil-
den lasst. Seine Gesetzmdssigkeit aber ist
das Leben in der Schau: der Wechsel von
Eindrucksbildung und Ausdrucksbildung, der
Wechsel von Bild aufnahme und Bild-
wiedergabe: er kann nur formen, wovon er
selbst sich ein Bild gemacht.

Und diese Bildung von Eindruck und Aus-
druck ist das Denken in der Anschauung und
durch die Anschauung. Es ist ein durchaus
logisches Denken, aber ein Denken nach der
Logik des Bildes. Kein Mensch wird be-
haupten, dass das Kind etwa vor dem ersten
Schulalter abstrakte Gedankentfolgen zu bil-
den imstande ware — aber doch ist es eine
sprichwortliche Erfahrung, dass nichts so un-
erbittlich logisch wie die Kinderlogik ist.
Also muss es eine Logik der Anschauung

geben, eine Logik des Bildes. Und zwar —
was systematisch zu untersuchen
ware — ist die Logik der Schau und des Bil-
des eine Logik der Ganzheit — wéhrend das
Rechnen die Logik des Teils ist. Die rech-

reizvoll

nerische Logik schliesst vom Teil auf das
Ganze — die schauende Logik, die Logik
des Bildes, schliesst vom Ganzen auf das
Teil. Wir kénnten die Logik der Anschauung
auch die dichterische Logik nennen, denn
Dichtung ist ja die zu einem Bilde verdich-
tete Schau des Lebens, eine Schau, die aus
tausend — oft sinnlos scheinenden — Ein-
zelgeschehnissen die wunderbare Ganzheit
des Lebens sichtbar macht. Diese Sichtbar-
machung aber ist nicht moglich ohne den
Glauben an die Ganzheit. Darum ist jedes
Kind dichterisch in irgend einer Form (wo-
fir es unzahlbare Erlebnisse gibt), weil ihm
die Zusammengehdrigkeit alles Erschauten
zu einer Ganzheit selbstverstandlich ist und
es alles neu Erschaute ins ganze Bild zu fii-
gen trachtet.

Erst in vorgeriicktem Schulalter lernt es das
Leben zergliedern. Und es verdient, beach-
tet zu werden, dass der erste Lehrstoff, der
dem Kinde wirklich zu schaffen macht, das
Rechnen ist, weil hier nicht Bilder entstehen
(wie z.B. bei der Schrift oder jeder neuen
Erfahrung, die die Vorstellungskraft beschaf-
tigt), sondern weil hier Ganzes zer glie-
dert wird. Das Rechnen als die Kunst der
Zergliederung ist dem kindlichen Vorstel-
lungsvermogen neu. Bis dahin flgte es und
sah in den Teilen das Ganze. Jetzt erlebt es
den Begriff der Zerlegung und lernt im
Ganzen die Teile sehen. Eine Fahigkeit ge-
wiss, die nicht zu umgehen ist im Leben, die
aber auf ihre Funktionen beschrankt bleiben
muss und nicht zum neuen Mafstab der
ganzen kindlichen Denkabeit gemacht
werden darf.

Schauendes und rechnendes Denken.

Von solcher Betrachtung her wird man
nicht mehr die unbekiimmerte Behauptung
vertreten konnen, dass ausschliesslich das

861



Rechnen zum Denken erzége. Das Rech-
nen setzt vielmehr einen véllig anderen
Denkprozess voraus als das Denken in der
Schau; einen notwendigen Denkprozess, ge-
wiss, nicht aber einen, der den Vorrang vor
dem schauenden Denken beanspruchen
kdnnte. Der Rechner arbeitet mit der
kunstvollen Gegebenheit des Zahlensystems,
mit einer Geschicklichkeit, die scheinbar so-
gar Ordnung zu schaffen vermag, aber nur
scheinbar — er kann nur eine bestehende
Ordnung erspiiren, eine bestehende Geset-
zesmassigkeit entdecken, aber keine neue
schaffen; er ist gebunden an die Materie
Zahl, an eine bis zur Unheimlichkeit kunst-
volle Materie, aber an eine Materie und an
eine Gegebenheit. Anders der Denker
ausder Schau. Der sehende Denker ist
an keine Crenze der Materie gebunden,
nur an die seines Geistes, und er hat sogar
die Moglichkeit, kraft seines Geistes diese
Grenze ins Unwahrscheinliche zu verschie-
ben. Der schauende Denker, der Dichter, —
oder in seiner hochsten Potenz: der Seher —

schopft frei — aus dem All und aus dem -

Nichts — Ebenbild des Schépfergeistes Got-
tes. Und darum steht alles Geschaffene ho-
her als alles Errechnete — das Ganseblim-
chen ranghdher als der Wolkenkratzer, das
Gewachsene ranghoher als das Erbaute —
der Organismus ranghdher als die Organi-
sation.

Es hiesse die den Dingen der Welt inne-
wohnende Rangordnung verkehren, wenn
wir die — ohne jede moralische Wertung
selbstverstandlich — als zweitrangig erkann-
te Kunst des rechnerischen Denkens der dem

Menschen eingepflanzten Kraft zum schau-
enden und durch die Schau erkennenden
Denken iiberordnen wiirden; wenn die Schu-
le den, wenn auch noch so kunstvollen, Me-
chanismus des rechnerischen Denkens zum
fihrenden Prinzip iiber die Kraft des schop-
ferischen Gedankens erheben wollte. Es ist
hier nicht der Ort, zu untersuchen, wieweit
die Ueberschitzung der Organisation durch
den modernen Menschen, wieweit die Me-
chanisierung auch des sog. geistigen, ja fast
allen 6ffentlichen Lebens auf die Ursache zu-
rickgefihrt werden misste, dass die An-
schauungskraft und mit ihr logischerweise
die Bildungs-, die Schopferkraft des Men-
schen verkimmert ist, sodass wir nicht nur
in jenseitigen, sondern auch in diesseitigen
Dingen Augen haben... und sehen nicht.
Die Schule aber, die den Menschen in der
Fille seiner Anschauungskraft empféngt, hat
ein unschatzbares Gut in allen diesen Kin-
dern zu hiten. Und sie hat es zu pflegen, zu
vertiefen, zu vervollkommnen, so zu vervoll-
kommnen, dass mit ihrer Hilfe der Mensch
auch die notwendige und gefdhrliche Kunst
des rechnerischen Denkens zu liberschauen
und kraft seiner Vorstellungskraft zu beherr-
schen vermdége — damit nicht die Zahl den
Geist unterjoche, sondern der Geist sich die
Zah! dienstbar mache. Nicht weniger als die
Entfaltung oder Verkiimmerung des mensch-
lichen Geistes hangt davon ab, dass die
Anschauungskraft des Menschen die Fihrung
behalte oder wiederbekomme. Denn sie al-
lein ist schopferisch.

Walchwil. Otto Michael.

Die Tagung der Zuger ,Ehemaligen”

am 5./6. Oktober in Zug.

Im Jahre 1883 konnte das Freie Katholische
Lehrerseminar in Zug seine erste Promotion mit
dem Patent in der Tasche entlassen. Seither sind
54 Jahre verflossen. 517 Studierende haben in-
rwischen das Seminar St. Michael besucht. Da-
von sind 106 gestorben. Ziemlich genau die

862

Halfte aller ,,Ehemaligen”, namlich 254, sind
Primarlehrer; 13 sind Sekundarlehrer, 21 Bezirks-
lehrer. Je 4 wurden Juristen und Musikdirekio-
ren, 20 Angestellte, 12 Kaufleute, und 48 leben
in den verschiedensten Berufen. 5 gehdren dem
geistlichen Stande an. 18 Ehemalige holten sich
den Doktorhut. Von 36 der 411 Lebenden ist



	Warum denkst du denn wieder nichts? : Gedanken über das Denken

