Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 23 (1937)

Heft: 19: Der Missionsgedanke in Erziehung und Unterricht
Artikel: Erldsungssehnsucht ; Erlésungsbotschaft

Autor: Beckmann, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-537418

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-537418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHULE

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 1. OKTOBER 1937

23. JAHRGANG + Nr. 19

Erlésungssehnsucht — Erlésungsbotschaft

Mit wenigen Ausnahmen waren und sind
alle Religionen der Menschheit Erlésungsre-
ligionen. Schuld und Sihne lasten auf dem
Menschen, von denen er sich durch einen
Mittler befreien mochte. Es ist bekannt, wie
stark die Sehnsucht nach Lésung der Schuld
und Wegnahme der Siinde gerade zur Zeit
Christi in den verschiedenen Mysterienkul-
ten der Antike lebendig war, in den eleu-
sinischen Mysterien, im Mithraskult, im Kybe-
lekult u.a. Aber auch die Religionen der
gegenwartigen Menschheit weisen densel-
ben Zug, dieselbe Sehnsucht auf. Selbst
primitive Religionen haben ihren Glauben
an einen Heilbringer in Marchen oder Le-
genden niedergelegt. Im Alltagsleben &us-
sert er sich in fur uns oft abstossenden For-
men, in einem dumpfen Aberglauben oder
damonischen Unfug. Aber selbst unter
Scheusslichkeiten ist der oft unbewusste,
tiefe Drang nach Befreiung lebendig.

Noch starker ausgepragt ist dieser Erlo-
sungsgedanke in den weitverbreiteten Reli-
gionssystemen des Ostens. Wer hatte noch
nicht gehort von den Waschungen und Rei-
nigungszeremonien des Hinduismus,
den Tausenden und abermals Tausenden von
Pilgern, die zum Ganges eilen, um wenig-
stens einmal im Leben das entsiihnende Bad
zu nehmen? Europaische Reisende werden
oft tief ergriffen von dem ernsten Schauspiel,
das sich ihren Augen darbietet. Prof Dr. Auf-
hauser schreibt dariiber: ,,Ich habe zumal
an den heiligen Badepldtzen des Ganges
und an der Jumna auch wirklich tiefe und
richtige Frommigkeit gesehen, besonders bei

von

den vielen Mannern, die dort ihr religidses
Bad nahmen und ihr Gebet am friihen Mor-
gen verrichteten. Ich kenne kaum ein Volk
der Erde, das, wie mir scheint, so religios
veranlagt ist, wie das indische.” Und erst
der Buddhismus, der sich selbst als Erld-
sungsreligion fir den Osten ausgibt, welche
Erlosungssehnsucht hat er nicht geweckt in
Millionen der chinesischen, mongolischen,
tibetanischen, koreanischen und japanischen
Bevolkerung! Ich sage: geweckt, denn die
Erfillung der Sehnsucht bleibt ihnen ver-
schlossen und nur einige Auserwdhlte glau-
ben in treuer Nachfolge Buddhas durch Be-
kampfung jeder Begierlichkeit der Erlsung
im Nirwana teilhaft zu werden, wahrend die
Millionenmassen hochstens den Glauben an
eine bessere Wiedergeburt aufbringen kon-
nen oder hoffnungslos dahinleben
sterben. Geradezu ergreifend kommt diese
Sehnsuchtsstimmung zum Ausdruck in dem
Lied einer siidchinesischen Kurtisane: Keine

Hilfe!
Bis zum Verrucktwerden habe ich nachge-

sonnen — aber Hilfe habe ich nicht
gefunden!

und

Wer in die mittleren Jahre kommt, dem wird
das Haar bald weiss.

Von jeher litt die ,,rosige Schonheit” unter
einem bosen Schicksal, das
schwer zu andern ist.

Wabhrlich, es geht vom Sich-schmicken z u r
Leidenschatt, ins Ver-
derben!

Ich sinne nach Uber diese ,Erdenwelt"
— sag’' an, wie mag ich entfliehen dem

und dann

737



.Meer des bittern Herzelei-
des'?

Man hatte im friheren Dasein sich
heilige n sollen — vielleicht wére man
dann diesem Elend entgangen.

Sicherlich, in der fritheren Welt fehlte es an
Besserung, deshalb sank man so weit ins
Verderben.

Ach, wie schwer ist's die Liebe abzutun!

Der Liebhaber geht, aber der Liebesdrang
bleibt.

Nun, es geziemt mir nicht, zurlickzuschauen;
ich muss mich mit meiner Frage wenden
an den ,zukinftigen Heiland".

Durch alle Jahrhunderte und in der Ge-
genwart durch alle Lander zieht dieser Dop-
pelstrom: auf der einen Seite der Druck von
Schuld und Sinde, ganz gleich ob sie als
personlich oder unpersonlich empfunden
werden, und auf der anderen Seite der Auf-
schrei nach dem Heiland, dieses sehnsiich-
tige Hinausblicken iiber diese ,Erdenwelt"
mit seinem ,,Meer des bitteren Herzeleides''.
Sehen wir uns von christlicher Seite diesen
Doppelstrom an, so iiberrascht es uns, tber-
all und zu allen Zeiten das in Einzelziigen
ausgefilhrt zu sehen, was Paulus in seiner
grandiosen Schau des Rémerbriefes in den
knappen Einleitungskapiteln schildert. Hei-
dentum und Judentum sind verstrickt in Siin-
de und Schuld. ,,Alle haben gesiindigt und
sind der Herrlichkeit Gottes verlustig ge-
worden."” (3, 23.) Das ist die grosste
Menschheitskatastrophe, welche die Erde je
gesehen, eine Katastrophe, die wiederum
Paulus in die markanten Worte zusammen-
fasst: ,,Durch einen Menschen ist die Siinde
in die Welt gekommen und durch die Siinde
der Tod, und so ist der Tod auf alle Men-
schen (ibergegangen, weil alle gesiindigt
hatten.” (R6m. 5, 12.)

Diesem Universalismus von Schuld und
Siinde entspricht auf der anderen Seite auch
der Universalismus der Erlo-
s ung. Christus hat die Menschheit nicht in
erster Linie belehrt und aufgeklart, sondern

738

erlost. Sicher, seine Worte sind uns ein herr-
licher Schatz, von dem wir durch Jahrhun-
derte und Jahrtausende zehren, aber weit
hoher als seine Worte steht seine Tat, die
Zentraltatsache der christlichen Religion: sei-
ne stellvertretende Genugtuung durch den
Tod am Kreuze. Die Evangelien berichten
uns davon in ihrer einfachen schlichten Art.
Die Leidensgeschichte der 4 Evangelisten ist
nur die konkrete Illustration des Heilands-
wortes: ,,Der Menschensohn ist nicht gekom-
men, sich bedienen zu lassen, sondern zu
dienen, ja sein Leben als Losegeld fiir viele
zu opfern.” (Mt. 20, 28.) Der Tod Christi
am Kreuze ist nicht nur ein Endpunkt, son-
dern noch mehr der Anfang neuen Lebens,
denn dieser Tod war nicht bloss Sithnestrafe,
sondern verdienendes Suhneleiden, das vom
Heiland freiwillig iibernommen war. Er hat
den Leidenskelch am Oelberg freiwillig ge-
trunken und durch eigenen freien Willen ge-
trieben, wenn auch in Erfiilllung des vater-
lichen Auftrages, den Kreuzweg angetreten
und das Kreuz mit seinem entehrenden Tod
auf sich genommen. Die freiwillige Ueber-
nahme der Leiden und des Todes durch
Christus wie auch die freie Annahme durch
den Vater spricht der Heiland aus in den
Worten: ,,Deshalb liebt mich der Vater, weil
ich mein Leben hingegeben, um es wieder
zu gewinnen: niemand entreisst es mir, ich
gebe es freiwillig hin: ich habe die Macht
es hinzugeben und die Macht, es wieder zu
gewinnen. Das ist der Auftrag, den ich vom
Vater empfangen habe.” (Joh. 10, 17 ff)
Der Freiwilligkeit des Leidens entspricht auf
der anderen Seite die Maglichkeit und Tat-
sachlichkeit des Verdienstes und der Genug-
tuung.

Diese Genugtuung ist nach der Lehre der
Kirche, gestitzt auf die Offenbarungsquel-
len, eine stellvertretende Ge-
nugtuung, d.h. eine Uebernahme der
Strafe fiir andere und die Erfiillung der von
Gott gestellten Forderung der Siihne. Diese
Genugtuung Christi ist nicht nur eine gleich-



wertige, d. h. sie entspricht nicht genau der
Beleidigung, ist auch nicht nur Gberfliessend,
d. h. grésser als die Beleidigung, sondern
sie istunendlich, d. h. nie zu erschop-
fen. ,,Wo aber die Siinde sich gehauft hat,
ward noch reichlicher die Gnade.” (Rém.
5, 20.) In dieser unendlichen, stellvertre-
tenden Genugtuung Christi liegt die innere
und grundsatzliche Maglichkeit und Anlage
zum Universalismus der Erlésung begriindet.
Weil sie stellvertretend ist, hat sie die in-
nere Fihigkeit, fir alle zu sein und auf alle
Uberzugehen, und weil sie unendlich ist,
birgt sie einen Schatz, der nie erschépft wer-
den kann, ob Tausende neuer Volker daran
teilhaben oder nicht.

Von der tatsdchlichen Universalitat der
Erlésung spricht vorab in immer neuen Wen-
dungen Paulus, der die Verbundenheit
der Menschheit in Schuld und Sihne so be-
tont hat. Christus ist fir ihn der zweite Adam,
von dem statt Siinde und Schuld wie vom
ersten Adam, Gnade und Leben, ja Uber-
flutendes Leben ausgehen. Dieses Thema ist
grundlegend und klingt in allen seinen Brie-
fen durch. Er wird nicht mide, es seinen
Christen immer wieder vor Augen zu fihren.
Seine Sprache wird beschwingt,und wir glau-
ben noch heute hinter seinen Satzen seine
feuergliihenden Augen zu sehen. Hier kon-
nen nur einige der markantesten Satze, in
denen Paulus ausdriicklich vom Universalis-
mus des Heiles spricht, angefihrt werden.
Nachdem er im Romerbrief die Allgemein-
heit der Schuld aufgezeigt, lasst er auch die
Allgemeinheit des Heiles aufleuchten: ,,Wie
es durch einen Fehltritt fir alle Menschen
zur Verdammnis gekommen ist, so soll es
auch durch eine gerechte Tat fur alle Men-
schen zur Rechifertigung des Lebens kom-
men. Denn wie durch den Ungehorsam des
einen Menschen die Vielen als Siinder hin-
gestellt wurden, so werden auch durch den
Gehorsam des Einen die Vielen als Gerechte
hingestellt werden.” (Rém. 5, 18 f.) ,,Chri-
stus ist fir alle gestorben, "so lautet sein

knappes Bekenntnis im 2. Korintherbrief
(5, 15), und in den Pastoralbriefen héren wir
ihn: ,,Es ist ein Mittler zwischen Gott und
den Menschen, der Mensch Jesus Christus,
der sich als Loésegeld fiir alle hingegeben
hat.” (1. Tim. 2, 5.) ,,Erschienen ist die Gna-
de Goftes, die allen Menschen das Heil
bringt.” (Tit. 2, 11.) Und wenn Ubereifrige
Anhanger des Judentums, selbst im Apostel-
kollegium, den Heiden Lasten auflegen wol-
len, die mit der Erldsungsbotschaft nichts zu
tun haben, dann schwingt Paulus das scharfe
Schwert seines gliihenden Eifers, scheut vor
keinem Opfer zurlick, selbst nicht vor einem
Zusammenstoss mit dem ersten Apostel, Pe-
trus, um die Erlésungsgnaden frei von jedem
menschlichen Joch der Heidenwelt zugéng-
lich zu machen. Er bricht dem Propheten-
wort Bahn, das einst Isaias vom Jahweknecht,
dem Messias, gesprochen hat: ,,Dafiir, dass
du mir als Knecht dientest, ist es zu gering,
dass du nur die Stamme Jakobs aufrichten
und die aus Israel Bewahrten zurtckbringen
sollst: so mache ich dich denn zum Licht der
Heiden, dass du mein Heil seiest bis an das
Ende der Welt." (49, 6.)

Zwischen dem Universalismus der Erl6-
sung durch Christus — der objektiven Er-
I6sung — und dem Universalismus einer
erldsten Menschheit — der subjektiven Erlo-
sung — klafft eine Liicke, die zu Uberbrik-
ken nach dem ausdriicklichen Befehl Christi
die Apostel und ihre Nachfolger — die
menschlichen Werkzeuge — berufen sind.
Wie sollen sie wohl den anrufen, an den
sie nicht glauben gelernt haben? Und wie
sollen sie an den glauben, von dem sie
nichts gehért haben? Wie aber sollen sie ho-
ren, wenn keiner kiindigh?"' (Rém. 10, 14.)
Mit diesen Worten hat Paulus klar und ein-
deutig die Gebundenheit der Vermittlung
der Erldsungsgnade an menschliche Organe,
an Prediger, an Missionare ausgesprochen.
So schliesst denn auch der objektive Uni-
versalismus des Heiles die Verpflich-
tungzurHeidenmission, die Dar-

739



bietung der Heilsmittel und Heilswahrheiten
an die Volker, als seine geradlinige Entwick-
lung in sich. Paulus hat diese organischen
zwischen Erlésung und
Mission zu tiefst erfasst und nicht nur aus-
gesprochen, sondern auch durch sein Le-
ben in die Tat umgesetzt. Dieser einen gros-
sen Aufgabe, Christus, den Erléser, der in
Schuld und Siinde verstrickten Menschheit
zu verkinden, hat er alle seine Krafte ge-
weiht. Und in Paulus’ und der ersten Apo-
stel Fuhstapfen traten Tausende und Tau-
sende glaubensiberzeugter Manner, die aus

Zusammenhange

der tiefen Erkenntnis der Erlésungstatsachen
und des inneren Zusammenhanges zwischen
Erlésung und Mission heraus in allen Jahr-
hunderten immer wieder unter Einsatz ihres
Lebens sich bemihten, immer weitere Krei-
se der Menschheit an den Erldsungstriich-
ten teilhaft werden zu lassen.

In diesem organischen Zusammenhang
mit dem tiefsten Geheimnis des Christen-
tums, der Menschheitserlésung, wird jener
selbst in gut katholisch sein wollenden Krei-
sen weit verbreiteten Ansicht, als ob es sich
bei der Missionsarbeit unter den Heidenval-
kern um ein Werk der Uebergebihr, ein
Werk fur fromme Frauen und in Europa un-
brauchbare Méanner, handle, vollkommen der
Boden entzogen. Nein, solange es noch
ganze Teile der Menschheit gibt, die ohne
ihre Schuld die Christusbotschaft noch nicht
vernommen haben, so lange muss die
Kirche missionieren, solange muss
sie die Heilsgiter der Erlésung weiter lei-
ten. Das Wort eines heiligen Paulus: ,,Wehe
mir, wenn ich das Evangelium nicht verkin-
de'’, ist auch ihre Parole. Und diese Kirche,
die ein so herrliches, aber auch beschwerli-
ches Erbe angetreten hat, ist nicht irgend-
eine abstrakte Grosse, sondern diese Kirche
ist der mystische Leib Christi, deren Haupt
Christus ist und deren Glieder wir sind —
wir alle, nicht nur der Papst und die Bischofe,
sondern jeder einzelne aus uns. Wir alle
sind je nach unserer Stellung im mystischen

740

Leib des Herrn mitverantwortlich fur die Zu-
wendung der Erlésungsgnaden. Die von der
Kirche auserwahlten Organe, ihre Gesand-
ten (Missi) stehen wohl an der Front mis-
sionarischer Arbeit, fir die sie in besonde-
rem Masse verantwortlich sind. Aber wie hin-
ter jedem Frontheer die Etappe steht, die
das Frontheer unterstitzt, entstandene Lik-
ken ausfullt, die Kdmpfenden mit Mut und
Kraft erfullt, so auch beim Werke der Glau-
bensverbreitung, das ja in erster Linie in der
Zuwendung der Erlésungsgnaden durch die
hl. Taufe besteht.
men, wenn sich die Etappe ihrer Pflicht nicht
bewusst ist oder diese vernachldssiat. Wir

Die Front bricht zusam-

tun unsere Pflicht nicht, wenn wir nur spora-
disch fir die Glaubensboten beten oder ihr
Wirken durch zufdllige finanzielle Zuwen-
dungen unterstiitzen, nein, in erster Linie
erwarfen unsere Brider und Schwestern an
der Front unser lebendiges Inte-
resse, unser Miterleben mit ihren Sorgen
und Schwierigkeiten, ihren Erfolgen und
Misserfolgen. Wir sind ja Glieder eines Lei-
bes, und infolgedessen darf es uns nicht
gleichgliltig sein, was auserwéahlte Glieder
dieses Leibes in Fronistellungen leisten. lhre
Leiden sind unsere Leiden, ihre Freuden
unsere Freuden. Aus dieser Gleichstimmung
heraus wird Gebet und auch Unterstiitzung
wie etwas Selbstverstandliches
chen, werden uns liebe Pflichten sein, und
zwar nicht nur in Zeiten religioser Hochstim-
mung, sondern allezeit.

hervorbre-

Aber, so lautet eine Frage, die jedem
Missionar oder aus der Mission Heimkeh-
renden immer wieder gestellt wird, sind
denn die Chinesen, die Japaner oder Kore-
aner, die Neger Afrikas oder gar die Kan-
nibalenstdmme der Sidsee wirklich auch fa-
hig, die Botschatt von der Erlésung aufzu-
nehmen, die Gnaden zu empfangen? Schon
der hl. Thomas von Aquin hat auf diesen Ein-
wand die klassische Antwort gegeben:
..Quamdiu manet voluntas, remanet habilitas
ad bonum, =— solange der Wille vorhanden



ist, d. h. die freie Selbstbestimmung des
Menschen, solange bleibt auch die Fahig-
keit zum Guten." An der Bekehrbarkeit der
Heiden, und zwar aller Heiden, halt Thomas
im Einklang mit der gesamten kirchlichen
Ueberlieferung fest, denn Gottes Langmut
und Barmherzigkeit sind derart, dass wir an
keinem Menschen, auch an keinem selbst
entartetenHeiden verzweifelndirfen. Ausser-
dem wird der Wille des Menschen und die
menschliche Natur durch die Siinde nicht
derart verdorben, dass ihm nicht die Auf-
nahmefahigkeit fiir die Gnade verbleiben
wiirde. ,,Mdgen sich immer mehr Siinden
als Scheidewand zwischen Go#t und Seele
stellen, mag die sittliche Verderbnis bis ins
Ungemessene zunehmen, mag der Wille im-
mer verstockter und die Neigung zum Bo-
sen immer starker werden, in seinem tief-
sten Grunde beibt der Mensch doch gut."
(Thomas Ohm, Die Stellung der Heiden zu
Natur und Uebernatur, Minster 1927, 185.)

Doch abgesehen von diesen inneren
Grinden spricht sich auch die bald zwei-
tausendjshrige Erfahrung der Kirche und ih-
rer Missionsarbeit im selben Sinne aus. Noch
nie wurde ein Volk gefunden, dem nicht,
oft allerdings nach Ueberwindung zahlrei-
cher und anfangs scheinbar uniiberwindba-
rer Schwierigkeiten, der Zugang zur Gnade
geodffnet worden wére. Als im Entdeckungs-
zeitalter der europaische Blick sich weitete
und Amerika und selbst der ferne Osten
erschlossen wurden, da waren es in erster
Linie die katholischen Missionare, welche
die Menschenrechte jener Vélkerschaften ge-
genlber skrupellosen Conquistadoren ver-
teidigten und ihnen gegentiiber vorab an der
fundamentalen Wahrheit des Christentums
festhielten, dass alle Menschen fshig seien,
die Erlosungsbotschaft und -gnade anzu-
nehmen. Jenen spanischen Eroberern wiare
es oft lieber gewesen, sie hdlten es mit ei-
nem fiir das Christentum unfédhigen Volk zu
tun gehabt, um es so besser versklaven zu
konnen. Wohl wurde auf verschiedenen Mis-

sionssynoden Siidamerikas die Frage eror-
tert, ob die Indianer dem Priestertum zuzu-
fuhren seien und diese Frage teilweise ver-
neint, aber die Frage nach der Aufnahme-
féhigkeit der Erlosungsbotschaft, bzw. ihrer
Fahigkeit zur Taufe wurde nie gestellt. Sie
wurde als selbstverstdndlich vorausgesetzt.

im 19. Jahrhundert
diese Frage gestellt, als das Innere Afrikas
erschlossen und die fernsten Inseln der Sud-
see dem européischen Machtwillen sich beu-
gen mussten. Hier stiess man auf Volksstam-
me mit derart entarteten Sitten und Gebrau-
chen, dass wenigstens in bestimmten Ko-
lonialkreisen die Autfassung geédussert wur-
de, solchen Menschen das Christentum pre-
digen heisse ,,die Perlen vor die Saue wer-
fen"', Opfer zu bringen, die sich nie lohnen
wirden.

Noch lauter wurde

Nur die Mission hielt wiederum
an der grundséatzlichen Gleichheit der Men-
schen und damit auch an der Erlésungsfahig-
keit der Sudsee-lnsulaner oder der Bantu-
neger unentwegt fest. Die Mihen waren un-
sagbar. Aber die Erfolge lohnten sich. Wenn
einmal die Feindseligkeiten, die misstrau-
ische Haltung der Eingeborenen gegeniber
den Missionaren einer freundlicheren Ein-
stellung Platz gemacht hatten, dann konn-
ten die Missionare mit Freuden feststellen,
wie schnell die grundlegenden Wahrheiten
der Erldsungsbotschaft selbst von den tief-
siehenden Volksstdmmen erfasst wurden. Als
vor einigen Jahren die ersten einheimischen
Priester der Sudsse (auf den Fidschi- und
Schifferinseln, Samoa) geweiht wurden, ahn-
ten nur wenige, welche Bedeutung einer sol-
chen Tat zukommt. Wenn aus einem Volks-
stamm Priester erstehen, dann heisst das
nicht weniger als: dieses Volk hat die Er-
I6sungsbotschatt so tief erfasst wie jedes
europaische, da es selbst wieder fahig wur-
de, Trager dieser Botschaft zu werden. Und
wenn man sich vor Augen hailt, dass noch
die Vorfahren dieser Neupriester in der
driten Generation waschechte Menschen-
fresser waren, so wird man auf der einen

741



Seite das Gnadenwirken Gottes bewundern,
auf der andern Seite aber auch staunend
feststellen, dass es keinen Menschenstamm
gibt, der nicht fdhig ware, die Gnadenbot-
schaft des Christentum aufzunehmen und
sich von ihr veredeln zu lassen.

In Afrika sind unter den verschiedensten
Negerstdmmen heute ca. 200 Negerpriester
anzutreffen, eine Tatsache, die selbst die
optimistischen Missionare um die Jahrhun-
dertwende nicht gewagt hatten vorauszusa-
gen, so riesengross waren die Schwierigkei-
ten, die sich ihnen, selbst fir die Spendung
der Taufe noch, entgegenstellten. In China,
Japan und Indien wirken bereits Gber 20 far-
bige Bischofe, wiederum eine Tatsache, die
beweist, dass die Erlésungsbotschaft tief er-
fasst werden kann. Und wer einmal Gelegen-
heit hatte, die Kunstwerke chinesischer, ja-
panischer, indischer oder selbst afrikanischer
Kinstler zu sehen, bei dem wird der Vor-
wurf, als ob aussereuropaische Vélker fir
das Christentum unfshig wéren, von selbst
Hier finden wir keine Nach-
ahmung europadischer Vorbilder, sondern
echt chinesische, japanische oder afrikani-
sche Kunstauffassung im christlichen Gewan-
de. Auch diese neue christliche Kunst ist
wiederum ein Beweis, wie tief das Christen-
tum und seine Erlésungsbotschaft in die
gearteter Volker

verstummen.

Vorstellungswelt anders
eingehen kann.

Ist auch die Fahigkeit aller Menschenklas-
sen und Rassen zur Aufnahme der Erldsungs-
botschaft unbestritten vorhanden, so darf
doch nicht (ibersehen werden, welch unge-
heuere Schwierigkeiten den Glaubensboten
bei Verkiindigung dieser Botschaft entge-
genstehen. Ich meine hier nicht die oft schon
zahlreichen Schwierigkeiten dusserer Art, wie
Wildheit und Hass der Eingeborenen oder
klimatische und verkehrstechnische, sondern
Schwierigkeiten innerer Art. Jedes Volk hat
seine Eigenart, zu denken, eine Art, die un-
serer europdischen Art oft diametral entge-
gengesetzt ist. Man denke nur an die Hoch-

742

kulturen des Ostens mit ihrer Jahrtausende
alten Ueberlieferung in Kunst und Literatur,
in religidser und sozialer Beziehung, Kul-
turen, die wir wohl bewundern oder verach-
ten, aber nie ganz erfassen kdnnen, oder
an die primitiven Vélker mit ihrer bilder-
und symbolenreichen Sprache, fiir die erst
nach Jahrzehnten der Schlissel gefunden
werden kann. Zuerst muss der Missionar
ihre Sprache kdnnen und wenigstens, soweit
es menschenméglich ist, auch ihre Kulturen
zu verstehen suchen. Dann muss er aus die-
ser Sprache die fiir die Erlédsungsbotschaft
notwendigen Begriffe bilden. Er muss also
nicht nur ein Sprachenkenner, sondern dar-
iber hinaus noch sprachschépferisch fatig
sein. Er muss nicht nur ausserlich, sondern
noch mehr innerlich sein europédisches Ge-
wand ablegen und sein Denken und Predi-
gen in das Gewand eines ihm fremden Vol-
kes hiillen, eine Forderung, die nicht nur
ein geritteltes Mass von Opfermut und Ent-
sagung verlangt, sondern auch inteliektuelle
Fahigkeiten, die iber das Mittelmass hinaus-
gehen. Die Erldsungsbotschaft in die jedem
Volke angepasste Form zu kleiden, ist die
ureigenste Arbeit des Missionars. Alle an-
dere Arbeit ist gleichsam Nebenbeschatti-
gung. Und diese Arbeit hdrt nicht auf, da
die Einkleidung der Erlésungsbotschaft im-
mer noch verbessert und die Botschatt selbst
verstandlicher gemacht werden kann. Ein
|dealmissionar wird der Glaubensbote, wenn
er auf sich die Worte des hl. Paulus anwen-
den kann: ,,Denn ich hatte mir vorgenom-
men, kein anderes Wissen unter euch zu
zeigen als das von Jesus Christus, und zwar
dem Gekreuzigten (d. h. dem Erloser).”
(1. Kor. 2, 2))

Blicken wir auf unsern Ausgangspunkt zu-
rick, so sehen wir, dass Erlésungssehnsucht
der Vélker und Erlésungsbotschaft Christi
einzig lberbrickt werden von der Mission,
die unzertrennbar mit dem Erlésungswerk
als Fortsetzerin dieses Werkes verbunden ist.
Aus diesem innersten Zusammenhang zwi-



schen Erlésung und Mission stromte einem
hl. Paulus und stromt auch heute noch je-
dem Missionar neues Licht und neue Kraft
zu. Alle anderen Griinde reichen nicht aus
zur Erklérung seiner entsagungsreichen Ar-
beit. Sie mégen mitspielen, aber ausschlag-
gebend ist nur die Mitarbeit an der Zuwen-
. dung der Erlésungsgnaden. Diese ist ein
Sichstellen in den Dienst des gewaltigen
Erlosungswerkes. Je mehr jemand eintritt in
den Kreis dieses Lebensgedankens, desto
tiefer und voller wird er von der Erlésung

Schule und Missionen

Vor zehn Jahren, an einem Montagmor-
gen, begleitete ich einen greisen Missions-
bischof in die Schule eines bescheidenen
Bauerndorfes in Belgien. Am Abend vorher
hatte er im Pfarreisaal einen Vortrag tber
sein Wirkungsfeld gehalten. Seine Ausfiih-
rungen hatten den Leuten sehr gefallen.
Lehrer und Lehrerinnen hatten ihn gebeten,
auch ein Wort an die Kinder zu richten. ,,Es
wirde unsere Jugend freuen und ihr
guttun”, hatten die begeisterten Erzieher
dem eifrigen Apostel gesagt, und er hatte
eingewilligt mit den Worten: ,,Gerne, sehr
gerne, denn die Kinder, dassind unse-
reHelferundunsere Mitarbei-
tervon morgen." So kam er also am
folgenden Tag in die Schule und sprach eine
Stunde lang zu den Schiilern, die mit Aug
und Ohr seine Erzéhlungen aufnahmen. Am
Ende wollte er einem jeden seinen Segen
spenden und seinen Ring zu kiissen geben.
Das erste Kind aber, das vor ihn kam, ganz
tberwaltigt von seinem Wort und von seiner
Giite, meinte, dass es gemass den Familien-
brduchen jenes Landes den alten lieben
Mann umarmen durfte. Der Kleinen erschien
offenbar das goldene Kreuz an der Brust
und das silberne Haupt des Priesters im
Glanze eines gleichen Ideals und deshalb
auch des gleichen innigen Vertrauens wiir-
dig.

selbst ergriffen. Darin liegt auch der riick-
wirkende Segen unserer Mitarbeit an dem
hi. Missionswerk. Jede Missionsarbeit draus-
sen auf dem weltweiten Missionsfelde und
jede Missionshilfe hier in der Heimat ist ein
Eintreten in den Dienst des ewigen Erlo-
sungsgedankens Gottes selbst, jenes Rat-
schlusses, fiir den der ewige Sohn sich selbst
dahingab ,,gehorsam bis zum Tode am
Kreuze". (Phil. 2, 8.)

Schéneck (Nidw.).

Joh. Beckmann S. M. B.

Der Missionsgedanke macht
der Jugend Freude. In unserer Zeit
der ungeheuren Verworrenheit, der Mei-
nungs- und Gesinnungskémpfe, der bestan-
digen Vorstésse gegen die Religion und die
Kirche, inmitten der allgemeinen Vermate-
rialisierung, der seelischen Verflachung und
des hadufigen Verrates am Ideal und am
Glauben, vermag uns nichts derart zum Op-
timismus zu stimmen wie die Fortschritte des
Apostolates in den Heidenléndern.DieJu -
gend hauptsdchlich braucht
Cptimismus. Sie will nicht rickwarts
schauen, denn sie hat noch nicht gelebt, sie
schaut vorwarts auf die Zukunft und, um ihr
mit frohem Mut entgegenzugehen, bedarf
sie der Sonne der Hoffnung und des Ver-
trauens. Der Optimismus macht lebensfrisch
und lebensbejahend. Gewiss ist auch in Eu-
ropa und in unserer ndheren Heimat nicht al-
les dazu angetan, den Pessimismus zu wek-
ken. Das Bose hat seinen Gegensatz, seinen
wunderbaren Gegensatz. Die Ansafze zur
katholischen Aktion, die Exerzitienbewe-
gung, die Erneuerung im liturgischen Leben,
die neuen Goftteshauser und der Opfersinn,
von dem sie zeugen, die gewaltige Arbeit in
der Diaspora, das alles ist geeignet, die Ju-
gend zu Taten anzufeuern. Doch wird ihr
nichts das Herz so sehr erheben, wie das

743



	Erlösungssehnsucht ; Erlösungsbotschaft

