
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 23 (1937)

Heft: 19: Der Missionsgedanke in Erziehung und Unterricht

Artikel: Erlösungssehnsucht ; Erlösungsbotschaft

Autor: Beckmann, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

O LTE N 1. OKTOBER 1937 23. JAHRGANG Nr. 19

Erlösungssehnsucht — Erlösungsbotschaft
Mit wenigen Ausnahmen waren und sind

alle Religionen der Menschheit Erlösungsreligionen.

Schuld und Sühne lasten auf dem

Menschen, von denen er sich durch einen
Mittler befreien möchfe. Es ist bekannt, wie
stark die Sehnsucht nach Lösung der Schuld

und Wegnahme der Sünde gerade zur Zeit
Christi in den verschiedenen Mysterienkulten

der Antike lebendig war, in den eleu-
sinischen Mysterien, im Mithraskult, im Kybe-
lekult u. a. Aber auch die Religionen der

gegenwärtigen Menschheit weisen denselben

Zug, dieselbe Sehnsucht auf. Selbst

primitive Religionen haben ihren Glauben

an einen Heilbringer in Märchen oder
Legenden niedergelegt. Im Alltagsleben äussert

er sich in für uns oft abstossenden

Formen, in einem dumpfen Aberglauben oder
dämonischen Unfug. Aber selbst unter
Scheusslichkeiten ist der oft unbewusste,
tiefe Drang nach Befreiung lebendig.

Noch stärker ausgeprägt ist dieser

Erlösungsgedanke in den weitverbreiteten
Religionssystemen des Ostens. Wer hätte noch

nicht gehört von den Waschungen und

Reinigungszeremonien des Hinduismus, von
den Tausenden und abermals Tausenden von
Pilgern, die zum Ganges eilen, um wenigstens

einmal im Leben das entsühnende Bad

zu nehmen? Europäische Reisende werden
oft tief ergriffen von dem ernsten Schauspiel,
das sich ihren Augen darbietet. Prof Dr.

Aufhauser schreibt darüber: ,,lch habe zumal

an den heiligen Badeplätzen des Ganges
und an der Jumna auch wirklich tiefe und

richtige Frömmigkeit gesehen, besonders bei

den vielen Männern, die dort ihr religiöses
Bad nahmen und ihr Gebet am frühen Morgen

verrichteten. Ich kenne kaum ein Volk
der Erde, das, wie mir scheint, so religiös
veranlagt ist, wie das indische." Und erst
der Buddhismus, der sich selbst als

Erlösungsreligion für den Osten ausgibt, welche
Erlösungssehnsucht hat er nicht geweckt in

Millionen der chinesischen, mongolischen,
tibetanischen, koreanischen und japanischen
Bevölkerung! Ich sage: geweckt, denn die
Erfüllung der Sehnsucht bleibt ihnen
verschlossen und nur einige Auserwählte glauben

in treuer Nachfolge Buddhas durch
Bekämpfung jeder Begierlichkeit der Erlösung
im Nirwana teilhaft zu werden, während die
Millionenmassen höchstens den Glauben an
eine bessere Wiedergeburt aufbringen können

oder hoffnungslos dahinleben und
sterben. Geradezu ergreifend kommt diese
Sehnsuchtsstimmung zum Ausdruck in dem
Lied einer südchinesischen Kurtisane: Keine
Hilfe!

Bis zum Verrücktwerden habe ich nachgesonnen

— aber Hilfe habe ich nicht

gefunden!
Wer in die mittleren Jahre kommt, dem wird

das Haar bald weiss.

Von jeher litt die „rosige Schönheit" unter
einem bösen Schicksal, das

schwer zu ändern ist.

Wahrlich, es geht vom Sich-schmücken z u r

Leidenschaft, und dann ins

Verderben!

Ich sinne nach über diese „E r d en we 11"

— sag' an, wie mag ich entfliehen dem

737



„M eer des bittern Herzelei-
d e s"?

Man hätte im früheren Dasein sich

heiligen sollen — vielleicht wäre man
dann diesem Elend entgangen.

Sicherlich, in der früheren Welt fehlte es an

Besserung, deshalb sank man so weit ins

Verderben.
Ach, wie schwer ist's die Liebe abzutun!
Der Liebhaber qeht, aber der Liebesdrang

bleibt.
Nun, es geziemt mir nicht, zurückzuschauen;

ich muss mich mit meiner Frage wenden

an den „zukünftigen Heilan d".
Durch alle Jahrhunderte und in der

Gegenwart durch alle Länder zieht dieser
Doppelstrom: auf der einen Seite der Druck von
Schuld und Sünde, ganz gleich ob sie als

persönlich oder unpersönlich empfunden
werden, und auf der anderen Seite der
Aufschrei nach dem Heiland, dieses sehnsüchtige

Hinausblicken über diese „Erdenwelt"
mit seinem „Meer des bitteren Herzeleides".
Sehen wir uns von christlicher Seite diesen

Doppelstrom an, so überrascht es uns, überall

und zu allen Zeiten das in Einzelzügen
ausgeführt zu sehen, was Paulus in seiner

grandiosen Schau des Römerbriefes in den

knappen Einleitungskapiteln schildert.
Heidentum und Judentum sind verstrickt in Sünde

und Schuld. „Alle haben gesündigt und
sind der Herrlichkeit Gottes verlustig
geworden." (3, 23.) Das ist die grösste
Menschheitskatastrophe, welche die Erde je
gesehen, eine Katastrophe, die wiederum

Paulus in die markanten Worte zusammenfasse

„Durch einen Menschen ist die Sünde

in die Welt gekommen und durch die Sünde

der Tod, und so ist der Tod auf alle
Menschen übergegangen, weil alle gesündigt
hatten." (Rom. 5, 12.)

Diesem Universalismus von Schuld und

Sünde entspricht auf der anderen Seite auch

der Universalismus der Erlösung.

Christus hat die Menschheit nicht in

erster Linie belehrt und aufgeklärt, sondern

erlöst. Sicher, seine Worte sind uns ein
herrlicher Schatz, von dem wir durch Jahrhunderte

und Jahrtausende zehren, aber weit
höher als seine Worte steht seine Tat, die
Zentraltatsache der christlichen Religion: seine

stellvertretende Genugtuung durch den
Tod am Kreuze. Die Evangelien berichten

uns davon in ihrer einfachen schlichten Art.
Die Leidensgeschichte der 4 Evangelisten ist

nur die konkrete Illustration des Heilandswortes:

„Der Menschensohn ist nicht gekommen,

sich bedienen zu lassen, sondern zu
dienen, ja sein Leben als Lösegeld für viele
zu opfern." (Mt. 20, 28.) Der Tod Christi

am Kreuze ist nicht nur ein Endpunkt,
sondern noch mehr der Anfang neuen Lebens,
denn dieser Tod war nicht bloss Sühnestrafe,
sondern verdienendes Sühneleiden, das vom
Heiland freiwillig übernommen war. Er hat
den Leidenskelch am Oelberg freiwillig
getrunken und durch eigenen freien Willen
getrieben, wenn auch in Erfüllung des väterlichen

Auftrages, den Kreuzweg angetreten
und das Kreuz mit seinem entehrenden Tod

auf sich genommen. Die freiwillige Ueber-
nahme der Leiden und des Todes durch
Christus wie auch die freie Annahme durch
den Vater spricht der Heiland aus in den
Worten: „Deshalb liebt mich der Vater, weil
ich mein Leben hingegeben, um es wieder
zu gewinnen: niemand entreisst es mir, ich

gebe es freiwillig hin: ich habe die Macht
es hinzugeben und die Macht, es wieder zu
gewinnen. Das ist der Auftrag, den ich vom
Vater empfangen habe." (Joh. 10, 17 ff.)
Der Freiwilligkeit des Leidens entspricht auf
der anderen Seite die Möglichkeit und
Tatsächlichkeit des Verdienstes und der Genugtuung.

Diese Genugtuung ist nach der Lehre der
Kirche, gestützt auf die Offenbarungsquellen,

eine stellvertretende
Genugtuung, d. h. eine Uebernahme der
Strafe für andere und die Erfüllung der von
Gott gestellten Forderung der Sühne. Diese

Genugtuung Christi ist nicht nur eine gleich-

738



wertige, d. h. sie entspricht nicht genau der

Beleidigung, ist auch nicht nur überfliessend,
d. h. grösser als die Beleidigung, sondern
sie ist u n e n d I i c h d. h. nie zu erschöpfen.

„Wo aber die Sünde sich gehäuft hat,
ward noch reichlicher die Gnade." (Rom.
5, 20.) In dieser unendlichen, stellvertretenden

Genugtuung Christi liegt die innere
und grundsätzliche Möglichkeit und Anlage
zum Universalismus der Erlösung begründet.
Weil sie stellvertretend ist, hat sie die
innere Fähigkeit, für alle zu sein und auf alle

überzugehen, und weil sie unendlich ist,

birgt sie einen Schatz, der nie erschöpft werden

kann, ob Tausende neuer Völker daran

teilhaben oder nicht.

Von der tatsächlichen Universalität der
Erlösung spricht vorab in immer neuen
Wendungen Paulus, der die Verbundenheit
der Menschheit in Schuld und Sühne so
betont hat. Christus ist für ihn der zweite Adam,

von dem statt Sünde und Schuld wie vom
ersten Adam, Gnade und Leben, ja
überflutendes Leben ausgehen. Dieses Thema ist

grundlegend und klingt in allen seinen Briefen

durch. Er wird nicht müde, es seinen
Christen immer wieder vor Augen zu führen.

SeineSprache wird beschwingt, und wir glauben

noch heute hinter seinen Sätzen seine

feuerglühenden Augen zu sehen. Hier können

nur einige der markantesten Sätze, in

denen Paulus ausdrücklich vom Universalismus

des Heiles spricht, angeführt werden.
Nachdem er im Römerbrief die Allgemeinheit

der Schuld aufgezeigt, lässt er auch die

Allgemeinheit des Heiles aufleuchten: „Wie
es durch einen Fehltritt für alle Menschen

zur Verdammnis gekommen ist, so soll es
auch durch eine gerechte Tat für alle
Menschen zur Rechtfertigung des Lebens kommen.

Denn wie durch den Ungehorsam des

einen Menschen die Vielen als Sünder

hingestellt wurden, so werden auch durch den

Gehorsam des Einen die Vielen als Gerechte

hingestellt werden." (Rom. 5, 18 f.) „Christus

ist für alle gestorben, "so lautet sein

knappes Bekenntnis im 2. Korintherbrief

(5, 15), und in den Pastoralbriefen hören wir
ihn: „Es ist ein Mittler zwischen Gott und
den Menschen, der Mensch Jesus Christus,
der sich als Lösegeld für alle hingegeben
hat." (1. Tim. 2, 5.) „Erschienen ist die Gnade

Gottes, die allen Menschen das Heil

bringt." (Tit. 2, 11.) Und wenn übereifrige
Anhänger des Judentums, selbst im
Apostelkollegium, den Heiden Lasten auflegen wollen,

die mit der Erlösungsbotschaft nichts zu
tun haben, dann schwingt Paulus das scharfe
Schwert seines glühenden Eifers, scheut vor
keinem Opfer zurück, selbst nicht vor einem
Zusammenstoss mit dem ersten Apostel,
Petrus, um die Erlösungsgnaden frei von jedem
menschlichen Joch der Heidenwelt zugänglich

zu machen. Er bricht dem Prophetenwort

Bahn, das einst Isaias vom Jahweknecht,
dem Messias, gesprochen hat: „Dafür, dass

du mir als Knecht dientest, ist es zu gering,
dass du nur die Stämme Jakobs aufrichten
und die aus Israel Bewährten zurückbringen
sollst: so mache ich dich denn zum Licht der
Heiden, dass du mein Heil seiest bis an das

Ende der Welt." (49, 6.)

Zwischen dem Universalismus der Erlösung

durch Christus — der objektiven
Erlösung — und dem Universalismus einer
erlösten Menschheit — der subjektiven Erlösung

— klafft eine Lücke, die zu überbrük-
ken nach dem ausdrücklichen Befehl Christi
die Apostel und ihre Nachfolger — die
menschlichen Werkzeuge — berufen sind.

„Wie sollen sie wohl den anrufen, an den
sie nicht glauben gelernt haben? Und wie
sollen sie an den glauben, von dem sie

nichts gehört haben? Wie aber sollen sie

hören, wenn keiner kündigt?" (Rom. 10, 14.)

Mit diesen Worten hat Paulus klar und

eindeutig die Gebundenheit der Vermittlung
der Erlösungsgnade an menschliche Organe,
an Prediger, an Missionare ausgesprochen.
So schliesst denn auch der objektive
Universalismus des Heiles die Verpflichtung

zurHeidenmission, die Dar-

739



bietung der Heilsmittel und Heilswahrheiten

an die Völker, als seine geradlinige Entwicklung

in sich. Paulus hat diese organischen

Zusammenhänge zwischen Erlösung und

Mission zu tiefst erfasst und nicht nur
ausgesprochen, sondern auch durch sein
Leben in die Tat umgesetzt. Dieser einen grossen

Aufgabe, Christus, den Erlöser, der in

Schuld und Sünde verstrickten Menschheit

zu verkünden, hat er alle seine Kräfte
geweiht. Und in Paulus' und der ersten Apostel

Fufjstapfen traten Tausende und
Tausende glaubensüberzeugter Männer, die aus

der tiefen Erkenntnis der Erlösungstatsachen
und des inneren Zusammenhanges zwischen

Erlösung und Mission heraus in allen
Jahrhunderten immer wieder unter Einsatz ihres

Lebens sich bemühten, immer weitere Kreise

der Menschheit an den Erlösungsfrüchten

teilhaft werden zu lassen.

In diesem organischen Zusammenhang
mit dem tiefsten Geheimnis des Christentums,

der Menschheitserlösung, wird jener
selbst in gut katholisch sein wollenden Kreisen

weit verbreiteten Ansicht, als ob es sich

bei der Missionsarbeit unter den Heidenvölkern

um ein Werk der Uebergebühr, ein
Werk für fromme Frauen und in Europa
unbrauchbare Männer, handle, vollkommen der
Boden entzogen. Nein, solange es noch

ganze Teile der Menschheit gibt, die ohne

ihre Schuld die Christusbotschaft noch nicht

vernommen haben, so lange muss die
Kirche missionieren, solange muss

sie die Heilsgüter der Erlösung weiter
leiten. Das Wort eines heiligen Paulus: ,,Wehe
mir, wenn ich das Evangelium nicht verkünde",

ist auch ihre Parole. Und diese Kirche,
die ein so herrliches, aber auch beschwerliches

Erbe angetreten hat, ist nicht irgendeine

abstrakte Grösse, sondern diese Kirche

ist der mystische Leib Christi, deren Haupt
Christus ist und deren Glieder wir sind —
wir alle, nicht nur der Papst und die Bischöfe,

sondern jeder einzelne aus uns. Wir alle

sind je nach unserer Stellung im mystischen

Leib des Herrn mitverantwortlich für die

Zuwendung der Erlösungsgnaden. Die von der
Kirche auserwählten Organe, ihre Gesandten

(Missi) stehen wohl an der Front
missionarischer Arbeit, für die sie in besonderem

Masse verantwortlich sind. Aber wie hinter

jedem Frontheer die Etappe steht, die
das Frontheer unterstützt, entstandene Lük-

ken ausfüllt, die Kämpfenden mit Mut und

Kraft erfüllt, so auch beim Werke der
Glaubensverbreitung, das ja in erster Linie in der

Zuwendung der Erlösungsgnaden durch die
hl. Taufe besteht. Die Front bricht zusammen,

wenn sich die Etappe ihrer Pflicht nicht

bewusst ist oder diese vernachlässigt. Wir
tun unsere Pflicht nicht, wenn wir nur sporadisch

für die Glaubensboten beten oder ihr

Wirken durch zufällige finanzielle
Zuwendungen unterstützen, nein, in erster Linie

erwarten unsere Brüder und Schwestern an

der Front unser lebendiges
Interesse, unser Miterleben mit ihren Sorgen
und Schwierigkeiten, ihren Erfolgen und

Misserfolgen. Wir sind ja Glieder eines
Leibes, und infolgedessen darf es uns nicht

gleichgültig sein, was auserwählte Glieder
dieses Leibes in Frontstellungen leisten. Ihre

Leiden sind unsere Leiden, ihre Freuden

unsere Freuden. Aus dieser Gleichstimmung
heraus wird Gebet und auch Unterstützung
wie etwas Selbstverständliches hervorbrechen,

werden uns liebe Pflichten sein, und

zwar nicht nur in Zeiten religiöser Hochstimmung,

sondern allezeit.

Aber, so lautet eine Frage, die jedem
Missionar oder aus der Mission Heimkehrenden

immer wieder gestellt wird, sind
denn die Chinesen, die Japaner oder Koreaner,

die Neger Afrikas oder gar die
Kannibalenstämme der Südsee wirklich auch

fähig, die Botschaft von der Erlösung
aufzunehmen, die Gnaden zu empfangen? Schon

der hl. Thomas von Aquin hat auf diesen
Einwand die klassische Antwort gegeben:
„Quamdiu manet voluntas, remanet habilitas
ad bonum, solange der Wille vorhanden

740



ist, d. h. die freie Selbstbestimmung des

Menschen, solange bleibt auch die Fähigkeit

zum Guten." An der Bekehrbarkeit der

Heiden, und zwar aller Heiden, hält Thomas

im Einklang mit der gesamten kirchlichen

Ueberlieferung fest, denn Gottes Langmut
und Barmherzigkeit sind derart, dass wir an

keinem Menschen, auch an keinem selbst

entarteten Heiden verzweifeln dürfen. Ausserdem

wird der Wille des Menschen und die
menschliche Natur durch die Sünde nicht
derart verdorben, dass ihm nicht die
Aufnahmefähigkeit für die Gnade verbleiben
würde. „Mögen sich immer mehr Sünden

als Scheidewand zwischen Gott und Seele

stellen, mag die sittliche Verderbnis bis ins

Ungemessene zunehmen, mag der Wille
immer verstockter und die Neigung zum Bösen

immer stärker werden, in seinem tiefsten

Grunde beibt der Mensch doch gut."
(Thomas Ohm, Die Stellung der Heiden zu
Natur und Uebernatur, Münster 1927, 185.)

Doch abgesehen von diesen inneren
Gründen spricht sich auch die bald
zweitausendjährige Erfahrung der Kirche und
ihrer Missionsarbeit im selben Sinne aus. Noch

nie wurde ein Volk gefunden, dem nicht,
oft allerdings nach Ueberwindung zahlreicher

und anfangs scheinbar unüberwindba-
rer Schwierigkeiten, der Zugang zur Gnade

geöffnet worden wäre. Als im Entdeckungszeitalter

der europäische Blick sich weitete
und Amerika und selbst der ferne Osten
erschlossen wurden, da waren es in erster
Linie die katholischen Missionare, welche
die Menschenrechte jener Völkerschaften
gegenüber skrupellosen Conquistadoren
verteidigten und ihnen gegenüber vorab an der
fundamentalen Wahrheit des Christentums

festhielten, dass alle Menschen fähig seien,
die Erlösungsbotschaft und -gnade
anzunehmen. Jenen spanischen Eroberern wäre

es oft lieber gewesen, sie hätten es mit
einem für das Christentum unfähigen Volk zu
tun gehabt, um es so besser versklaven zu
können. Wohl wurde auf verschiedenen Mis¬

sionssynoden Südamerikas die Frage erörtert,

ob die Indianer dem Priestertum
zuzuführen seien und diese Frage teilweise
verneint, aber die Frage nach der Aufnahmefähigkeit

der Erlösungsbotschaft, bzw. ihrer

Fähigkeit zur Taufe wurde nie gestellt. Sie

wurde als selbstverständlich vorausgesetzt.

Noch lauter wurde im 19. Jahrhundert
diese Frage gestellt, als das Innere Afrikas
erschlossen und die fernsten Inseln der Südsee

dem europäischen Machtwillen sich beugen

mussten. Hier stiess man auf Volksstämme

mit derart entarteten Sitten und Gebräuchen,

dass wenigstens in bestimmten
Kolonialkreisen die Auffassung geäussert wurde,

solchen Menschen das Christentum
predigen heisse „die Perlen vor die Säue
werfen", Opfer zu bringen, die sich nie lohnen
würden. Nur die Mission hielt wiederum

an der grundsätzlichen Gleichheit der
Menschen und damit auch an der Erlösungsfähigkeit

der Südsee-Insulaner oder der Bantu-

neger unentwegt fest. Die Mühen waren
unsagbar. Aber die Erfolge lohnten sich. Wenn
einmal die Feindseligkeiten, die misstrau-
ische Haltung der Eingeborenen gegenüber
den Missionaren einer freundlicheren
Einstellung Platz gemacht hatten, dann konnten

die Missionare mit Freuden feststellen,
wie schnell die grundlegenden Wahrheiten
der Erlösungsbotschaft selbst von den
tiefstehenden Volksstämmen erfasst wurden. Als

vor einigen Jahren die ersten einheimischen
Priester der Südsse (auf den Fidschi- und

Schifferinseln, Samoa) geweiht wurden, ahnten

nur wenige, welche Bedeutung einer
solchen Tat zukommt. Wenn aus einem
Volksstamm Priester erstehen, dann heisst das

nicht weniger als: dieses Volk hat die
Erlösungsbotschaft so tief erfasst wie jedes
europäische, da es selbst wieder fähig wurde,

Träger dieser Botschaft zu werden. Und

wenn man sich vor Augen hält, dass noch

die Vorfahren dieser Neupriester in der
dritten Generation waschechte Menschenfresser

waren, so wird man auf der einen

741



Seite das Gnadenwirken Gottes bewundern,
auf der andern Seite aber auch staunend

feststellen, dass es keinen Menschenstamm

gibt, der nicht fähig wäre, die Gnadenbotschaft

des Christentum aufzunehmen und
sich von ihr veredeln zu lassen.

In Afrika sind unter den verschiedensten

Negerstämmen heute ca. 200 Negerpriester
anzutreffen, eine Tatsache, die selbst die
optimistischen Missionare um die
Jahrhundertwende nicht gewagt hätten vorauszusagen,

so riesengross waren die Schwierigkeiten,

die sich ihnen, selbst für die Spendung
der Taufe noch, entgegenstellten. In China,

Japan und Indien wirken bereits über 20
farbige Bischöfe, wiederum eine Tatsache, die
beweist, dass die Erlösungsbotschaft tief er-
fasst werden kann. Und wer einmal Gelegenheit

hatte, die Kunstwerke chinesischer,
japanischer, indischer oder selbst afrikanischer
Künstler zu sehen, bei dem wird der
Vorwurf, als ob aussereuropäische Völker für
das Christentum unfähig wären, von selbst

verstummen. Hier finden wir keine
Nachahmung europäischer Vorbilder, sondern
echt chinesische, japanische oder afrikanische

Kunstauffassung im christlichen Gewände.

Auch diese neue christliche Kunst ist

wiederum ein Beweis, wie tief das Christentum

und seine Erlösungsbotschaft in die

Vorstellungswelt anders gearteter Völker

eingehen kann.

Ist auch die Fähigkeit aller Menschenklassen

und Rassen zur Aufnahme der Erlösungsbotschaft

unbestritten vorhanden, so darf
doch nicht übersehen werden, welch
ungeheuere Schwierigkeiten den Glaubensboten
bei Verkündigung dieser Botschaft
entgegenstehen. Ich meine hier nicht die oft schon

zahlreichen Schwierigkeiten äusserer Art, wie
Wildheit und Hass der Eingeborenen oder
klimatische und verkehrstechnische, sondern

Schwierigkeiten innerer Art. Jedes Volk hat

seine Eigenart, zu denken, eine Art, die
unserer europäischen Art oft diametral

entgegengesetzt ist. Man denke nur an die Hoch¬

kulturen des Ostens mit ihrer Jahrtausende

alten Ueberlieferung in Kunst und Literatur,
in religiöser und sozialer Beziehung,
Kulturen, die wir wohl bewundern oder verachten,

aber nie ganz erfassen können, oder

an die primitiven Völker mit ihrer bilderund

Symbolenreichen Sprache, für die erst
nach Jahrzehnten der Schlüssel gefunden
werden kann. Zuerst muss der Missionar
ihre Sprache können und wenigstens, soweit
es menschenmöglich ist, auch ihre Kulturen

zu verstehen suchen. Dann muss er aus dieser

Sprache die für die Erlösungsbotschaft

notwendigen Begriffe bilden. Er muss also

nicht nur ein Sprachenkenner, sondern
darüber hinaus noch sprachschöpferisch tätig
sein. Er muss nicht nur äusserlich, sondern
noch mehr innerlich sein europäisches
Gewand ablegen und sein Denken und Predigen

in das Gewand eines ihm fremden Volkes

hüllen, eine Forderung, die nicht nur
ein gerütteltes Mass von Opfermut und

Entsagung verlangt, sondern auch intellektuelle

Fähigkeiten, die über das Mittelmass hinausgehen.

Die Erlösungsbotschaft in die jedem
Volke angepasste Form zu kleiden, ist die

ureigenste Arbeit des Missionars. Alle
andere Arbeit ist gleichsam Nebenbeschäftigung.

Und diese Arbeit hört nicht auf, da

die Einkleidung der Erlösungsbotschaft
immer noch verbessert und die Botschaft selbst

verständlicher gemacht werden kann. Ein

Idealmissionar wird der Glaubensbote, wenn
er auf sich die Worte des hl. Paulus anwenden

kann: „Denn ich hatte mir vorgenommen,

kein anderes Wissen unter euch zu

zeigen als das von Jesus Christus, und zwar
dem Gekreuzigten (d. h. dem Erlöser)."
(1. Kor. 2, 2.)

Blicken wir auf unsern Ausgangspunkt
zurück, so sehen wir, dass Erlösungssehnsucht
der Völker und Erlösungsbotschaft Christi

einzig überbrückt werden von der Mission,
die unzertrennbar mit dem Erlösungswerk
als Fortsetzerin dieses Werkes verbunden ist.

Aus diesem innersten Zusammenhang zwi-

742



sehen Erlösung und Mission strömte einem
hl. Paulus und strömt auch heute noch
jedem Missionar neues Licht und neue Kraft

zu. Alle anderen Gründe reichen nicht aus

zur Erklärung seiner entsagungsreichen
Arbeit. Sie mögen mitspielen, aber ausschlaggebend

ist nur die Mitarbeit an der Zuwendung

der Erlösungsgnaden. Diese ist ein
Sichstellen in den Dienst des gewaltigen
Erlösungswerkes. Je mehr jemand eintritt in

den Kreis dieses Lebensgedankens, desto
tiefer und voller wird er von der Erlösung

selbst ergriffen. Darin liegt auch der
rückwirkende Segen unserer Mitarbeit an dem
hl. Missionswerk. Jede Missionsarbeit draus-

sen auf dem weltweiten Missionsfelde und

jede Missionshilfe hier in der Heimat ist ein

Eintreten in den Dienst des ewigen
Erlösungsgedankens Gottes selbst, jenes
Ratschlusses, für den der ewige Sohn sich selbst

dahingab „gehorsam bis zum Tode am
Kreuze". (Phil. 2, 8.)

Schöneck (Nidw.).
Joh. Beckmann S. M. B.

Schule und Missionen
Vor zehn Jahren, an einem Montagmorgen,

begleitete ich einen greisen Missionsbischof

in die Schule eines bescheidenen
Bauerndorfes in Belgien. Am Abend vorher
hatte er im Pfarreisaal einen Vortrag über
sein Wirkungsfeld gehalten. Seine Ausführungen

hatten den Leuten sehr gefallen.
Lehrer und Lehrerinnen hatten ihn gebeten,
auch ein Wort an die Kinder zu richten. „Es
würde unsere Jugend freuen und ihr
g u 11 u n", haften die begeisterten Erzieher

dem eifrigen Apostel gesagt, und er hatte

eingewilligt mit den Worten: „Gerne, sehr

gerne, denn die Kinder, dassind unsere
Helfer und unsere Mitarbeiter
von morge n." So kam er also am

folgenden Tag in die Schule und sprach eine
Stunde lang zu den Schülern, die mit Aug
und Ohr seine Erzählungen aufnahmen. Am
Ende wollte er einem jeden seinen Segen
spenden und seinen Ring zu küssen geben.
Das erste Kind aber, das vor ihn kam, ganz
überwältigt von seinem Wort und von seiner

Güte, meinte, dass es gemäss den Familienbräuchen

jenes Landes den alten lieben
Mann umarmen dürfte. Der Kleinen erschien
offenbar das goldene Kreuz an der Brust

und das silberne Haupt des Priesters im
Glänze eines gleichen Ideals und deshalb
auch des gleichen innigen Vertrauens würdig.

Der M i s s ionsgedanke macht
der Jugend Freude. In unserer Zeit

der ungeheuren Verworrenheit, der Mei-

nungs- und Gesinnungskämpfe, der beständigen

Vorstösse gegen die Religion und die

Kirche, inmitten der allgemeinen Vermate-

rialisierung, der seelischen Verflachung und

des häufigen Verrates am Ideal und am
Glauben, vermag uns nichts derart zum
Optimismus zu stimmen wie die Fortschritte des

Apostolates in den Heidenländern. D i e J u -
gend hauptsächlich braucht
Optimismus. Sie will nicht rückwärts

schauen, denn sie hat noch nicht gelebt, sie

schaut vorwärts auf die Zukunft und, um ihr

mit frohem Mut entgegenzugehen, bedarf
sie der Sonne der Hoffnung und des

Vertrauens. Der Optimismus macht lebensfrisch
und lebensbejahend. Gewiss ist auch in

Europa und in unserer näheren Heimat nicht
alles dazu angetan, den Pessimismus zu wek-
ken. Das Böse hat seinen Gegensatz, seinen

wunderbaren Gegensatz. Die Ansätze zur
katholischen Aktion, die Exerzitienbewegung,

die Erneuerung im liturgischen Leben,
die neuen Gotteshäuser und der Opfersinn,
von dem sie zeugen, die gewaltige Arbeit in

der Diaspora, das alles ist geeignet, die
Jugend zu Taten anzufeuern. Doch wird ihr
nichts das Herz so sehr erheben, wie das

743


	Erlösungssehnsucht ; Erlösungsbotschaft

