
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 23 (1937)

Heft: 12

Artikel: Das katholische Bildungsideal

Autor: Hophan, Beda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. JUNI 1937 23. JAHRGANG Nr. 12

Das katholische Bildungsideal*
Es liegt eine eigenartige Tragik in der

Tatsache, dass unsere noch vor kurzem, ja zum
Teil jetzt noch so bildungsfrohe Zeit, diese
Zeit mit den schönsten Schulhäusern und

den eingehendsten Schulorganisationen unter

einer schweren Bildungskrise steht. Schon

der Umstand, dass jetzt so viele Bücher über
diese Bildungskrise und über Heilmittel

dagegen erscheinen, beweist deutlich, dass

die Krise da ist und dass sie stark empfunden

wird. Für manchen liegt sie darin, dass

ihn die Fülle geistiger Besitztümer und

Bewegungen fast erdrückt; es gelingt ihm nicht
mehr dieser Fülle Herr zu werden, er zieht
keinen oder nur wenig geistigen Gewinn
daraus und kommt sich vor, wie wenn er an

reichbesetzter Tafel nicht wüsste, wo
zugreifen, und schliesslich ungesättigt und

unbefriedigt wieder aufstehen müsste. Für
andere besteht die Krise darin, dass sie erkennen,

wie die theoretischen Kenntnisse, wenn
sie auch gross sind, ihren Zweck nicht
erreichen, dass man zu grosse Hoffnungen auf
sie setzte, dass die von ihnen erwartete

Formung und Bildung des Menschen nicht

erfolgte, dass das Wissen den Menschen
leer liess, dass es gar oft eine unüberbrückbare

Kluft zwischen Gebildeten und
Ungebildeten sich auftun liess. Für die meisten
aber — selbst wir sind in Gefahr zu ihnen

zu gehören — macht sich die Bildungskrise

so drückend und schwer geltend, weil sie

trotz ihres Studiums und Wissens nicht mehr

* Referat an der Generalversammlung des Katholischen

Schulvereins Graubünden am 30. März 1937 in

Disentis.

die Kraft in sich fühlen, nicht mehr den Weg
kennen, wie sie all das Erlernte, die
Bildungsinhalte der modernen Schule von
einem bestimmten Weltbilde, von einer
einigenden Norm aus meistern können. Sie
sehen eine Menge Bausteine, können aber

aus ihnen kein Gebäude errichten. S o

besteht für sie die Krise im
Mangel an einer zentralen
Idee, an welcher sich die
Bildung der Seele aufranken
könnte.

Wie immer diese Bildungskrise empfunden

werden mag, sie hat — wenn wir die
Zeichen der Zeit recht verstehen — die

grosse Sehnsucht nach solch zentraler Idee,
die grosse Sehnsucht nach einer festen
Norm erklingen lassen. Daher das Fragen
und Ringen nach einem Bildungsideal, das

Bemühen um die Harmonie von Menschenformung

und sachlicher Leistung, von
subjektiven Ansprüchen und objektiven
Notwendigkeiten, von Freiheit und Autorität,
von Individuum und Gesellschaft, von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, von
Allgemeinem und Besonderem, von Absolutem

und Relativem und wie die Gegensätze

alle heissen mögen.
In dem Ringen um solche Harmonie hat

man immer mehr erkannt, dass es sich um
das Ganze, um die letzten Grundlagen
handelt, dass die Gegensätze viel tiefer liegen.
Darum ruft das Ringen auch uns auf den
Plan. Das Heilandswort: Luceat lux vestra

coram hominibus: Euer Licht soll leuchten

vor den Menschen, ergeht nun an uns alle

457



und fordert uns auf, mit unserem, dem
katholischen Bildungsideal hineinzuleuchten

in das Dunkel der weit auseinandergehenden

Meinungen und den Weg zu der ersehnten

Harmonie und Einheit zu zeigen.
Zunächst die Frage: Was verstehen wir

unter Bildung? Wir brauchen dieses Wort in

einem dreifachen Sinne. Ausgehend vom
Verbum „bilden" nehmen wir Bildung im

üblichen Sinne von Bildungsarbeit und sprechen

von Bildungsaufgaben, Bildungszielen,
die wir erreichen wollen. Wir nehmen

„Bildung" aber auch als Zustand, im Sinne von
Gebildetsein und verstehen unfer einem
Gebildeten jenen, der Bildungsgüter sich

angeeignet, der eine gewisse Bildungsstufe
erreicht hat. Wir sprechen endlich auch von
der Bildung einer Zeit und verstehen darunter

eine bestimmte Summe von Bildungsgütern,

die diese Zeit erreicht hat, die in

ihr erworben und gepflegt werden können.

Bildung kommt von „Bild" und ist demnach

die Wiedergabe eines Originals, eines

Vor- oder Urbildes. So genommen setzt

Bildung und Bilden einen Rohstoff voraus,
der geformt werden soll. Beim Menschen

geschieht die Bildung nicht ohne eigene,
freie Mitwirkung. Er muss sich bilden lassen

und sich selbst mitbilden.
Die Bildung, von der wir sprechen, soll

den Menschen in uns bilden, findet also
ihre Norm und ihr Mass am wahren
Menschen — am Ideal des Menschen. Den wahren,

den idealen Menschen nennen wir das

Bildungsideal in dem Sinne, dass es dem
Strebenden in gesteigerter Form zeigt, was

er selber in einfacherer Form werden kann
und soll. Sigmar (Pharus, 1929 S. 18) gibt
folgende Definition: „Ich verstehe unter
einem Bildungsideal das Bild der
höchsterreichbaren, anschaulichen Vollkommenheit
eines zu bildenden oder zu erziehenden
Menschen." Nach ihm soll das Bildungsideal
folgende Eigenschaften haben: 1. soll es
anschaulich sein, 2. wertbestimmf, 3. soll es

einen Aufforderungsoharakter haben, weil es

eine Entwicklung zu einer höheren Stufe

fordert, 4. muss es praktisch erreichbar sein;
ob es wirklich von allen erreicht wird, ist

unwesentlich; es genügt, dass es grundsätzlich

erreichbar ist, 5. muss es personal
geformt sein, d. h. auf der Wirkungsmacht von
Person zu Person beruhen. Scheler sagt mit
Recht, dass unter den Antrieben zur Bildung

„der erste und grösste das Wertvorbild
einer Person ist, die unsere Liebe und

Verehrung gewann".
Nun aber drängt sich uns die wichtige,

entscheidende Frage auf: Welches ist der
wahre Mensch, dieser Idealmensch, der
Norm und Mass für die Bildung sein muss?

Michelangelo lässt uns in seinem grossen
Fresko in der sixtinischen Kapelle schauen,
wie Gottes Finger den Finger des ersten
Menschen berührt und wie der Blick des
ersten Menschen in das Auge Gottes
hineinfällt. Damit hat der grosse Künstler in

genialer Weise den Satz der Genesis zum
Ausdruck gebracht: „So schuf Gott den
Menschen als sein Bild." Die Bildung muss

also, wenn sie wahre Bildung sein will, dieses

Gottesebenbildnis zur Vollendung führen.

Die Sünde hat, das ist katholische
Glaubenslehre, das ganze Menschengeschlecht
in seiner übernatürlichen Begnadigung tödlich

getroffen, in seiner natürlichen Ausstattung

geschädigt und geschwächt. Doch im
Erlöser, in Christus, trat das Gottesbild in

einziger Vollendung in die Welt ein; Christus

gab auch allen Macht, Kinder Gottes

zu werden, die aus Gott geboren sind.

Katholische Bildung ist also wesentlich
eine Wiederherstellung des göttlichen
Vorbildes im Menschen durch Christus und seine

Kirche. So dürfen wir behaupten, dass es
ein katholisches Bildungsideal gibt, ein Ideal,

das für alle Christen, gleich welcher
Zeitepoche, Rasse, Gesellschaftsschicht,
welchem Geschlecht und Lebensalter sie
angehören, massgebend ist. Es ist der katholische
Mensch, wie er lebte von Ewigkeit in den
Schöpferideen Gottes als dessen Ebenbild

458



durch die Gnade, als Kind seiner Weisheit
und Liebe; und nur der ist wahrhaft Mensch,
der die Idee der Gottesähnlichkeit und Got-
teskindschaft in sich ausprägt.

Es muss festgehalten und immer wieder
betont werden, dass im katholischen
Menschen Natur und Uebernatur nicht unver-
bunden nebeneinander stehen, dass
vielmehr die Uebernatur das Natürliche so

durchdringt und vollendet, dass es im
katholischen Menschen keine bloss natürliche
Seite mehr gibt. Darum muss auch die
katholische Bildung, wenn sie eine einheitliche

Persönlichkeit bilden und erziehen

will, die übernatürliche Bildung als formendes

Prinzip der natürlichen Bildung festhalten.

Wir stellen an die katholische Bildung die
Forderung, dass sie eine ganze, geschlossene

Persönlichkeit schaffe, die aus einem
alles beherrschenden Prinzip erwächst. Diese
letzte Seele und Leib formende Macht, dieses

Strukturprinzip, ist für den Katholiken
die übernatürliche Verbundenheit mit Gott
durch das Gnadenleben der Kirche.

In einem Gebet des Missale (or. ad div.
29. ad postulandam charitatem) sagt die
Kirche: Deus, qui nos ad imaginem tuam
sacramentis renovas et praeceptis: Gott, der
Du uns durch die Sakramente und Gebote
zu Deinem Bilde erneuerst. Durch die
Sakramente, ganz besonders durch das erhabenste

derselben, durch die Eucharistie, sowie
durch Lehre und Gesetz wird also das Bild

Gottes in uns erneuert. Unser Vorbild ist

Gott, wie er sich uns in Christus sichtbar

gemacht hat. Christus lebt in uns und wir
in ihm; in eines jeden Seele, ihrer Eigenart

gemäss, soll dieses Leben reifen und zur
Vollendung kommen. Darum kann katholische

Bildung sich gar nicht auf das natürliche

Dasein und seine Auswirkung
beschränken, sie muss, und zwar in erster
Linie, auch das übernatürliche Leben umfassen.

Der Mensch atmet in göttlichem Lichte.
Damit erhebt er aber auch seine Fähigkeiten,

Verstand, Wille, Gemüt in diese höhere

Ordnung; und diese Erhebung zu leiten, zu
fördern, ihrer Vollendung nach Möglichkeit
entgegenzuführen, ist die schöne Aufgabe
der katholischen Bildung. Darum muss auch
das ganze Lehrgebäude so aufgerichtet
werden, dass der lebendige Zusammenhang

zwischen Christi Leben und unserer

Gegenwart nicht nur geistig anerkannt, sondern

lebendiges Glaubensbewusstsein wird.
Unsere Jugend muss vor allem wieder
hineinwachsen in die Kirche als Corpus Christi

mysticum, d. h. in die Kirche als den
Leib, der durch die Mysterien Christi, durch

seine Sakramente, seine Gnade lebt. Das

verlangt von der Lehrerpersönlichkeit, dass

sie aus ihrer eigenen Christusverbundenheit
heraus unterrichtet und in ihr menschliches

Wort durch den Heiligen Geist jenes Leben
einströmen lässt, welches allein das
übernatürliche Leben des Schülers zum Wachstum

im Guten bringt. So wächst das
übernatürliche Bildungsideal des Katholiken,
wurzelnd in den heiligen Mysterien Christi und
in der Kirche, sich auswirkend in Glaubenserkenntnis

und in gottgebotenem sittlichem
Leben, und so vollendet sich das Ebenbild
Gottes in unserer Seele durch Christus und
in Christus, „den, der ist" — nach dem
Worte des hl. Paulus (Col. 1,15) — „das
Bild des unsichtbaren Gottes".

Wir haben mit dem Gesagten für die
übernatürliche Ordnung das katholische

Bildungsideal aufgestellt. Doch ein Katholik

gehört ja auch der natürlichen Ordnung
an, und darum müssen wir nun fragen, ob
es auch für diese ein Bildungsideal gibt,
und zwar ein katholisches. Vorerst noch die
Frage: „Gibt es denn überhaupt eine
katholische Bildung?"

Versteht man unter katholischer Bildung
die Summe der Bildungsgüter, die eine
Gemeinschaft von Katholiken oder der
Katholizismus als Ganzes erworben hat, dann kann
man natürlich auch von katholischer Bildung
sprechen. Doch wir fragen nach der Bildung

459



im subjektiven Sinne, ob es eine besondere

Bildung des katholischen Menschen gibt. Es

gibt offenbar in dem Sinne eine katholische

Bildung, als es einen katholischen
Menschen gibt, der gebildet werden soll. „Findet

der Mensch und das Menschentum die

Erfüllung nur in der Religion, und zwar in

der Offenbarungsreligion, dann gehört die
Religion als Offenbarungsreligion auch zum
Wesen wahrer Bildung, und Religionslosigkeit

ist zugleich Mangel an wahrer Bildung.
Ja die Religion ist nicht nur ein Bildungs-
eiement neben andern, sie ist die Seele,
das Bestimmende der Bildung." „Vom
religiösen Werte aus gesehen, empfangen
auch die andern Werte erst die ihnen
zukommende Werthaftigkeit. Der katholische
Mensch sieht die Werte und Wertgüter
nicht nur in ihrer Eigenartigkeit, sondern

auch in ihrer Realität, sieht sie mit dem

Auge, mit dem Gott sie sieht." Seine vom
Glauben erleuchtete Vernunft erkennt eine

von Gott gegebene objektive Seinsordnung
im Bereiche der natürlichen Schöpfung. Aus

dieser Einsicht ergibt sich die Möglichkeit
und die Notwendigkeit, ein objektives
Bildungsideal in der natürlichen Schöpfung
aufzustellen.

Die natürliche Bildung nimmt nun ihren

Ausgang von all den Bezirken des Seins, in

die der Mensch als Mensch von Gott
hineingestellt ist; Verbundenheit mit allem

Sein, das ihn umgibt, muss darum auch die

ganze Bildungsarbeit organisch durchwalten;

nicht einseitige Bildung des Verstandes
und Willens, sondern Einfügung des
Menschen in die Natur und Kultur ist ihr Ziel in

dem Ausmasse, wie sie für den einzelnen
und für die Gemeinschaft, der er angehört,
wünschenswert erscheint, und zwar bei den
höchsten Anforderungen.

Zunächst ist der Mensch mit der äusseren,

körperlichen Natur verbunden. In

welchem Verhältnis der katholische Mensch zu
ihr steht, darüber ist schon viel gesagt worden,

und wir wollen heute nicht näher

darauf eingehen. Was im besonderen die
Schule betrifft, müssen wir wohl zugeben,
dass man, auch in katholischen Schulen, die
Verbundenheit mit der Natur vielleicht
zuwenig gepflegt hat. Wir sind etwas zu viel
Büchermenschen geworden. Nun erleben
wir die Reaktion: Unsere Jugend will mehr
in die Natur hinaus, es treibt sie von der
Schulbank weg hinaus ins Freie; Sport und

Spiel nehmen ihr Interesse in Anspruch. Wie
jede Reaktion droht auch diese zu weit zu

gehen, droht Körperkultus und Naturkultus

zu werden. Der katholische Glaube zeigt
uns das richtige Verhältnis zwischen Leib

und Seele, er lässt uns mit dem heutigen
Sehnen nach Naturnähe eine weite Strecke

zusammengehen, erhebt aber auch immer

unser Auge von der sichtbaren Natur zur
unsichtbaren; er gibt uns freudige Natur-
und Lebensbejahung, mahnt uns aber auch

nicht zu vergessen, dass wir in der Sünde

geboren sind und dass die ganze Schöpfung

unter deren Folgen seufzt.

Der Mensch ist nicht nur als Einzelwesen

von Gott geschaffen, er ist auch ein animal

sociale, ein Gemeinschaftswesen. Wie daher

die übernatürliche Bildung nie von der
Tatsache absehen darf, dass der Christ als

Glied des mystischen Leibes Christi in eine

reale, und zwar übernatürliche Gemeinschaft

eingetreten ist: Kirche, Bistum, Pfarrei, so
darf auch die natürliche Bildung nicht ausser

acht lassen, dass der Mensch natürlichen
Gemeinschaften angehört, denen er
verbunden ist. In der Uebernatur haben alle
Christen teil an dem einen Leben Christi.

Aber, da dieses göttliche Leben von unendlicher

Fülle ist, so ist jedes Gotteskind eine

ganz persönliche Darstellung Christi. Ganz

so ist jeder Mensch die Verwirklichung
eines göttlichen Gedankens und trägt damit
auch etwas Schöpferisches an sich, weil er
eine Aufgabe zu erfüllen hat. Dieser
einmalige Gottesgedanken käme aber nicht zur
vollen Entwicklung, wenn die Bildung nicht
auch die soziale Sphäre, die Gemeinschaft

460



berücksichtigte, weil kein Mensch von Gott
losgelöst von aller Gemeinschaft gedacht
ist, weil vielmehr der Weltplan Gottes nicht

nur das Einzelwesen, sondern dessen

Einordnung in die Gesamtmenschheit vorgesehen

hat.

Die wichtigsten Gemeinschaften sind
Familie und Staat. Der katholischen Bildung
hohe und aus dem katholischen Glauben
heraus lösbare Aufgabe ist es, die beiden
Gemeinschaften in die richtige Beziehung
zur Persönlichkeit des Einzelnen zu setzen
und alle Autorität, die berechtigterweise von
ihnen geltend gemacht wird, von Gott
herzuleiten, nicht nur für die Familie, die durch
das heilige Sakrament der Ehe ganz in das

übernatürliche Reich Christi eingebaut ist,
sondern auch für den Staat, jene natürliche
Gemeinschaft, die am stärksten in das
natürliche Leben eingreift. Die katholische
Bildung sucht auch jedem Staatsangehörigen
gemäss seinem Berufe, seiner Veranlagung,
seiner Aufgabe dem Staate nützlich zu
machen, dem Staate und dem Volksganzen
einzuordnen und damit dem Ausgleich der

Gegensätze zu dienen. Sie steht im Gegensatz

zur einseitigen Persönlichkeitserziehung,
die den Zusammenhang mit der Gemeinschaft

nicht beachtet, und doch will sie

starke Persönlichkeiten bilden, die die
wertvollsten Glieder der Gemeinschaft sind.

Noch eine Gemeinschaft wird von der
wahren katholischen Bildung liebend und
verehrend festgehalten: die Gemeinschaft
mit der Vergangenheit. Wer sein ganzes
Leben gleichsam neu schaffen will ohne

Zusammenhang mit dem Leben und Lebensertrag

früherer Geschlechter, der kommt
vielleicht zu einer grossen Betriebsamkeit
und Aktivität, die aber ohne Dauer und Tiefe

ist, denn wahres Leben wächst langsam und

entfaltet sich aus den Erträgen der Jahrhunderte.

Darum betont katholische Bildung das

Eindringen in vergangenes Sein, Ehrfurcht

vor der Ueberlieferung. Sie fürchtet nicht,
dass damit ein Stillstand des Fortschrittes

eintreten wird. Jede Generation wird das

Ererbte anders erleben und, indem sie ihr

Eigenes hinzutut, findet sie die Einordnung
des Alten und des Neuen in den einheitlichen

Strom des Lebens. Damit gewinnt
auch die Kultur Dauer, Bestand und einen
Anteil an der Ewigkeit Gottes, nach dessen

Bild wir uns bilden.
Von solcher Erkenntnis aus wird uns die

Stellungnahme zu den modernen Bildungssystemen

leichter. An solchen fehlt es
bekanntlich nicht; ihre Zahl ist gerade in den
letzten Jahren noch gewachsen, damit aber
auch die Unsicherheit und die Verwirrung
in Fragen der Schule und Erziehung. Wir
können nicht alle diese Systeme anführen;
manche derselben tragen zudem allzusehr
den Stempel des Gesuchten, Unorganischen,
Schnellwechselnden an sich. Wir beschränken

uns daher auf eine kurze Darlegung der

wichtigsten und meistgenannten derselben:
des Bildungssystems des Sozialismus, des

Bolschewismus, des Faschismus und des

Nationalsozialismus.

Das Bildungssystem des Sozialismus zeigt
ziemlich viel Wechsel, es muss eben allzusehr

alle Erschütterungen und Wandlungen
der sozialistischen Gesamtbewegung
mitmachen. Immerhin lassen sich einige Ideen
und Bestrebungen als den Sozialismus
beherrschende hervorheben. Nach Marx werden

die Menschen in bestimmte
gesellschaftliche Verhältnisse hinein geboren, und

zwar so, dass ihr Denken, Wollen und Handeln

von denselben, von der ökonomischen

Grundlage ihres Lebens bestimmt und
geformt werden. Die geistige Kultur einer

Epoche wird nach ihm durch die jeweilige
Gesellschaftsstruktur bedingt, sodass das

kapitalistische Bürgertum so denken und so

wollen muss, wie es denkt und will, dass

aber auch die sozialistische Gesellschaft mit
derselben Notwendigkeit sozialistisch denken

wird, wenn einmal die sozialistische

Gesellschaftsordnung gekommen ist. Daher ist

auch die Erziehung und Bildung ein Ergeb-

461



nis, eine Funktion der jeweiligen Gesell-
sdhaftsverhältnisse.

Marx hatte gehofft, der Zusammenbruch
der bürgerlichen Ordnung werde kraft einer
inneren Gesetzlichkeit erfolgen. Er kam nicht,
und so wurde als Ziel zunächst hingestellt,
durch Eroberung der politischen Macht neue
Produktionsverhältnisse zu schaffen, und für
diesen Kampf oder doch für diese neuen
Verhältnisse muss das Kind gebildet und

erzogen werden. Die Erziehung ist also ein
Glied des sozialistischen Entwicklungsprozesses

und, weil die künftige Gesellschaftsordnung

nur eine sozialistische sein wird,
kann sie nur eine Erziehung zum Sozialismus

sein. Eine Ethik, eine Sittenlehre wird
beibehalten, allein sie gründet nur im
Einblick in das Sozialgeschehen, in die
wirtschaftlich ökonomische Entwicklung. Die
höchste Norm ist der Klassenkampf; was er
verlangt, ist einzige moralische Handlung,
und ist einmal die sozialistische
Gesellschaftsordnung eingeführt, dann ist die
Moralfrage überhaupt gelöst, weil der Mensch
ausschliesslich das Produkt seiner Verhältnisse

ist.

Der Mensch ist Gemeinschaftsmensch und,
da das ökonomische Sein nach dem genannten

Grundsatz das geistige Sein bestimmt,
so wird das Individuum auch nach seiner

geistigen Struktur Gemeinschaftsmensch; es

gibt also auch keine Individualethik, keine
Persönliohkeitsmoral, sondern nur eine
Gemeinschaftssittenlehre, deren Grundgesetz
die Solidarität Ist.

Darum ist auch die Familie als Erziehungsfaktor

abzulehnen oder wenigstens in den
Dienst der Gemeinschaftserziehung zu stellen.

Was der Sozialismus unter Religion
versteht, ist sehr verschieden. Den einen ist

Religion die Solidarität, den andern der
soziale Trieb; jedenfalls wird alles Uebernatür-
liche, alles Transzendentale abgewiesen.
Dies tut auch eine neue Richtung im
Sozialismus, die den Begriff Ethik anders und besser

nimmt und nach der der Sozialismus im

sittlichen Empfinden und nicht in der
gesellschaftlichen Notwendigkeit wurzelt.

Die materialistische Weltanschauung und
die Lehre des Kollektivismus, der kein
Individuum mehr kennt, sondern nur noch den
Menschen als Gemeinschaftswesen, haben

ihre konsequenteste Ausprägung im
russischen Bolschewismus gefunden.

Er macht mit einer geradezu unheimlichen

Folgerichtigkeit ernst mit den
Grundauffassungen des Sozialismus. So ist auch für
ihn die Zielsetzung in der Bildung und

Kulturbewegung die nämliche; nur wird sie
brutaler zu Ende gedacht und angestrebt. Ein

äusserst strenger Zentralismus lässt keine

freie Entwicklung der Persönlichkeit aufkommen

und hält auch die Familienerziehung
für ungenügend. Die Erziehung, wenn man

überhaupt noch von einer solchen reden

kann, ist ganz zum seelenlosen Instrumente

des totalen Staates geworden. Die Stellung
des Bolschewismus zur Religion ist hinlänglich

bekannt. Lenin sagt auch ganz unzweideutig:

„Bolschewismus ist Atheismus!"

Gehen wir nun zu unseren südlichen
Nachbarn. Sie haben durch den Faschismus

eine neue Pädagogik erhalten. Nach
derselben soll die italienische Jugend von frühester

Kindheit an mit dem Glauben an die
Weltmission Italiens erfüllt und in Tugend
und Wissen geschult werden, um sich

wirtschaftlich, handelspolitisch und militärisch

behaupten zu können. Die leitenden Ideen

gingen bekanntlich von Gentile aus, der als

Anhänger Hegels den totalen Staat will; er
erstrebt daher einen stark uniformistischen
Zentralismus und eine weitgehende
Politisierung der Schule; der totale Staat soll Träger

und Ziel allen pädagogischen Strebens

sein; er soll alle wertvollen Kräfte, auch die

Religion, in seinen Dienst stellen und so
bilden den uomo totalitario nello stato tota-
litario.

Die Erziehung ist eine dreifache: eine
ästhetische (il fanciullo e poeta, Lombardo-
Radice), eine religiöse und eine philosophi-

462



sehe. Die letztere nimmt die beiden ersteren
in sich auf, vollendet sie und ist das höchste
und entscheidende Ziel des ganzen
pädagogischen Verfahrens. Gentile verlangt
religiöse Unterweisung in der Schule, aber nur
in der Elementarschule, denn nach seiner

Auffassung ist die Religion eine mythologische,

tiefer stehende Philosophie und

entspricht der kindlichen Geisteshaltung, die
noch unfähig ist, sich zur reinen Philosophie

zu erheben.
Bekanntlich wurde durch das Konkordat

der Religionsunterricht auch in den höheren
Schulen eingeführt mit einer Wochenstunde,
an Lehrerbildunganstalten mit zwei. Auch
sonst wurde seitdem der religiösen Erziehung

mehr Rechnung getragen; so ist z. B.

jeder Jugendorganisation ein Geistlicher
beigegeben. Vor kurzem verordnete Mussolini
die Lektüre des Neuen Testamentes für den

Schulunterricht; im entsprechenden amtlichen

Schreiben sagt er unter anderem: „Alle
Professoren und Lehrer sollen das Neue
Testament lesen, das göttliche Buch den
Kindern nahebringen und auslegen. Sie sollen
femer dafür Sorge tragen, dass die Kinder

die schönsten Stellen auswendig lernen. Das

Buch soll in keiner Schulbibliothek fehlen,
denn es bleibt durch alle Jahrhunderte neu.
Es ist das grösste und notwendigste aller

Bücher, weil es göttlich ist."
Ein abschliessendes Urteil über das

italienische Erziehungssystem ist nicht leicht.

In manchen Punkten können wir es gewiss

billigen, namentlich im Vergleich mit anderen

Staaten; allein es ist doch wohl auch

heute noch von den Anschauungen Gentiles

zu sehr abhängig, obwohl dessen Schriften

im Jahre 1934 von der Kirche verboten

wurden; auch können wir den totalen Staat

in solchem Ausmasse grundsätzlich nicht

anerkennen.

Die Totalität des Staates ist auch, noch

gesteigert, das letzte Ziel im Bildungs-

sysfem des Nationalsozialismus. Vom
Sozialismus unterscheidet er sich dadurch, dass

er eine organische Einheit des Blutes und

der Rasse sucht und jeglichen Internationalismus

abweist, während der Sozialismus die
kollektivisch unorganische, mechanische Einheit

anstrebt und international ist. Im

Nationalsozialismus wird die völkische Einheit

zum höchsten Wert erhoben, Rasse und Blut

zum erhabensten Mythos. Darum ist auch

das Erziehungs- und Bildungssystem vom
Volke bestimmt und getragen und muss

ganz in ihm seine Erfüllung finden; eine
solche Bildung und Erziehung wird auch —
so verheisst man es uns — die vorhandenen

Gegensätze in eine neue Volksordnung,
eine neue deutsche Kultur einschmelzen,

so den Gegensatz der Konfessionen und

Klassen, welche Gegensätze ja allesamt

Rückstände eines aus den schwachen Seiten

des deutschen Volkscharakters entsprungenen,

unglücklichen Verlaufes der deutschen

Geschichte seien.

Damit ist auch die Stellung des Einzelnen

zum Volksganzen und im Volksganzen
gegeben. Bisher, in der christlichen, individualistischen

Geschichtsepoche, galt die
Einzelpersönlichkeit isoliert vom Volksganzen, als

das Erste. Sie entschied mit ihrem
verselbständigten Denken ohne Abhängigkeit vom
Volksganzen über das Volksganze. Und so
schuf sie über dasselbe hinaus und von
demselben unabhängig in Philosophie, Kunst

und Religion Ideen und Welten von
internationalem, nicht durch die Grenzen der
Rasse eingeengtem Werte. Heute aber, in der
nationalistischen Aera, ist das Volksganze
das Höchste und Letzte, in dem die
Einzelpersönlichkeit so Glied ist, dass Persönlichkeitsein

gleichbedeutend ist mit Gliedsein
in der Volksgemeinschaft. Die Selbständigkeit

der Persönlichkeit und ihres Denkens hat

aufgehört. Die Einzelpersönlichkeit erhält
alle ihre Richtungen und Rechte einzig
vom Volksganzen als einem Rasseganzen.
Deshalb hat diese Einzelpersönlichkeit, weil
sie restlos nur Glied des Volksganzen ist,

nur ein Recht auf die von der Art des Volks-

463



ganzen geforderte Religion, Philosophie
und Kunst. Es gibt künftig keine Welt des

Geistes für sich mit ihren abstrakten Werten
des Wahren, Schönen und Guten mehr; die

gehören einer „verbrauchten" Philosophie

an. Alle Dinge, selbst Gott, bestimmen sich

vom Volksganzen her, weil dies eben das

letzhin letzte Ganzeder Wirklichkeit ist.

Wir wissen, dass man diese letzten

Konsequenzen nur allmählich zog und weite
Kreise des deutschen Volkes täuschte. Ich

erinnere nur an das Wort vom „positiven
Christentum". Jetzt nach neuester Erklärung
ist darunter nicht ein dogmatisches Bekenntnis,

sondern lediglich ein Tatchristentum im

Sinne etwa des Winterhilfswerkes und
ähnlicher Werke der opferbereiten Nächstenliebe

zu verstehen.
Eine eingehende Beurteilung der

angeführten vier Erziehungssysteme würde zu
weit führen. Manche Momente für eine solche

ergeben sich ja aus dem Gesagten ohne
weiteres. Aber eine Folgerung, die sich für

uns Lehrer und Erzieher aus der von mir
versuchten Darstellung der genannten
Systeme ergibt, möchte ich stark betonen: Wir
müssen die Rechte und Pflichten der
Persönlichkeit klar erfassen und darnach
Persönlichkeiten, christliche Persönlichkeiten
heranbilden.

Wie wir bereits sagten, trägt der Mensch
die Doppelanlage des Individuellen und

Gemeinschaftlichen in sich, die in der
Gemeinschaftspersönlichkeit ihre höhere
Einheit findet. Das Individuum ist aber Träger
und Ausgangspunkt für die Gemeinschaft,
nicht umgekehrt; die sittliche Ordnung, die
im Gewissen der Persönlichkeit ruht, ist ge-
meinschaftsverbindend und nicht zuerst die
gemeinschaftliche Aufgabe. Gemeinschaftliche

Aufgaben sind überhaupt nur kraft des

individuellen Gewissenserlebnisses zu
begründen. Die Gemeinschaft findet daher
ihren festen Halt nicht zuerst in
gemeinschaftlicher Aufgabe und Gemeinschaftsethik,

sondern in der im Gewissen des Ein¬

zelnen ruhenden und sich offenbarenden
sittlichen Ordnung und den von dort aus

gestützten gemeinschaftlichen Aufgaben. Die,

individuelle Persönlichkeit darf nicht an die
Gemeinschaft ausgeliefert werden. Die
Ethik erschöpft sich nicht in der Veranlagung
der Menschheit, in Rasse und Blut, sondern
steht über der Menschheit. Denken wir oft

an das schöne Wort, das schon im Jahre

1912 beim eucharistischen Kongress in Wien
ein Bischof sprach: „Das Zentrum der Kultur

ist die Persönlichkeit und das Zentrum der

grossen Persönlichkeit ist Christus."
Für die katholische Bildung, um zu ihr

zurückzukehren, ist der Glaube die Norm und
das Mass, wie sie die Bildungsgüter und

Bildungswerte beurteilen und benutzen soll,
um den Menschen für seine eigene Person
und für die Gemeinschaft, in die Gott ihn

gesetzt hat, zu bilden. Alle natürlichen
Bildungsgüter und Bildungswerte sind ja in sich

vergänglich und empfangen ihren Sinn nur
als Geschenke Gottes und als Aufgaben, a n
denen und m i t denen der Mensch sich

zur Bildung seiner eigenen Seele als des

göttlichen Ebenbildes und als
Gemeinschaftswesen emporarbeiten soll. „So wird
die katholische Bildung die Erfüllung wahrer

Bildung. Die humane, die natürliche Bildung
bedarf der Erlösung durch den Glauben,
wie die Natur durch die Gnade. Der Glaube
ist, nach einem schönen Wort R. Ehrenbergs,
das Gewissen der Bildung."

Um falschen Ansichten vorzubeugen, dürfen

wir aber das Gesagte nicht auffassen,
als ob die Religion, der Glaube, sich an die
Stelle der natürlichen Bildung setzen und
deren Eigengesetzlichkeit aufheben wolle.
Die Religion will nicht Umfang und Methode
der Wissenschaften bestimmen, sie

beherrscht aber doch die Bildung in einer
doppelten Weise. 1. Sie gibt ein tieferes
Verständnis; denn sie lässt uns alle Wirklichkeit
auch von oben her, vom Standpunkte Gottes

aus sehen. Das sichert uns nicht neue
Einsichten als solche, wohl aber bessere Ein-

464



sichten. Die Religion ist nicht Fessel und

Hemmnis der Bildung; der Glaube tastet
nicht die Wissenschaften in ihrem Eigenwert

an, noch schreibt er ihnen die Prinzipien vor,
bewahrt sie nur vor falschen Zielen und Wegen.

2. Der Glaube gibt uns noch einen
besonderen Beweggrund zum eifrigen Streben

nach Bildung. Er zeigt uns nämlich die

Bildungsgüter auch als gottverliehene
Geschenke und als gottgesetzte Aufgaben,
mitzuwirken an dem Wohl der Mitmenschen.

Die echt katholische Liebe und wahrhaft

soziale Gesinnung treibt uns an, die Bildung
nicht bloss als Eigengut zu behalten,
sondern als Gemeingut allen Menschen mitzuteilen.

Wir können also mit gutem Grund von
einer katholischen Bildung reden; es gibt
eine solche nicht so sehr im materiellen Sinne,

als ob durch sie der Bildungsbegriff
materiell bestimmt würde, als vielmehr im
formalen Sinne, da unter dem Einfluss der
katholischen Betrachtungsweise die Bildungsgüter

formal anders, besser und sicherer
erkannt und richtiger gewürdigt werden.

Jetzt wissen wir auch, was das katholische

Bildungsideal ist. Es ist das menschliche

Bildungsideal, wie es vom katholischen
Menschen gesehen und erstrebt wird; es ist die

von der katholischen Idee geformte
Idealgestalt der Bildung.

„Der nach diesem Bildungsideal
unterrichtete, nach dessen Auswirkung strebende
katholische Mann wird alles Gute, was je
von Menschen geschaffen wurde, annehmen
und es dem Gebilde der katholischen
Weltanschauung einfügen. Er wird nicht die
katholischen Inhalte der modernen Kultur

anpassen, sondern vielmehr das Gute, das die
Moderne uns gebracht hat, aufnehmen und

mit katholischem Geiste beleben und es

dem Organismus unserer Weltanschauung
einverleiben. Er ist fest überzeugt von der
Kulturkraft des katholischen Glaubens und,

wenn er zugeben muss, dass dieselbe sich

nicht immer entfaltet, so weiss er, dass der

Grund darin liegt, dass wir nicht immer
katholisch sind, wie wir sein sollten. So lebt
er ganz aus seinem Glauben heraus. Dieser
Glaube gibt ihm Kraft und Begeisterung,
nach allem Wahren, Guten und Schönen zu
streben, nicht nur für sich, sondern auch für
die Mitmenschen. Er ist der Mensch mit
einem abgeschlossenen Weltbild, mit
Weltanschauung, die allein ein universelles
System gibt und jene Allgemeinbildung, die
nicht auf den Besitz eines Quantums von
Wissensstoff sich beschränkt, sondern die

lebendiges Wissen, durchgeistigtes Können

und geläutertes Wollen vermittelt, den
Ausdruck eines in jeder Beziehung edlen und

guten Menschen." (Büchle.)
Wir sind am Schlüsse unseres Versuches,

das katholische Bildungsideal zu skizzieren.
Wenn wir das Gesagte kurz zusammenfassen

wollen, können wir es wohl kaum besser

als mit folgenden Leitgedanken, mit
denen Siegfr. Behn seinen Aufsatz „Die katholische

Kirche als Erzieherin der Menschheit"
abschliesst: „1. Letztes Ziel der Erziehung
ist die Gotteberrbildlichkeit des Menschen.
2. Nur durch Gnadenbeistand ist dieses Ziel
erreichbar; somit wird der Erfolg nie dem
Erzieher allein verdankt. 3. Es gibt auf
Erden keinen höheren Wert als den der
unsterblichen Menschenseele. 4. Um ihres Zieles

und ihrer Vervollkommnung willen steht

sie in den ihr wesensnotwendigen Gemeinschaften

von Familie, Gemeinde, Staat und

Kirche, ohne die ihre Entfaltung und Erziehung

nicht vollendet werden könnten. 5.

Diese Gemeinschaft kann nur in einer
vollkommenen Person gründen, in der die Einheit

von Gott und Seele wesentlich und

wirklich ist, in Jesus Christus. Jesus Christus

ist das absolute Vorbild aller Erzieher und

aller Erziehung."
Dieses Bildungsideal, das katholische

Bildungsideal, ist die Versöhnung der grossen
Gegensätze, von denen wir einleitend
sprachen; jene Versöhnung und Synthese, die
Pius XI. in seiner Enzyklika über die christ-

465



liehe Erziehung der Jugend in so schönen

Worten schildert:

„Eigentliches und unmittelbares Ziel der
christlichen Erziehung ist die Mitwirkung mit
der Gnade Gottes bei der Bildung des wahren

und vollkommenen Christen: das heisst

Christi selbst in den durch die Taufe

Wiedergeborenen, entsprechend dem anschaulichen

Ausdruck des Apostels: ,meine Kindlein,

für die ich abermals Geburtswehen leide,

bis Christus in euch gestaltet ist.' (Gel.
4, 19). Der wahre Christ muss ja das

übernatürliche Leben in Christus leben: .Chri¬

stus, euer Leben' (Col. 3, 4), und es in

seinem ganzen Tun offenbaren: .damit euch

das Leben Jesu in unserem sterblichen
Fleische offenbar werde' (2. Cor. 4, 11)."

Dieser Endzweck der christlichen Erziehung

erscheint den Weltmenschen als

wirklichkeitsfremde Idee, oder vielmehr als nicht
erreichbar ohne Unterdrückung und
Verdrängung der natürlichen Fähigkeiten und
ohne Verzicht auf Diesseitsarbeit, also als

etwas dem Gemeinschaftsleben und dem
irdischen Glück Fremdes, zu jeglichem
Fortschritt auf dem Gebiet der Literatur, der
Wissenschaft, der Kunst und alles anderen
Kulturwirkens Gegensätzliches. Auf einen

derartigen Einwurf, den die Unwissenheit
und das Vorurteil der Heiden, auch der
Gebildeten der damaligen Zeit, erhoben —
und wie er leider noch häufiger und
hartnäckiger heute wiederholt wird — hat Ter-
tullian seinerzeit geantwortet: „Wir sind
nicht weltfremd. Wohl sind wir dessen

eingedenk, dass wir Gott, unserem Schöpfer
und Herrn, Dank schulden. Wir verschmähen

aber keine Frucht seiner Werke. Nur
halten wir Mass, um uns ihrer nicht
übertrieben oder in verkehrter Weise zu bedienen.

So leben wir mit euch zusammen in

dieser Welt nicht ohne Forum, nicht ohne

Markt, nicht ohne Bäder, Kaufläden,
Werkstätten, Gasthäuser, eure Jahrmärkte und
den übrigen Geschäftsverkehr. Zusammen

mit euch treiben wir Schiffahrt, leisten Mili¬

tärdienst, treiben wir Landwirtschaft und
Handel. Wir haben also dieselben Berufe

wie ihr und bieten unsere Arbeitskraft zu

eurem Dienste an. Wie wir für euer
Wirtschaftsleben unnütz erscheinen können, wo
wir doch mit euch und von euch Brot und

Arbeit haben, kann ich wirklich nicht
einsehen." (Apol., 42.)

Der wahre Christ ist also weit davon
entfernt, auf das Diesseitswirken zu verzichten
oder seine natürlichen Fähigkeiten herabzumindern.

Im Gegenteil, indem er sie mit dem
übernatürlichen Leben zu geordneter Einheit

verbindet, entwickelt und vervollkommnet

er sie, veredelt damit das natürliche
Leben selbst und führt ihm wirksamere Werte

nicht bloss der geistigen und ewigen,
sondern auch der materiellen und irdischen

Welt zu."
*

Benutzt wurden zu dieser Arbeit u. a.:

Baur, Giovanni Gentile's Philosophie und Pädagogik.
Breitenstein, Die sozialistische Erziehungsbewegung.
Bürkli, Erziehung und Uebematur.

Herwegen, Das katholische Bildungsideal.
Krieck, Nationalistische Erziehung.
Krieck, Völkisch politische Anthropologie.
Scheiwiller, Das katholische Bildungsideal, Monatrosen

1931.

Disentis. Abt Dr. Beda Hophan.

Unser Vorbild
Das höchste und vollendete Ideal eines wahren

Jugendbildners wird zu allen Zeiten Jesus,
der göttliche Kinderfreund, sein.
Je mehr ein Erzieher in den Geist dieses
himmlischen Lehrmeisters eingedrungen ist, desto
besser und gesegneter wird sich seine Wirksamkeit

unter der ihm anvertrauten Jugend entfalten
können. Nichts kann ihm daher zu diesem hehren

Amte mehr empfohlen werden, als sich — durch
Gebet, Betrachtung und Studium — möglichst
tief in den Geist des göttlichen Kinderfreundes,
in den Geist des Herzens Jesu zu versenken, um
aus diesem Borne Licht und Kraft zu schöpfen.
Dort wird er das lebendige Vorbild aller Tugenden,

die für sein Amt von besonderer Wichtigkeit

sind, in ihrer erhabensten Reinheit und Voll-

466



endung schauen; dort wird er vor allem die
Königin der Tugenden, die Liebe zu Gott und zu
Gottes schönsten Ebenbildern, den Kinderherzen,
finden. Und mit dieser Liebe wird in sein Herz
einziehen das ganze Gefolge dieser himmlischen

Königin, das fürs Erzieheramt von solcher
Bedeutung ist, der Geist des Gebetes und der

Opferfreudigkeit, der Geist der Demut, Sanftmut

und Geduld, des Gehorsams und der Offenheit

gegen seine Vorgesetzten, der Geist eines

unermüdlichen, allumfassenden Seeleneifers, der
Geist einer ruhigen, starkmütigen Entschiedenheit

und Klugheit. (Aus „Geheimnis der
Erziehung" von Arno Böfsch S. J.)

Vom babylonischen Turm wissenschaftlicher Methoden
Glossen am Rande eines neuen Buches*.

Der Verfasser äussert sich besonders an zwei
Stellen über die Aufgabe seines Werkes und

fast unabsichtlich über den Weltanschauungsgehalt,

den er -ihm zugrundelegt:
Im Vorwort (S. X): „Können wir die

Lehrer noch in einer einheitlichen Weltanschauung

erziehen, oder ist es unsere Aufgabe, dem
Lehrer zunächst die Orientierung über die
Situation in der heutigen Pädagogik zu ermöglichen?

Ich denke, dass die letztere Aufgabe
heute die dringlichere ist."

Im Nachwort (S. 105): „Es ist die Grundfrage,

ob die pädagogische Ausbildung des

Lehrers den Klassikern und Kulturpädagogen

nachfolgen oder neue Wege gehen

muss. Angesichts der mannigfaltigen
Lösungsmöglichkeiten kann es sich heute nicht mehr
darum handeln, den ins Leben hinaustretenden
Lehrer mit einer Weltanschauung auszustatten.

Der Lehrer soll über die verschiedenen

möglichen Ausbildungen des menschlichen

Wesens orientiert werden, damit er sich in der

heutigen Lage zurecht finden kann."

* Leo Weber, Schichtung und Vermittlung im

pädagogischen Denken Georg Kerschensteiners,
166 S. Hirzel, Leipzig 1936.

Als XX. Heft der Studien und Bibliographien zur

Gegenwartsphilosophie will es wie die ganze Heftreihe

Kenntnis und Verständnis der Gegenwartsphilosophie

quellengerecht und wissenschaftlich

vermitteln. Es ist darum ausgestattet -mit einem
säubern Rüstzeug an Anmerkungen, weiferweisendem

Literaturverzeichnis und einer sehr reichhaltigen,

möglichst lückenlosen Bibliographie der
Schriften von und über Kerschensfeiner. Ferner

steht dieses Heft uns noch näher, weil es das vierte
ist, das in gemeinsamer Herausgabe von Zürcher
Studien mit Abhandlungen junger Autoren an der
Leipziger Universität erscheint.

Das genügt, um uns zu zeigen, dass die
Schrift des jungen Verfassers nur
akademischen Wert hat und in einer weglosen Zeit
an den entscheidenden Wendepunkten
versagen wird. Es ist wissenschaftlicher Relativismus,

Orientierung ohne Richtung. Ungewollt
legt sich uns jener Vers Goethes ins Ohr (in
der ewig jungen Zueignung zu den Gedichten
steht er) —:
Warum sucht' ich den Weg so sehnsuchtsvoll,
Wenn ich ihn nicht den Brüdern zeigen soll?

wo die Wahrheit den überheblich Selbstbe-
rufenen mit mitleidiger Nachsicht anlächelt,
weil sie auch die ehrliche Sehnsucht heraushört,
die den noch unreifen Naseweis zum Führer-
tum über andere drängt.

Weber übersieht wohl, dass er letzten
Endes die kompasslose Orientierung zur
Weltanschauung erhebt und dass sich das Tier der
Fabel zuletzt selbst auffrisst, nachdem es sich
in den eigenen Schwanz verbissen hat.

Kerschensfeiner, aus guter katholischer
Familie, mathematisch und methodisch geschult,

drang in einer Zeit grosser Gegensätze,
mechanistischer, positivistischer und pragmati-
stischer Lehren von der Pädagogik her zur
Philosophie vor; Weber will ihn nun von der
Philosophie her zu verstehen suchen. Da auch er
methodisch geschult erscheint, jedenfalls die
Einflüsse auf Kerschensfeiner und dessen

Entwicklungslinien sorgfältig sichtet und „schichtet"
und in sauberem Denken anordnet, leistet das

Buch dem reifen Wissenschafter treffliche
Dienste, besonders wenn er sich mit der Pädagogik

Kerschensteiners näher beschäftigen will.
Hier liegt der — oben gekennzeichnete —
begrenzte Wert des auch sprachlich gut und klar
geschriebenen Heftes.

Im schmerzlichen Blick auf die geistige
467


	Das katholische Bildungsideal

