
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 23 (1937)

Heft: 7

Artikel: Katechese über Gebete, Sünde und Gewissen

Autor: Würth, C.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die Sünde, weil es der himmlische Vater so
haben will. Ich gehorche daheim meinen
Eltern, in der Schule meinen Lehrern und
meinen Priestern, weil der himmlische Vater
diesen Gehorsam von mir verlangt. Ich bin
ein zweiter Christus.

b) Die Heilige Familie. (Bild in der Kleinen

Schulbibel.) Es gibt viele Bilder von der

Heiligen Familie. (Zeigenl) Auf allen
Bildern lesen wir das grosse Glück und die
Zufriedenheit der Gottesmutter und des hl.

Joseph. Sie waren glücklich, weil Jesus so
fromm, so gehorsam, so lieb war. Ich will
ein zweiter Christus sein. Darum will ich

daheim fromm, gehorsam und lieb sein. Dann
bereite ich meinen Eltern Freude. Das ist mein

bester Dank, wenn ich gut bin und bleibe.
Damit ich dem Jesusknaben immer mehr ähnlich

werde, bete ich jeden Tag zur Heiligen
Familie: „Jesus, Maria und Joseph, euch
schenke ich mein Herz und meine Seele!"
Einem solchen frommen Gebete gibt die Heilige

Familie zur Antwort: „Unsere Herzen
sind bereit, dir, gutes Kind, von unserer
Liebe zu geben!" Der Heilige Vater Leo XIII.
hat gewünscht, dass in jeder katholischen
Familie ein Bild von der Heiligen Familie sein

soll. Und vor diesem Bild soll jeden Tag die

ganze Familie beten. Wenn das geschieht,
wird Gottes Sonne wieder in unsern Familien
leuchten. Dann wird Gott unser Vaterland

segnen.

Katechese über Gebete, Sünde und Gewissen
Für Oberklassen zusammengestellt.

Vorbemerkung: Wir beschränken uns im

folgenden bewusst auf die Erklärung der
„abstrakten Begriffe". Was an sich anschaulich

ist, bedarf keiner Beispiellektion.
I.

Einführung.
Katechet: Wenn irgendwo ein Anlass

stattfindet, welcher die Ansammlung grosser
Volksmassen mit sich bringt, dann werden

Festzug und Zuschauermenge voneinander

getrennt. Wer kann mir sagen durch welche

Dinge?

Schüler: Durch Seile.

Katechet: Jawohl. Kannst du mir nun
aber auch sagen, was diese Massregel für
einen Zweck hat?

Schüler: Sie soll die Störung des

Festzuges durch die Zuschauer verhindern und

einem Unglück vorbeugen.
Katechet: So ist es! Ihr seht also:

Die bei Anlässen üblichen Absperrungsmass-
nahmen bedeuten also keineswegs das, als

was sie gelegentlich empfunden werden: eine

Schikane. Sie sind vielmehr ein verdankenswerter

Schutz des Festzuges wie auch des

Publikums. Wer sie nicht respektiert, der han¬

delt nicht nur töricht, sondern auch unrecht.
Warum töricht?

Schüler: Weil es unvernünftig ist,

wenn man sich und andere ohne Not in Gefahr

bringt.
Katechet: Warum unrecht?

Schüler: Weil derjenige, der sein

eigenes Leben oder dasjenige seiner
Mitmenschen geflissentlich gefährdet, eine
Sünde gegen das 5. Gebot begeht.

Katechet: Sicherlich. Doch: überlegt

nun auch das Folgende:

Setzen wir einmal den Fall, dass ein
Bursche, der bei der soeben besprochenen
Sachlage eben doch gerne auf die andere
Strassenseite hinübergehen möchte, denkt:
„Noch ist ja der Festzug nicht da. Da wird

es wohl nichts zu bedeuten haben, wenn ich

— als einzelner — den ,Seilbann' noch
rasch überschreite." Frage: Sind sein

Gedanke, seine Begierde, seine Absicht, seine
Tat in Ordnung oder nicht?

Schüler: Der Bursche handelt unrecht.

Denn, wenn auch der Festzug noch nicht da

ist, so ist er doch vielleicht nahe. Ueber das

„Ob" kann nur derjenige entscheiden, der
die ganze Lage überblickt und darum die für

266



die Allgemeinheit erspriesslichen Anordnungen

zu treffen hat. Zudem: Was dem einen
recht ist, das ist dem andern billig. Das heissf:

Das Ueberschreiten des Seilbanns durch den

einen Burschen wird auch andere veranlassen,

das gleiche zu versuchen. Damit wäre
aber eine allgemeine Panik ausgelöst.

1. Gebote.
Doch seht: Was wir bis jetzt miteinander

besprochen, hat zwar auch für sich selbst eine
nicht zu unterschätzende Bedeutung. Es soll

uns aber zugleich auch ein Beispiel sein für

etwas, was dem Religionsunterricht näher
steht als die Verkehrspolizei des Alltags.

Ich habe euch nämlich zu sagen, dass auch

der liebe Gott verschiedene Seile spannte,
die zwar den Lebensweg des Menschen nicht
selten etwas einengen, die uns aber dennoch

einzig zu unserm Heile entgegenstehen. Was
für Seile meine ich wohl? Passt auf: Ich denke

an zehn Seile, die am Berg Sinai
befestigt sind.

Tatsächlich hat Gott in den zehn Geboten
zehn Seile über unsern Lebensweg gespannt.
Vielleicht ist's noch besser, wenn ich sage:
Gott hat unsern Lebensweg zu Ihm seitlich

begrenzt. Und auch diese Seile bedeuten

keineswegs eine Schikane des Menschen,
sondern vielmehr Warnungstafeln, welche

derjenige aufstellte, der uns auch die uns

eigene Natur gegeben hat und der sie darum
auch am besten ja, weitaus besser kennt
als irgend ein Mensch selbst. Die Gebote
Gottes sind darum auch dem menschlichen
Wesen (NB. „animal rationale esse") aufs

weiseste angepasst. Noch mehr: Sie gelten
für jeden Menschen, welcher Rasse, welchem

Alter, welchem Geschlechte und welchem
Stande er auch immer angehören mag. Auch
sind diese Gebote so sehr in der Natur des

Menschen begründet, dass kein sogenannter
Fortschritt der Zeit (z. B. Bahn — Auto —
Luftschiff) sie überflüssig machen kann. Endlich

wollen sie nicht nur den einzelnen,
sondern auch die Allgemeinheit von einer Panik

bewahren.

Wer z. B. nicht dem einen wahren Gott
die Ehre gibt (1. Gebot), der hängt eben sein

Herz an vergängliche Güter: z. B. an das Geld
und an das, was man sich mit Geldeswert
verschaffen kann, an den Genuss (vgl. das

„deren Gott der Bauch ist", Phil. 3, 19) oder
aber an die Ehre vor den Menschen, die
ebenfalls — ihr werdet's noch erfahren —
sehr wandelbar ist.

Wer den Namen Gottes verunehrt (2.
Gebot), verunehrt den Herrn, von dessen Segen
alles abhängt.

Das gleiche gilt von demjenigen, welcher
den Tag des Herrn nicht heiligt (3. Gebot).
Ausführungen über den „blauen Montag" als

Folge der sonntäglichen Ausschweifungen
und über die Arbeitslosigkeit von heute als

Echo zu der Sonntagsarbeit früherer Generationen.

Der junge Mensch, welcher die Eltern und

Vorgesetzten nicht ehrt, entbehrt der

Führung, deren er in seiner Unerfahrenheit und

Schwäche durchaus bedarf. Eltern, die ihre

Kinder nicht im Geist der Gottesfurcht
erziehen, schaffen sich selbst und der ganzen
Gesellschaft Sorgenkinder. Ohne 4. Gebot
gibt es auch kein geordnetes und darum auch

kein glückliches Familien- und Staatsleben.

Wer sich selbst am Leben des Leibes oder
der Seele schadet (5. Gebot), der untergräbt
sein eigenes Dasein für Zeit und Ewigkeit.

Höllenstrafen erleiden müssen ist sogar
noch böser als nicht sein. Einander gegenseitig

dieses Unrecht antun, bedeutet den

Ruin des gesellschaftlichen Lebens.

Die Unkeuscbheit (6. Gebot) zehrt an den

körperlichen und geistigen Kräften des
einzelnen und verunmöglicht im Kern das (spätere)

Eheglück derer, die von Gott zur
Ergreifung dieses Standes berufen sind.

Wäre das 7. Gebot nicht da, so käme der
ehrlich Arbeitende um die Frucht seines
Bemühens und müsste mit dem teilen, welcher
der Anstrengung den Müssiggang vorzieht.
Mit der Zeit würde überhaupt nicht mehr ge-

267



arbeitet, da dem Bemühen doch der
verdiente Lohn vorenthalten bliebe.

Wäre die Lüge gestattet (8. Gebot), so
könnte kein Mensch mehr dem andern trauen.

Wäre die böse Begierde nicht verboten,
so wäre der bösen Tat, welche die Heiligkeit
des Ehebandes zerreisst (9. Gebot) oder den
andern seines Besitztums beraubt (10.
Gebot), Tür und Tor geöffnet.

Jesus hat die zehn Gebote in seinem

Hauptgebot zusammengefasst: Liebe zu Gott

— Liebe zu sich selbst — Liebe zum Nächsten

(Matth. 22, 37—39). Hier haben wir die
Motive, die Gründe, die uns zum Halten der
Gebote bewegen sollen, zusammengezogen.

Bedenken wir: Gott ist allwissend. Er

weiss, was uns frommt und was uns nicht
frommt. Gott ist allweise: so wie Er alles

einrichtet, so ist es gut. Gott ist gütig: Er

hat uns seine Gebote gegeben, weil Er uns
liebt. Auch ist Gott heilig. Die Gebote Gottes

wurzeln letzten Endes in seiner eigenen
Heiligkeit. Er muss darum auch jene lieben,
welche seine Gebote halten, und jene
verabscheuen, welche seine Gebote die von
Ihm gespannten Seile absichtlich übertreten.

So kommen wir auf einem neuen Weg zu
dem, was wir bereits im Katechismus gelernt
haben, zur Beantwortung der Frage:

„Was ist die Sünde?" und zu deren
Beantwortung : „Die Sünde ist die
freiwillige Uebertretung eines
göttlichen Gebote s."

Der Weg aber, den wir dieses Mal
eingeschlagen, ging nun aber nicht nur das
Gedächtnis (Auswendiglernen!), sondern auch

durch den Verstand, d. h.: wir verstehen nun
auch, was die Sünde ist und wollen sie darum
auch um so mehr meiden.

2. Sünde,
schwere — keine — lässliche Sünde.

Katechet : Haben wir bis jetzt an

jenem Satz (Begriff), der uns sagt, was die
Sünde ist, mehr das ins Auge gefasst, was
bei jeder Verfehlung übertreten wird (das
Gebot Gottes), so wollen wir jetzt unsere

Aufmerksamkeit einmal dem jeweiligen Übeltäter

zuwenden. (NB. Wir sprachen bis an-
hin vom Objekt und sprechen nun vom Subjekt

der Sünde.)

Wiederholt mir vielleicht eines von euch

jenes Beispiel, an welchem ich euch schon

in den untern Klassen den Unterschied
zwischen schwerer, keiner und lässlicher Sünde

erklärte. Na!

Anton : Ein Dachdecker legt auf einem
Dach neue Ziegel. Da sieht er seinen Feind

am Hause vorübergehen. Nun denkt der
Dachdecker: „Jetzt ist endlich die schon

längst ersehnte Gelegenheit zur Rache

gekommen. Ich will ihn töten." Noch schaut

er rasch umher, ob ihn niemand beobachte
und nun schleudert er absichtlich einen

Ziegel auf seinen Todfeind und trifft.
Derjenige, den er hasste, liegt tot am Boden.

Beim weltlichen Gericht kommt der
Dachdecker gut weg. Niemand weiss von seiner

langjährigen Feindschaft mit dem Verunglückten.

Da zudem eine Warnungstafel am
Hause angebracht war, glaubt man sogar den
Vorfall eher auf ein Verschulden des Toten
zurückführen zu müssen. Darum wird auch
das Versicherungsgeld an die Witwe und an

die Waisen nicht voll ausbezahlt! (Das weltliche

Gericht muss im Zweifel nach den äussern

Erscheinungen einer Handlung urfeilen.)
Vor Gottes Gericht aber wird der

Dachdecker nicht bestehen. Seine Tat geschah ja
mit Absicht und mit Ueberlegung „met
Fliss" — geflissentlich freiwillig. Und
dabei handelte es sich um eine gar wichtige
Sache: um das Leben eines Mitmenschen
und um das Wohl seiner Frau und seiner Kinder.

Der Dachdecker beging also eine

schwere Sünde.
Johann: Ich muss erklären, dass unter

Umständen auch eine Handlung mit unglücklichem

Ausgang ohne Sünde verlaufen kann.
In diesem Falle hat der Dachdecker, bevor
er das Dach bestieg, eine Warnungstafel
ausgehängt. Ferner hat er — ehe er den Ziegel
auf die Strasse hinabwarf — noch auf die

268



Strasse hinabgeschaut. Aber er erblickte
niemanden. Der Mann, den er dann nachträglich

traf, war gar nicht sein Feind, sondern

irgendein Unbekannter, der gerade im

Augenblick, in welchem der Ziegel fiel, um die
Ecke kam. Die Sache ist zwar auch hier

wichtig. Handelt es sich doch auch hier um
ein Menschenleben. Dagegen fehlt der freie
Wille. Der Dachdecker hatte ja gar nicht die
Absicht einen Menschen zu töten. Noch

mehr: Er hatte auch alle Vorsichtsmassregeln

angewendet, die gesetzlich vorgeschrieben

waren und dazu noch seine besondere
persönliche Aufmerksamkeit aufgewendet. So

traurig auoh das plötzliche Ende des

Vorübergehenden stimmen muss: es war nur ein

Unglück keine Sünde. Auch vor dem
weltlichen Richter wird der Dachdecker mit
Recht gut wegkommen.

Anna: Der Dachdecker, den ich zu
schildern habe, ist ein zwar gutmütiger aber
doch ein unbedachtsamer und energieschwacher

Mensch. Man hatte ihm schon in der
Lehrzeit oft gesagt, wenn er nicht vorsichtiger
und prompter sei, bringe er noch einmal
andere oder sich selbst ins Unglück. Am Abend

vor dem Unglück weilte der Dachdecker

etwas lange im Wirtshaus. Darum war er
auch am Morgen nicht ganz frisch. Er begann

zwar seine Tagesarbeit, aber es war ihm doch
nicht ganz ,,drum". Zwar kam es ihm in den

Sinn, dass er noch die Warnungstafel
aufzuhängen hätte. Aber da es ihm eben nicht

ganz „drum" war, liess er es bleiben. Aus

dem gleichen Grunde unterliess er auch eine

eigentliche Kontrolle der Strasse, ehe er
jenen Ziegel fallen liess, der einen Passanten

tötete.

Zweifellos handelte es sich auch hier um
eine wichtige Sache, um ein Menschenleben.

Dagegen war das Unglück keineswegs beab -

sichtigt. Doch beruhte es auf der Bequemlichkeit

des Dachdeckers und auf dessen

„Gläschen zuviel" von. gestern. Er hat nun

so zwar kein Menschenleben auf dem
Gewissen (weil er nicht absichtlich tötete), wohl

aber auf dem Gemüt. Auch die arme Witwe
und die Kinder des Verstorbenen werden ihm

noch manche wehmütige Stunden bereiten.

— Vor dem weltlichen Richter wird dieser

Dachdecker nicht gut bestehen. Der Staat

kann auch die fahrlässige Uebertretung der

gesetzlich vorgesehenen Vorsichtsmassregeln
nicht leichterdings durchgehen lassen. Täte er
dies, so würde sich ja bald niemand mehr um
dieselben bekümmern. Der staatliche Richter

beurteilt in erster Linie das Menschenwerk,

so wie es nach aussen in Erscheinung tritt.
Im Beichtstuhl tritt die Gesinnung des

Herzens mehr in den Vordergrund. (NB. Das

allmähliche Bewusstwerdenlassen des Unter-
ferschiedes zwischen juristischer und normalischer

Betrachtung des menschlichen
Handelns ist für unsere heranwachsende Generation

von weif grösserer Bedeutung als viele
Katecheten ahnen. Viele unbegründete Zweifel

an göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit

entstammen der Tatsache, dass unser
Volk das „Forum externum" und das „Forum
internum" nicht gegenseitig auseinanderzuhalten

versteht.)

Katechet: Anna hat die eine Seite der

lässlichen Sünde gut geschildert.
Eine andere für euch neue Seite will ich selbst

noch erwähnen: Der Dachdecker könnte
nämlich auch dadurch eine lässliche Sünde

begehen, dass er in einer weniger wichtigen
— in einer „geringen" Sache — zu wenig
Sorgfalt an den Tag legt. Nehmen wir z. B.

an: Er sieht bei der Verrichtung seiner
Berufsarbeit, dass an einer bestimmten Stelle
des Daches ein Ziegel zwar noch nicht ganz
schadhaft ist, aber eben doch besser ersefzt
würde. Nun ist er aber zu bequem, für diesen

Zweck noch einen neuen momentan
fernliegenden Ziegel herbeizuholen. Seine

Nachlässigkeit bringt nun zwar zugegebenermas-
sen dem Hausbesitzer nur einen kleinen
Schaden aber immerhin eben doch einen
Schaden. Es war also doch nicht ganz in

Ordnung, dass der Dachdecker keinen neuen
Ziegel einfügte. Lässliche Sünden

269



sind Bequemlichkeitssünden.
Dagegen aber sind sehr oft nicht alle

Bequemlichkeitssünden lässliche Sünden.

Wenn ihr z. B. an Hand der euch soeben

vorgelegten Beispiele erkennt, wie die
Bequemlichkeit eben doch so manches Unglück
verursacht, sozusagen jeden Aufstieg zur
vollendete Tüchtigkeit verhindert und
zwischen den Menschen ein ungeheures Mass

von Misstrauen und Zwietracht sät, so
werdet ihr doch wohl auch einsehen,
dass die Bekämpfung der Bequemlichkeit
an sich wichtig ist. Würdet ihr nun in

bewusstem Trotz gegen die euch gegebenen

Mahnungen dennoch auf jeden Kampf

gegen die Bequemlichkeit grundsätzlich
verzichten, so würdet ihr eben doch eine
schwere Sünde begehen.

Zusammenfassend wollen wir noch ins

Auge fassen, dass wir immer dann, wenn wir
eine schwere Sünde begehen, dem
Willen Gottes direkt zuwider handeln. (N. B.

das ,,contra Deum" des Aquinaten.) Wenn
wir eine lässliche Sünde begehen,
so handelt es sich mehr um einen Sprung
abseits vom Wege, der direkt in den Himmel
führt. (NB. das „praeter viam" des Aquinaten.)

Kommt man aber weit abseits, und dies

vielleicht sogar oft, dann ist die Gefahr gross,
dass man den guten Weg überhaupt aus dem

Auge verliert und schliesslich anstatt noch

einigermassen vorwärts direkt rückwärts
kommt. Dies hiesse aber auch dem Willen
Gottes direkt zuwider handeln: d. h. schwere
Sünden begehen. Bedenkt also, dass die
lässliche Sünde nach und nach zur schweren
Sünde führt und auch darum mit Sorgfalt zu
meiden ist.

Am Beispiel des Dachdeckers: Wenn der
Dachdecker mit Absicht seinen Feind tötet,
dann tut er doch das gerade Gegenteil von
dem, was im 5. Gebot steht: „Du sollst nicht
töten." Er handelt also dem Willen Gottes
direkt zuwider. Wenn aber der Dachdecker

aus Bequemlichkeit den Tod seines Mitmenschen

verursacht, dann hatte er ja den Kopf

gar nicht beim Gedanken: „Ich tu jetzt das

gerade Gegenteil von dem, was Gott will."
Vielmehr kommt das Unglück daher, dass er
seinen Kopf nicht bei dem hatte, was ihn

direkt zum Himmel führen würde: die
getreue und allseitige Pflichterfüllung. Er ist

gleichsam zerstreut und kommt darum vom
Wege, gerade so wie ein Kind, das auf einem
schmalen Pfad einherschreitet, leicht vom
Wege kommt, der es zum Ziele führen soll.

Darum rufen ja auch die Eltern dem kleinen
Kinde zu: „Pass auf! Achte auf den Weg
und nicht auf das, was nebenaus steht."

3. DasGewissen.
Katechet: Sollte einer von euch

Dachdecker werden. Zwischenrufe: „Jakob hat's

im Sinn" Na, also: Sollte der Jakob oder
sonst einer unter euch Dachdecker werden,
so wird er in seiner zukünftigen
Berufstätigkeit sich oft unseres Beispiels über:
schwere Sünde — keine Sünde — lässliche
Sünde — erinnern. Und doch wird auch er
sich noch auf verschiedenen Gebieten mit
der Sünde auseinandersetzen müssen, die wir
letztes Mal nicht berührten. Es gibt eben auch

für ihn — wie für alle andern — nicht nur ein
5. Gebot, sondern zehn Gebote Gottes. Wie
das eine, so können auch alle andern Gebote
für ihn praktisch werden. So könnte er z. B.

in seinem Beruf derart aufgehen (Ehre und

Verdienst), dass er darob den Dienst Gottes

vergessen würde. Er könnte ferner ein
Flucher (2. Gebot), ein Sonntagsarbeiter (3.
Gebot) werden, als Vater mit seinen Kindern zu

wenig streng sein, wüste Witze reissen (6.
Gebot), zu grosse Rechnungen machen (7.
Gebot), die Kunden bezüglich der Qualität oder

Menge des gelieferten Materials belügen
(8. Gebot), seiner Frau überdrüssig werden
und eine andere begehren (9. Gebot), oder
den Willen haben, vom Dache her in eine
Villa einzusteigen und deren Besitzer zu
berauben (10. Gebot).

Jedenfalls liegen die Versuchungen zu all
den genannten Fehltritten durchaus im Rah-

270



men der Möglichkeit und dies, wohlverstanden,

nicht nur für Dachdeöker, sondern
für alle Menschen (wiederum) gleich welcher

Rasse, welchen Geschlechtes, welchen
Standes und welchen Alters. Die Neigung,
den Geboten Gottes zuwider zu handeln,
kommt, als solche, von der Erbsünde her.

Dabei ist es freilich auch Tatsache, dass die
Versuchungsgebiete nicht bei jedem
Menschen gleich liegen und immer gleich stark
sind. Die Verschiedenheit der Versuchungssphären

und der Versuchungsgrade beruht
auf dem Unterschied der
Temperamente (des Naturells), auf der Eigenart
der genossenen Erziehung, auf der

Stimmung, in der wir uns zur Zeit der

Prüfung gerade befinden und nicht zuletzt
auch auf der Umgebung, in der wir uns
aufzuhalten pflegen. Auch hiefür einige
Beispiele:

1. Sprech ich von einer euch allen
bekannten Tatsache, wenn ich euch sage, dass

Paul und Rudolf im Unterricht von mir nicht
selten zur Ordnung gerufen werden. Und
doch beruht die Versuchung zur Unordnung
bei den Genannten auf durchaus verschiedenen

Voraussetzungen. Paul ist ein
„Fegnest", d. h. ein Junge, der nun einmal nicht
leicht ruhig sein kann. Mit seinem Hang zum
„Nebenbetrieb" geht es ihm sichtlich schwer,
meinen Ausführungen stets die gehörige
Aufmerksamkeit zu schenken. Wenn aber Rudolf

nicht aufmerksam ist, dann kommt's bei ihm

nicht vom Hang zum „Nebenbetrieb",
sondern von der Neigung zum Schlaf. Sie haben
also ein durchaus verschiedengeartetes Naturell

und doch den gleichen Versuchungsgegenstand;

die Unaufmerksamkeit während
dem Unterricht. Beide müssen sich aber im

Dienste der Pflicht überwinden lernen. Paul

und Rudolf müssen sich nicht selten sagen:
„Sei aufmerksam!", und doch ein jeder in

einem andern Sinn. Dass es aber jeder in

seiner Weise in letzter Zeit nach Kräften geübt

hat und keiner von beiden „die gekränkte
Leberwurst" spielte, wenn ich ihn an seinem

schwachen Punkte berührte, sei von mir
anerkannt und wird einst auch von Gott belohnt
werden, weil sie mit ihrem Temperament

ehrlich gekämpft haben.

Uebrigens werden sie in diesem Kampfe
nach und nach eine wachsende Leichtigkeit
verspüren, wenn sie sich erziehen lassen

und selbst erziehen. (Habituslehre.)

Zwar wird sie gelegentlich etwa wieder
die Stimmung überkommen, der sauren

Ueberwindungspflicht auszuweichen. Aber:
sie werden hoffentlich dieser Stimmung, diesem

„Nicht-drumsein", nicht erliegen,
sondern vielmehr der Stimme des
Gewissens folgen, die sich eben nicht selten

unserer wechselvollen Stimmung widersetzt.
Auch die Frage der Umgebung lässt

sich ohne Schwierigkeit am Beispiel von Paul

und Rudolf erklären. Würde ich z. B. den
Paul während des Unterrichtes zwischen zwei
andern „Quecksilbern" placieren, so ging
ihm das Ruhigsein ebenso schwer, wie dem
Rudolf zu leicht, wenn anders er seinen Platz

zwischen zwei Siebenschläfern erhalten hätte.

Wer weiss, ob die beiden, wenn anders sie

sich ihren Platz selbst hätten auswählen können

— nicht mehr der Stimme ihres Naturells
als jener ihres Gewissens gefolgt wären. Ist

es doch eine Erfahrungstatsache, dass die
Schüler sich nur selten einen Platzkollegen
auswählen, der ihrem Fortschritt dienlich ist.

Sie haben sozusagen alle eine besondere

Vorliebe für solche Kameraden und
Kameradinnen, mit denen sie mehr im Spiel als in

der Arbeit vertraut geworden sind. Und da

ist es dann eben Pflicht des Vorgesetzten, für
den wünschenswerten, ja nötigen Ausgleich
zu sorgen. Ihm oder den Eltern sollt ihr darum

auch dann gehorchen, wenn ihr deren
Massnahmen nicht gleich versteht. Vertrauen
heisst ja so eigentlich denken:

„Ich weiss, dass mein Erzieher erstens

mehr weiss und zweitens mehr Erfahrung hat

als ich und drittens, dass er's gut mit mir
meint. und darum will ich viertens auch

dort, wo ich das .Warum?' seiner Befehle

271



nicht vollends durchschaue, seinen

Anordnungen Folge leisten."

Seht: In meinem Studierzimmer habe ich

selbst die Bilder jener meiner einstigen Lehrer,

geistlichen und weltlichen Standes,

autgehängt, die — alle ohne Ausnahme —
streng mit mir waren, von denen ich aber

erst später so recht einsah, wie gut sie es

einst mit mir meinten. Vor euch will ich

gleich jetzt dem lieben Gott danken, dass Er

sie mir an meinen Lebensweg gestellt..
aber auch den lieben Gott bitten, dass Er

auch euch allen in allen schwierigen Lebenslagen

Ratgeber schenke, die euer
Vertrauen verdienen. Ein Ratgeber sei euch aber
noch besonders genannt, der nie versagt,
nämlich der HeiligeGeist. Jesus sagte

von ihm: ,,Er wird euch alles lehren und

euch in Erinnerung bringen, was immer ich

euch gesagt habe." (Joh. 14, 26.)

Neben dem Licht, das (übernatürlicher
Weise) von Ihm kommt, ist euch aber noch

ein anderes — natürliches Licht — gegeben,
das euch sagt, was ihr zu tun und was ihr zu
lassen habet. Wer will mir dieses Licht nennen?

Niemand? So will ich euch etwas
nachhelfen. Wir sprachen übrigens auch schon

von ihm. Setzen wir den Fall, dass irgend
eines unter euch in übermütiger Stimmung
einmal über die Schnur haut. Nun kommt

euer Vater dazu. Was ruft er euch nun
wohl zu?

Paul: Sei doch vernünftig!

Katechet: Seht, auch der himmlische

Vater ruft euch zu: Seid doch vernünftig,
denn eben dazu hab' ich euch die
Vernunft gegeben, auf dass ihr vernünftig
handelt. Seht: es ist etwas wunderbares um

die menschliche Vernunft. Sie ist es
auch, die uns hilft, die
allgemeinen S i 11engesetze auf
jeden einzelnen Vorfall im
Leben anzuwenden.

Sie sagt z. B. zum Schüler: Schau! Ich sehe,

dass du überhaupt nicht gerne lernst und

heute ganz und gar nicht zum Lernen

aufgelegt bist.

Noch mehr: Ich sehe auch die Kameraden,
die dich zum Spiele rufen. Ja, ich weiss auch,

dass dein Vater mit der Mutter in die Ferien

ging und dass s i e dich jetzt nicht zur Arbeit
rufen.

Aber dennoch ja eigentlich jetzt erst

recht. sage ich dir: Sei vernünftig I

Lerne! Studiere! Lass dich nicht sehen, sonst

setzest du dein späteres Glück aufs Spiel.

Jeder Mensch muss arbeiten „solange es

Tag ist". Also auch du und zwar auch in

diesem Augenblick. Ich befehle dir darum:

Arbeite! Wie sagt man der menschlichen

Vernunft, wenn sie so spricht?

Paul: Gewissen!
Katechet: Richtig! Elsa: Sag du mir

noch, was das Gewissen später zu jenem
Schüler sagen wird, welcher seinem Befehl

gehorcht?

Elsa: „Dies war brav von dir!"

Katechet: Sicherlich!

Wir sind also brav, wenn wir vernünftig
handeln, d. h. mit unserer Vernunft ein Gesetz

Gottes auf unser Tun und Lassen anwenden.

Beachtet: Die Beziehung zum Gesetz
Gottes gehört wesentlich zum gewissenhaften

Handeln. So könnte z. B. ein Schüler auch

fleissig sein, nur um seinen Ehrgeiz zu befriedigen

oder... um später einmal reich zu
werden. Die Vernunft sagt ihm in diesem
Fall einfach: „Du kommst weder zu Ehren,

noch zu Reichtümern, wenn du nicht lernst."
Ehren und Reichtümer bedeuten aber für uns

keineswegs das Höchste auf Erden. Denn

„wir sind auf Erden, damit wir Gott dienen
und dadurch in den Himmel kommen". Wir
müssen darum auch unsere Arbeit diesem
Ziel unterstellen, nur dann handeln wir wirklich

gewissenhaft. Denken wir daran,

wenn immer wir unsere eigenen Absichten
mit unserer eigenen Vernunft zu beurteilen
haben (judicium): Unser Vernunfturteil ist nur
dann restlos gut, wenn es auch das Mass des

272



höchsten Urteils, des Urteils Gottes (judicium
de judicio) erträgt.

Unter dieses Zeichen sei darum auch unsre

abendliche Gewissenserforschung
gestellt. Wir wollen jeweils dabei

feststellen, was in-unserm Leben vor Gott
gefehlt war und was — in unserm Leben —
vor Gott in der Zukunft anders zu gestalten
ist. Nicht zuletzt aber wollen wir jeweils bei
der Beicht uns fragen, wo in unserm Leben

eine blindeLeidenschaft(d. h. eine
Leidenschaft, welche sowohl das Licht unserer
eigenen Vernunft als auch das Licht Gottes
nicht erträgt) am Werke ist, auf dass es einst
nicht auch von uns heisse ,,Er (derjenige, der
das Licht der Welt ist) kam in sein Eigentum,

aber die Seinigen nahmen ihn nicht auf"
(Joh. 1,11).

Zum Schlüsse: Erinnert ihr euch noch an
das Beispiel vom Festzug und von den das

Publikum absperrenden Seilen, welche wir
mit den Geboten Gottes verglichen haben?

Am Jüngsten Tage wird es einen Festzug

geben, der alle jene — aber nur jene —
zum ewigen Glücke führen wird, welche die
Seile die Gebote Gottes nicht
übertreten haben. Das ist der Festzug, bei dem
wir nicht bloss Zuschauer, sondern Teilnehmer

sein wollen. Wir werden dazu
auserwählt werden, wenn wir Gott lieben
und seine Gebote halten.

St. Peterzell. C. E. Wurth.

Mittelschule
Der altsprachliche Elementarunterricht in Hinordnung
auf die Interpretation der Schulautoren

(Ein Beitrag zum Problem: Der altsprachliche

Elementarunterricht als Arbeitsschule.)1
Das humanistische Gymnasium sieht auch

heute noch seine wesentliche Aufgabe i n

höherer allgemeiner Geistesbildung

Jugendlicher durch
Schulung®.

Allgemeine höhere Geistesbildung als Tun

ist harmonisches Gestalten und Formen aller
Seelenkräfte an repräsentativen Objekten des

Naturkundlichen, Kulturkundlichen und
Metaphysischen, damit der Mensch fähig werde,
sich als geistiges Wesen voll und ganz zu

betätigen, und bereit sei, die höheren geisti-

1 Unter vorliegendem Titel beginnt heute eine
Artikelserie über den altsprachlichen Elementarunterricht.

Wegen der naturkundlichen Veröffentlichungen
werden die Artikel zwar in unregeknässiger Folge
erscheinen, jedoch so gestaltet sein, dass eine
systematische Einheit entsteht.

- S. „Zur Frage der Mittelschulreform",
herausgegeben vom Ehrenmitglieder-Verband des Schweiz.

Stud.-Ver. Immensee, 1936.

gen Güter der Menschheit im allgemeinen
und seiner Kultur im besonderen richtig zu
bewerten und (nach erfolgter Berufsausbildung

auf der Hochschule) als Träger eines
höheren Berufes zu erhalten und zu fördern.
Die höhere allgemeine Geistesbildung weist
demnach drei Merkmale auf:

a) Sie ist total, in dem Sinne, dass

sie alle Seelenkräfte, direkt die geistigen,
höheren, indirekt die niederen, planmässig
und harmonisch übt. Dabei braucht die Schule
nicht in ängstlicher Kleinlichkeit auf die
Ausgestaltung der einzelnen Seelenvermögen so
Bedacht zu nehmen, wie es die nachkantische

Pädagogik suchte. Bei der Einheit des
Seelischen bleibt keine Funktion unberührt, wenn
die Ausbildung auf sinnliches Aufnehmen,
geistiges Verarbeiten und praktisches
Verwenden eingestellt ist. Man kann diese
Ausbildung auchformaleBildung nennen.

Ihr Grad bemisst sich nicht nach der
Summe der Kenntnisse, sondern nach der

273


	Katechese über Gebete, Sünde und Gewissen

