Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 23 (1937)

Heft: 7

Artikel: Katechese Uber Gebete, Stinde und Gewissen
Autor: Wiirth, C.E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-529768

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-529768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

die Sunde, weil es der himmlische Vater so
haben will. Ich gehorche daheim meinen
Eltern, in der Schule meinen Lehrern und
meinen Priestern, weil der himmlische Vater
diesen Gehorsam von mir verlangt. Ich bin
ein zweiter Christus.

b) Die Heilige Familie. (Bild in der Kleinen
Schulbibel.) Es gibt viele Bilder von der
Heiligen Familie. (Zeigenl) Auf allen Bil-
dern lesen wir das grosse Glick und die Zu-
friedenheit der Gottesmutter und des hl.
Joseph. Sie waren gliicklich, weil Jesus so
fromm, so gehorsam, so lieb war. Ich will
ein zweiter Christus sein. Darum will ich da-
heim fromm, gehorsam und lieb sein. Dann
bereite ich meinen Eltern Freude. Das ist mein

bester Dank, wenn ich gut bin und bleibe.
Damit ich dem Jesusknaben immer mehr dhn-
lich werde, bete ich jeden Tag zur Heiligen
Familie: ,,Jesus, Maria und Joseph, euch
schenke ich mein Herz und meine Seele!”
Einem solchen frommen Gebete gibt die Hei-
lige Familie zur Antwort: ,Unsere Herzen
sind bereit, dir, gutes Kind, von unserer
Liebe zu geben!" Der Heilige Vater Leo XIII.
hat gewiinscht, dass in jeder katholischen
Familie ein Bild von der Heiligen Familie sein
soll. Und vor diesem Bild soll jeden Tag die
ganze Familie beten. Wenn das geschieht,
wird Gottes Sonne wieder in unsern Familien
leuchten. Dann wird Gott unser Vaterland
segnen.

Katechese (iber Gebete, Stinde und Gewissen

Fiir Oberklassen zusammengestellt.

Vorbemerkung: Wir beschrénken uns im
folgenden bewusst auf die Erklarung der
.abstrakten Begriffe”’. Was an sich anschau-
lich ist, bedarf keiner Beispiellektion.

l.
EinfiUhrung.

Katechet: Wenn irgendwo ein Anlass
statHindet, welcher die Ansammlung grosser
Volksmassen mit sich bringt, dann werden
Festzug und Zuschauermenge voneinander
getrennt. Wer kann mir sagen durch welche
Dinge?

Schiler: Durch Seile.

Katechet: Jawohl. Kannst du mir nun
aber auch sagen, was diese Massregel fiir
einen Zweck hat?

Schiiler: Sie soll die Stérung des Fest-
zuges durch die Zuschauer verhindern und
einem Ungliick vorbeugen.

Katechet: So ist es! Ihr seht also:
Die bei Anlassen Gblichen Absperrungsmass-
nahmen bedeuten also keineswegs das, als
was sie gelegentlich empfunden werden: eine
Schikane. Sie sind vielmehr ein verdankens-
werter Schutz des Festzuges wie auch des
Publikums. Wer sie nicht respektiert, der han-

266

delt nicht nur toricht, sondern auch unrecht.
Warum toéricht?

Schiler: Weil es unverniinftig ist,
wenn man sich und andere ohne Not in Ge-
fahr bringt.

Katechet: Warum unrechi?

Schiler: Weil derjenige, der sein
eigenes Leben oder dasjenige seiner Mit-

menschen geflissentlich gefdhrdet, eine
Stinde gegen das 5. Gebot begeht.
Katechet: Sicherlich. Doch: uber-

legt nun auch das Folgende:

Setzen wir einmal den Fall, dass ein Bur-
sche, der bei der soeben besprochenen
Sachlage eben doch gerne auf die andere
Strassenseite hinibergehen mochte, denkt:
Noch ist ja der Festzug nicht da. Da wird
es wohl nichts zu bedeuten haben, wenn ich
— als einzelner — den ,Seilbann’ noch
rasch Uberschreite.” Frage: Sind sein Ge-
danke, seine Begierde, seine Absicht, seine
Tat in Ordnung oder nichf?

Schiler: Der Bursche handelt unrecht.
Denn, wenn auch der Festzug noch nicht da
ist, so ist er doch vielleicht nahe. Ueber das
,,Ob" kann nur derjenige entscheiden, der
die ganze Lage uUberblickt und darum die fiir



die Allgemeinheit erspriesslichen Anordnun-
gen zu treffen hat. Zudem: Was dem einen
recht ist, das ist dem andern billig. Das heisst:
Das Ueberschreiten des Seilbanns durch den
einen Burschen wird auch andere veranlas-
sen, das gleiche zu versuchen. Damit wére
aber eine allgemeine Panik ausgeldst.

1.Gebote.

Doch seht: Was wir bis jetzt miteinander
besprochen, hat zwar auch fiir sich selbst eine
nicht zu unterschatzende Bedeutung. Es soll
uns aber zugleich auch ein Beispiel sein fur
etwas, was dem Religionsunterricht naher
steht als die Verkehrspolizei des Alltags.

Ich habe euch namlich zu sagen, dass auch
der liebe G o tt verschiedene Seile spannte,
die zwar den Lebensweg des Menschen nicht
selten etwas einengen, die uns aber dennoch
einzig zu unserm Heile entgegenstehen. Was
fiir Seile meine ich wohl? Passt auf: Ich denke
an zehn Seile, die am Berg Sinai
befestigt sind.

Tatséchlich hat Gott in den zehn Geboten
zehn Seile (iber unsern Lebensweg gespannt.
Vielleicht ist's noch besser, wenn ich sage:
Gott hat unsern Lebensweg zu lhm seitlich
begrenzt. Und auch diese Seile bedeuten
keineswegs eine Schikane des Menschen,
sondern vielmehr Warnungstafeln, welche
derjenige aufstellte, der uns auch die uns
eigene Natur gegeben hat und der sie darum
auch am besten . .. ja, weitaus besser kennt
als irgend ein Mensch selbst. Die Gebote
Gottes sind darum auch dem menschlichen
Wesen (NB. ,,animal rationale esse'’) aufs
weiseste angepasst. Noch mehr: Sie gelten
fir jeden Menschen, welcher Rasse, welchem
Alter, welchem Geschlechte und welchem
Stande er auch immer angehdren mag. Auch
sind diese Gebote so sehr in der Natur des
Menschen begriindet, dass kein sogenannter
Fortschritt der Zeit (z. B. Bahn — Auto —
Luftschiff) sie Uberflissig machen kann. End-
lich wollen sie nicht nur den einzelnen, son-
dern auch die Allgemeinheit von einer Panik
bewahren.

Wer z. B. nicht dem einen wahren Gott
die Ehre gibt (1. Gebot), der héngt eben sein
Herz an vergangliche Giiter: z. B. an das Geld
und an das, was man sich mit Geldeswert ver-
schaffen kann, an den Genuss (vgl. das
,.deren Gott der Bauch ist'’, Phil. 3, 19) oder
aber an die Ehre vor den Menschen, die
ebenfalls — ihr werdet's noch erfahren —
sehr wandelbar ist.

Wer den Namen Gottes verunehrt (2. Ge-
bot), verunehrt den Herrn, von dessen Segen
alles abhangt.

Das gleiche gilt von demjenigen, welcher
den Tag des Herrn nicht heiligt (3. Gebot).
Ausfiihrungen iiber den ,,blauen Montag'' als
Folge der sonntiglichen Ausschweifungen
und uber die Arbeitslosigkeit von heute als
Echo zu der Sonntagsarbeit friherer Genera-
tionen.

Der junge Mensch, welcher die Eltern und
Vorgesetzten nicht ehrt, entbehrt der Fih-
rung, deren er in seiner Unerfahrenheit und
Schwache durchaus bedarf. Eltern, die ihre
Kinder nicht im Geist der Gottesfurcht er-
ziehen, schaffen sich selbst und der ganzen
Gesellschaft Sorgenkinder. Ohne 4. Gebot
gibt es auch kein geordnetes und darum auch
kein gliickliches Familien- und Staatsleben.

Wer sich selbst am Leben des Leibes oder
der Seele schadet (5. Gebot), der untergrabt
sein eigenes Dasein . . . fir Zeit und Ewigkeit.

Hollenstrafen erleiden missen ist sogar
noch boéser als nicht sein. Einander gegen-
seitig dieses Unrecht antun, bedeutet den
Ruin des gesellschaftlichen Lebens.

Die Unkeuschheit (6. Gebot) zehrt an den
kérperlichen und geistigen Kréften des ein-
zelnen und verunmaoglicht im Kern das (spa-
tere) Ehegliick derer, die von Gott zur Er-
greifung dieses Standes berufen sind.

Waire das 7. Gebot nicht da, so kame der
ehrlich Arbeitende um die Frucht seines Be-
mihens und musste mit dem teilen, welcher
der Anstrengung den Missiggang vorzieht.
Mit der Zeit wiirde Uberhaupt nicht mehr ge-

267



arbeitet, da dem Bemtuhen- doch der ver-
diente Lohn vorenthalten bliebe.

Ware die Luge gestattet (8. Gebot), so
konnte kein Mensch mehr dem andern trauen.

Waire die bose Begierde nicht verboten,
so ware der bosen Tat, welche die Heiligkeit
des Ehebandes zerreisst (9. Gebot) oder den
andern seines Besitztums beraubt (10. Ge-
bot), Tir und Tor gedftinet.

Jesus hat die zehn Gebotfe in seinem
Hauptgebot zusammengefasst: Liebe zu Gott
- — Liebe zu sich selbst — Liebe zum Nach-

sten (Matth. 22, 37—39). Hier haben wir die
. Motive, die Grinde, die uns zum Halten der
Gebote bewegen sollen, zusammengezogen.

Bedenken wir: Gott ist allwissend. Er
weiss, was uns frommt und was uns nicht
~ frommt. Gott ist allweise: so wie Er alles
einrichtet, so ist es gut. Gott ist glitig: Er
hat uns seine Gebote gegeben, weil Er uns
liebt. Auch ist Gott heilig. Die Gebote Got-
tes wurzeln letzten Endes in seiner eigenen
Heiligkeit. Er muss darum auch jene lieben,
welche seine Gebote halten, und jene ver-
abscheuen, welche seine Gebote . . . die von
Ihm gespannten Seile absichtlich Gbertreten.

So kommen wir auf einem neuen Weg zu
dem, was wir bereits im Katechismus gelernt
haben, zur Beantwortung der Frage:

Was ist die Siinde?"’ und zu deren Beant-
wortung: ,Die Sinde ist die frei-
willige Uebertretung eines
gottlichenGebotes."

Der Weg aber, den wir dieses Mal einge-
schlagen, ging nun aber nicht nur das Ge-
déchtnis (Auswendiglernen!), sondern auch
durch den Verstand, d. h.: wir verstehen nun
auch, was die Siinde ist und wollen sie darum
auch um so mehr meiden.

2.Sunde,
schwere — keine — lassliche Siinde.

Katechet: Haben wir bis jetzt an
jenem Satz (Begriff), der uns sagt, was die
Siinde ist, mehr das ins Auge gefasst, was
bei jeder Verfehlung lbertreten wird (das
Gebot Gottes), so wollen wir jetzt unsere

268

Autmerksamkeit einmal dem jeweiligen Ubel-
tater zuwenden. (NB. Wir sprachen bis an-
hin vom Objekt und sprechen nun vom Sub-
jekt der Sinde.)

Wiederholt mir vielleicht eines von euch
jenes Beispiel, an welchem ich euch schon
in den untern Klassen den Unterschied zwi-
schen schwerer, keiner und lasslicher Siinde
erklarte. Na!

Anton: Ein Dachdecker legt auf einem
Dach neue Ziegel. Da sieht er seinen Feind
am Hause voriubergehen. Nun denkt der
Dachdecker: ,Jetzt ist endlich die schon
langst ersehnte Gelegenheit zur Rache ge-
kommen. Ich will ihn téten.” Noch schaut
er rasch umher, ob ihn niemand beobachte

. und nun schleudert er absichtlich einen
Ziegel auf seinen Todfeind und trifft. Der-
jenige, den er hasste, liegt tot am Boden.

Beim weltlichen Gericht kommt der Dach-
decker gut weg. Niemand weiss von seiner
langjéhrigen Feindschaft mit dem Verungliick-
ten. Da zudem eine Warnungstafel am
Hause angebracht war, glaubt man sogar den
Vortall eher auf ein Verschulden des Toten
zurtickfilhren zu missen. Darum wird auch
das Versicherungsgeld an die Witwe und an
die Waisen nicht voll ausbezahlt! (Das welt-
liche Gericht muss im Zweifel nach den 3us-
sern Erscheinungen einer Handlung urteilen.)

Vor Gottes Gericht aber wird der Dach-
decker nicht bestehen. Seine Tat geschah ja
mit Absicht und mit Ueberlegung... ,met
Fliss" — geflissentlich ... freiwillig. Und
dabei handelte es sich um eine gar wichtige
Sache: um das Leben eines Mitmenschen
und um das Wobhl seiner Frau und seiner Kin-
der. Der Dachdecker beging also eine
schwereSinde.

Johann: Ich muss erklaren, dass unter
Umstanden auch eine Handlung mit ungliick-
lichem Ausgang ohne Siinde verlaufen kann.
In diesem Falle hat der Dachdecker, bevor
er das Dach bestieg, eine Warnungstafel aus-
gehangt. Ferner hat er — ehe er den Ziegel
auf die Strasse hinabwarf — noch auf die



Strasse hinabgeschaut. Aber er erblickte nie-
manden. Der Mann, den er dann nachtrag-
lich traf, war gar nicht sein Feind, sondern
irgendein Unbekannter, der gerade im Au-
genblick, in welchem der Ziegel fiel, um die
Ecke kam. Die Sache ist zwar auch hier
wichtig. Handelt es sich doch auch hier um
ein Menschenleben. Dagegen fehlt der freie
Wille. Der Dachdecker hatte ja gar nicht die
Absicht einen Menschen zu tdéten. Noch
mehr: Er hatte auch alle Vorsichtsmassregeln
angewendet, die gesetzlich vorgeschrieben
waren und dazu noch seine besondere per-
sonliche Aufmerksamkeit aufgewendet. So
traurig auch das plétzliche Ende des Voriiber-
gehenden stimmen muss: es war nur ein
Ungliick . .. keine Siinde. Auch vor dem
weltlichen Richter wird der Dachdecker mit
Recht gut wegkommen.

Anna: Der Dachdecker, den ich zu
schildern habe, ist ein zwar gutmitiger aber
doch ein unbedachtsamer und energieschwa-
cher Mensch. Man hatte ihm schon in der
Lehrzeit oft gesagt, wenn er nicht vorsichtiger
und prompter sei, bringe er noch einmal an-
dere oder sich selbst ins Unglick. Am Abend
vor dem Unglick weilte der Dachdecker
etwas lange im Wirtshaus. Darum war er
auch am Morgen nicht ganz frisch. Er begann
zwar seine Tagesarbeit, aber es war ihm doch
nicht ganz ,,drum’’. Zwar kam es ihm in den
Sinn, dass er noch die Warnungstatel aufzu-
hangen hatte. Aber da es ihm eben nicht
ganz ,, drum’’ war, liess er es bleiben. Aus
dem gleichen Grunde unterliess er auch eine
eigentliche Kontrolle der Strasse, ehe er
jenen Ziegel fallen liess, der einen Passanten
totete.

Zweifellos handelte es sich auch hier um
eine wichtige Sache, um ein Menschenleben.
Dagegen war das Ungliick keineswegs beab -
sichtigt. Doch beruhte es aut der Bequem-
lichkeit des Dachdeckers und aut dessen
..Glaschen zuviel" von. gestern. Er hat nun
so zwar kein Menschenleben auf dem Ge-
wissen (weil er nicht absichtlich t6tete), wohl

aber auf dem Gemiit. Auch die arme Witwe
und die Kinder des Verstorbenen werden ihm
noch manche wehmitige Stunden bereiten.
— Vor dem weltlichen Richter wird dieser
Dachdecker nicht gut bestehen. Der Staat
kann auch die fahrlassige Uebertretung der
gesetzlich vorgesehenen Vorsichtsmassregeln
nicht leichterdings durchgehen lassen. Tate er
dies, so wiirde sich ja bald niemand mehr um
dieselben bekiimmern. Der staatliche Richter
beurteilt in erster Linie das Menschenwerk,
so wie es nach aussen in Erscheinung fritt.
Im Beichtstuhl tritt die Gesinnung des Her-
zens mehr in den Vordergrund. (NB. Das all-
mahliche Bewusstwerdenlassen des Unter-
terschiedes zwischen juristischer und norma-
lischer Betrachtung des menschlichen Han-
delns ist fur unsere heranwachsende Gene-
ration von weit grosserer Bedeutung als viele
Katecheten ahnen. Viele unbegrindete Zwei-
fel an gottlicher und menschlicher Gerech-
tigkeit entstammen der Tatsache, dass unser
Volk das ,,Forum externum’’ und das ,,Forum
internum’’ nicht gegenseitig auseinanderzu-
halten versteht.)

Katechet:Anna hat die eine Seite der
l&sslichen Sinde gut geschildert.
Eine andere fir euch neue Seite will ich selbst
noch erwdhnen: Der Dachdecker konnte
nédmlich auch dadurch eine lassliche Sinde
begehen, dass er in einer weniger wichtigen
— in einer ,geringen’ Sache — zu wenig
Sorgfalt an den Tag legt. Nehmen wir z. B.
an: Er sieht bei der Verrichtung seiner Be-
rufsarbeit, dass an einer bestimmten Stelle
des Daches ein Ziegel zwar noch nicht ganz
schadhaft ist, aber eben doch besser ersetzt
wirde. Nun ist er aber zu bequem, fiir diesen
Zweck noch einen neuen momentan fernlie-
genden Ziegel herbeizuholen. Seine Nach-
lassigkeit bringt nun zwar Zugegebenermas-
sen dem Hausbesitzer nur einen kleinen
Schaden . . . aber immerhin eben doch einen
Schaden. Es war also doch nicht ganz in
Ordnung, dass der Dachdecker keinen neuen
Ziegel einfigte. Léssliche Sinden

269



sind Bequemlichkeitssiinden.
Dagegen aber sind sehr oft nicht alle
Bequemlichkeitssinden l&ssliche  Sinden.
Wenn ihr z. B. an Hand der euch soeben
vorgelegten Beispiele erkennt, wie die Be-
quemlichkeit eben doch so manches Ungliick
verursacht, sozusagen jeden Aufstieg zur
vollendete Tichtigkeit verhindert und zwi-
schen den Menschen ein ungeheures Mass
von Misstrauen und Zwietracht sat, so
werdet ihr doch wohl auch einsehen,
dass die Bekdmpfung der Bequemlichkeit
an sich wichtig ist. Wiurdet ihr nun in
bewusstem Trotz gegen die euch gegebe-
nen Mahnungen dennoch auf jeden Kampf
gegen die Bequemlichkeit grundséatzlich ver-
zichten, so wirdet ihr eben doch eine
schwere Sinde begehen.

Zusammenfassend wollen wir noch ins
Auge fassen, dass wir immer dann, wenn wir
eine schwere Sinde begehen, dem
Willen Gottes direkt zuwider handeln. (N. B.
das ,,contra Deum"” des Aquinaten.) Wenn
wir eine |dssliche Sinde begehen,
so handelt es sich mehr um einen Sprung
abseits vom Wege, der direkt in den Himmel
fuhrt. (NB. das ,,praeter viam" des Aquina-
ten.) Kommt man aber weit abseits, und dies
vielleicht sogar oft, dann ist die Gefahr gross,
dass man den guten Weg iiberhaupt aus dem
Auge verliert und schliesslich anstatt noch
einigermassen vorwarts  direkt riickwarts
kommt. Dies hiesse aber auch dem Willen
Gottes direkt zuwider handeln: d. h. schwere
Stinden begehen. Bedenkt also, dass die 1&ss-
liche Sinde nach und nach zur schweren
Siinde fiihrt und auch darum mit Sorgfalt zu
meiden ist.

Am Beispiel des Dachdeckers: Wenn der
Dachdecker mit Absicht seinen Feind tofet,
dann tut er doch das gerade Gegenteil von
dem, was im 5. Gebot steht: ,,Du sollst nicht
toten.” Er handelt also dem Willen Gottes
direkt zuwider. Wenn aber der Dachdecker
aus Bequemlichkeit den Tod seines Mitmen-
schen verursacht, dann hatte er ja den Kopf

270

gar nicht beim Gedanken: ,Ich tu jetzt das
gerade Gegenteil von dem, was Gott will."”
Vielmehr kommt das Ungliick daher, dass er
seinen Kopf nicht bei dem hatte, was ihn
direkt zum Himmel fithren wirde: die ge-
treue und allseitige Pflichterfillung. Er ist
gleichsam zerstreut und kommt darum vom
Wege, gerade so wie ein Kind, das auf einem
schmalen Pfad einherschreitet, leicht vom
Wege kommt, der es zum Ziele fihren soll.
Darum rufen ja auch die Eltern dem kleinen
Kinde zu: ,,Pass auf! Achte auf den Weg
und nicht auf das, was nebenaus steht.”

3.DasGewissen.

Katechet:Sollte einer von euch Dach-
decker werden. Zwischenrufe: ,,Jakob hat's
... Na, also: Sollte der Jakob oder
sonst einer unter euch Dachdecker werden,
so wird er in seiner zukiinftigen Berufs-
tatigkeit sich oft unseres Beispiels Uber:
schwere Sinde — keine Stinde — lassliche
Stiinde — erinnern. Und doch wird auch er
sich noch auf verschiedenen Gebieten mit
der Siinde auseinandersetzen miissen, die wir
letztes Mal nicht beriihrten. Es gibt eben auch
fir ihn — wie fur alle andern — nicht nur ein
5. Gebot, sondern zehn Gebote Gottes. Wie
das eine, so kénnen auch alle andern Gebote
fir ihn praktisch werden. So kénnte er z. B.
in seinem Beruf derart aufgehen (Ehre und
Verdienst), dass er darob den Dienst Gottes
vergessen wiirde. Er konnte ferner ein Flu-
cher (2. Gebot), ein Sonntagsarbeiter (3. Ge-
bot) werden, als Vater mit seinen Kindern zu
wenig streng sein, wiiste Witze reissen (6. Ge-
bot), zu grosse Rechnungen machen (7. Ge-
bot), die Kunden bezliglich der Qualitat oder
Menge des gelieferten Materials belligen
(8. Gebot), seiner Frau tberdrissig werden
und eine andere begehren (9. Gebot), oder
den Willen haben, vom Dache her in eine

Villa einzusteigen und deren Besitzer zu be-
rauben (10. Gebot).

Jedenfalls liegen die Versuchungen zu all
den genannten Fehltritten durchaus im Rah-

im Sinn"’



men der Moglichkeit . .. und dies, wohlver-
standen, nicht nur fiir Dachdecker, sondern
fur alle Menschen . . . (wiederum) gleich wel-
cher Rasse, welchen Geschlechtes, welchen
Standes und welchen Alters. Die Neigung,
den Geboten Gottes zuwider zu handeln,
kommt, als solche, von der Erbsiinde her.
Dabei ist es freilich auch Tatsache, dass die
Versuchungsgebiete nicht bei jedem Men-
schen gleich liegen und immer gleich stark
sind. Die Verschiedenheit der Versuchungs-
sphéren und der Versuchungsgrade beruht
auf dem Unterschied der Tempe-
ramente (des Naturells), auf der Eigenart
der genossenen Erziehung, auf der
Stimmung, in der wir uns zur Zeit der
Prifung gerade befinden und nicht zuletzt
auch auf der Umgebung, in der wir uns
aufzuhalten pflegen. Auch hiefir einige Bei-
spiele:

1. Sprech ich von einer euch allen be-
kannten Tatsache, wenn ich euch sage, dass
Paul und Rudolf im Unterricht von mir nicht
selten zur Ordnung gerufen werden. Und
doch beruht die Versuchung zur Unordnung
bei den Genannten auf durchaus verschie-
denen Voraussetzungen. Paul ist ein , Feg-
nest”’, d. h. ein Junge, der nun einmal nicht
leicht ruhig sein kann. Mit seinem Hang zum
Nebenbetrieb' geht es ihm sichtlich schwer,
meinen Ausfiihrungen stets die gehérige Auf-
merksamkeit zu schenken. Wenn aber Rudolf
nicht aufmerksam ist, dann kommt's bei ihm
nicht vom Hang zum ,Nebenbetrieb", son-
dern von der Neigung zum Schlaf. Sie haben
also ein durchaus verschiedengeartetes Natu-
rell und doch den gleichen Versuchungs-
gegenstand; die Unaufmerksamkeit wahrend
dem Unterricht. Beide miissen sich aber im
Dienste der Pflicht Gberwinden lernen. Paul
und Rudolf missen sich nicht selten sagen:
.Sei aufmerksam!"’, und doch ein jeder in
einem andern Sinn. Dass es aber jeder in
seiner Weise in letzter Zeit nach Kraften ge-
bt hat und keiner von beiden ,,die gekrankte
Leberwurst’ spielte, wenn ich ihn an seinem

schwachen Punkte berihrte, sei von mir an-
erkannt und wird einst auch von Gott belohnt
werden, weil sie mit ihrem Tempera-
m e nt ehrlich gekdmpft haben.

Uebrigens werden sie in diesem Kampfe
nach und nach eine wachsende Leichtigkeit
verspuren, wenn sie sich erziehen las-
sen und selbst erziehen. (Habituslehre.)

Zwar wird sie gelegentlich etwa wieder
die Stimmung iberkommen, der sauren
Ueberwindungspflicht auszuweichen. Aber:
sie werden hoffentlich dieser Stimmung, die-
sem ,,Nicht-drumsein", nicht erliegen, son-
dern vielmehr der Stimme des Ge-
wissens folgen, die sich eben nicht selten
unserer wechselvollen Stimmung widersetzt.

Auch die Frage der Umgebung lasst
sich ohne Schwierigkeit am Beispiel von Paul
und Rudolf erkléren. Wirde ich z.B. den
Paul wahrend des Unterrichtes zwischen zwei
andern ,,Quecksilbern’” placieren, so ging
ihm das Ruhigsein ebenso schwer, wie dem
Rudolf zu leicht, wenn anders er seinen Platz
zwischen zwei Siebenschlafern erhalten hatte.
Wer weiss, ob die beiden, wenn anders sie
sich ihren Platz selbst hatten auswahlen kon-
nen — nicht mehr der Stimme ihres Naturells
als jener ihres Gewissens gefolgt wéren. st
es doch eine Erfahrungstatsache, dass die
Schiiler sich nur selten einen Platzkollegen
auswahlen, der ihrem Fortschritt dienlich ist.
Sie haben sozusagen alle eine besondere
Vorliebe fir solche Kameraden und Kame-
radinnen, mit denen sie mehr im Spiel als in
der Arbeit vertraut geworden sind. Und da
ist es dann eben Pflicht des Vorgesetzten, fir
den winschenswerten, ja nétigen Ausgleich
zu sorgen. |hm oder den Eltern sollt ihr dar-
um auch dann gehorchen, wenn ihr deren
Massnahmen nicht gleich versteht. Vertrauen
heisst ja so eigentlich denken:

Ich weiss, dass mein Erzieher erstens
mehr weiss und zweitens mehr Erfahrung hat
als ich und drittens, dass er's gut mit mir
meint . .. und darum will ich viertens auch
dort, wo ich das ,Warum?' seiner Befehle

271



nicht vollends durchschaue, seinen Anord-
nungen Folge leisten.”

Seht: In meinem Studierzimmer habe ich
selbst die Bilder jener meiner einstigen Leh-
rer, geistlichen und weltlichen Standes, aui-
gehingt, die — alle ohne Ausnahme —
streng mit mir waren, von denen ich aber
erst spater so recht einsah, wie gut sie es
einst mit mir meinten. Vor euch will ich
gleich jetzt dem lieben Gott danken, dass Er
sie mir an meinen Lebensweg gestellt...
aber auch den lieben Gott bitten, dass Er
auch euch allen in allen schwierigen Lebens-
lagen Ratgeber schenke, die euer Ver-
trauen verdienen. Ein Ratgeber sei euch aber
~ noch besonders genannt, der nie versagt,
namlichder Heilige Geist Jesus sagte
von ihm: ,,Er wird euch alles lehren und
euch in Erinnerung bringen, was immer ich

euch gesagt habe." (Joh. 14, 26.)

Neben dem Licht, das (Ubernatirlicher
Weise) von |hm kommt, ist euch aber noch
ein anderes — natlrliches Licht — gegeben,
das euch sagt, was ihr zu tun und was ihr zu
lassen habet. Wer will mir dieses Licht nen-
nen? Niemand? So will ich euch etwas nach-
helfen. Wir sprachen Ubrigens auch schon
von ihm. Setzen wir den Fall, dass irgend
eines unter euch in Ubermitiger Stimmung
einmal Uber die Schnur haut. Nun kommt
euer Vater dazu. Was ruft er euch nun
wohl zu?

Paul: Sei doch verniinftig!

Katechet: Seht, auch der himmlische
Vater ruft euch zu: Seid doch verninftig,
denn eben dazu hab' ich euch die Ver-
nunft gegeben, auf dass ihr verniinftig
handelt. Seht: es ist etwas wunderbares um
die menschliche Vernunft. Sie
auch, die uns hilft, die allge-
meinen Sittengesetze auf je-
den einzelnen Vorfall im
Leben anzuwenden.

ist es

Sie sagt z. B. zum Schiiler: Schau! Ich sehe,
dass du Uberhaupt nicht gerne lernst und

272

heute ganz und gar nicht zum Lernen auf-
gelegt bist.

Noch mehr: Ich sehe auch die Kameraden,
die dich zum Spiele rufen. Ja, ich weiss auch,
dass dein Vater mit der Mutter in die Ferien
ging und dass s ie dich jetzt nicht zur Arbeit
rufen.

Aber dennoch ... ja eigenilich jetzt erst
recht ... sage ichdir: Seiverninftig!
Lerne! Studiere! Lass dich nicht sehen, sonst
setzest du dein spateres Gliick aufs Spiel.

Jeder Mensch muss arbeiten ,solange es
Tag ist". Also auch du ... und zwar auch in
diesem Augenblick. Ich befehle dir darum:
Arbeite! Wiesagt man der menschlichen
Vernunft, wenn sie so sprichi?
Gewissen! .

Katechet: Richtigl Elsa: Sag du mir
noch, was das Gewissen spéter zu jenem
Schiiler sagen wird, welcher seinem Befehl
gehorcht?

Paul:

Elsa: ,Dies war brav von dir!"
Katechet: Sicherlich!

Wir sind also brav, wenn wir verniinftig

- handeln, d. h. mit unserer Vernunft ein Ge-

setz Gofttes auf unser Tun und Lassen anwen-
den. Beachtet: Die Beziehung zum Gesetz
Gottes gehort wesentlich zum gewissenhaf-
ten Handeln. So kdnnte z. B. ein Schiiler auch
fleissig sein, nur um seinen Ehrgeiz zu befrie-
digen oder... um spater einmal reich zu
werden. Die Vernunft sagt ihm in diesem
Fall einfach: ,,Du kommst weder zu Ehren,
noch zu Reichfiimern, wenn du nicht lernst."
Ehren und Reichtimer bedeuten aber fir uns
keineswegs das Hochste auf Erden. Denn
.wir sind auf Erden, damit wir Gott dienen
und dadurch in den Himmel kommen''. Wir
mussen darum auch unsere Arbeit diesem
Ziel unterstellen, nur dann handeln wir wirk-
lich gewissenhaft Denken wir daran,
wenn immer wir unsere eigenen Absichten
mit unserer eigenen Vernunft zu beurteilen
haben (judicium): Unser Vernunfturteil ist nur
dann restlos gut, wenn es auch das Mass des



hochsten Urteils, des Urteils Gottes (judicium
de judicio) ertragt.

Unter dieses Zeichen sei darum auch unsre
abendliche Gewissenserfor-
s c hun g gestellt. Wir wollen jeweils dabei
feststellen, was in.unserm Leben vor Gott
gefehlt war und was — in unserm Leben —
vor Gott in der Zukunft anders zu gestalten
ist. Nicht zuletzt aber wollen wir jeweils bei
der Beicht uns fragen, wo in unserm Leben
eineblindelLeidenschaft(d. h. eine
Leidenschaft, welche sowohl das Licht unserer
eigenen Vernunft als auch das Licht Gottes
nicht ertrégt) am Werke ist, auf dass es einst
nicht auch von uns heisse ,,Er (derjenige, der
das Licht der Welt ist) kam in sein Eigentum,

aber die Seinigen nahmen ihn nicht auf”
(Joh. 1, 11). :

Zum Schlusse: Erinnert ihr euch noch an
das Beispiel vom Festzug und von den das
Publikum absperrenden Seilen, welche wir
mit den Geboten Gottes verglichen haben?
Am Jingsten Tage wird es einen Festzug
geben, der alle jene — aber nur jene —
zum ewigen Gliicke fihren wird, welche die
Seile . . . die Gebote Gottes . .. nicht tber-
treten haben. Das ist der Festzug, bei dem
wir nicht bloss Zuschauer, sondern Teilneh-
mer sein wollen. Wir werden dazu aus-
erwahlt werden, wenn wir Gott lieben . ..
und seine Gebote halten.

St. Peterzell. C. E. Wiirth.

Mittelschule

Der altsprachliche Elementarunterricht in Hinordnung
auf die Interpretation der Schulautoren

(Ein Beitrag zum Problem: Der altsprach-
liche Elementarunterricht als Arbeitsschule.) *

Das humanistische Gymnasium sieht auch
heute noch seine wesentliche Aufgabe in
hoherer allgemeiner Geistes-
bildung Jugendlicher durch
Schulung?

Allgemeine hohere Geistesbildung als Tun
ist harmonisches Gestalten und Formen aller
Seelenkréafte an représentativen Objekten des
Naturkundlichen, Kulturkundlichen und Meta-
physischen, damit der Mensch fdhig werde,
sich als geistiges Wesen voll und ganz zu
betatigen, und bereit sei, die héheren geisti-

1 Unter vorliegendem Titel beginnt heute eine
Artikelserie iiber den altsprachlichen Elementarunter-
richt. Wegen der naturkundlichen Veroffentlichungen
werden die Artikel zwar in unregelmassiger Folge er-
scheinen, jedoch so gestaltet sein, dass eine syste-
matische Einheit entsteht.

2 S. ,Zur Frage der Mittelschulreform”, heraus-
gegeben vom Ehrenmitglieder-Verband des Schweiz.
Stud.-Ver.

Immensee, 1936.

gen Giter der Menschheit im allgemeinen
und seiner Kultur im besonderen richtig zu
bewerten und (nach erfolgter Berufsausbil-
dung auf der Hochschule) als Trager eines
hoheren Berufes zu erhalten und zu férdern.
Die hohere allgemeine Geistesbildung weist
demnach drei Merkmale auf:

a) Sieisttotal, in dem Sinne, dass
sie alle Seelenkrafte, direkt die geistigen,
héheren, indirekt die niederen, planmassig
und harmonisch Ubt. Dabei braucht die Schule
nicht in angstlicher Kleinlichkeit auf die Aus-
gestaltung der einzelnen Seelenvermdgen so
Bedacht zu nehmen, wie es die nachkantische
Péddagogik suchte. Bei der Einheit des See-
lischen bleibt keine Funktion unberihrt, wenn
die Ausbildung auf sinnliches Aufnehmen,
geistiges Verarbeiten und praktisches Ver-
wenden eingestellt ist. Man kann diese Aus-
bildung auch formaleBildung nen-
nen. lhr Grad bemisst sich nicht nach der
Summe der Kenntnisse, sondern nach der

273



	Katechese über Gebete, Sünde und Gewissen

