
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 3: Für die Milch!

Artikel: Gedanken zum Schultheater unserer kath. Mittelschulen

Autor: Baccini, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mittelschule
Gedanken zum Schultheater unserer kath. Mittelschulen

Man ist sich gewohnt, das Ereignis des
alljährlichen Theaterspiels an unsern katholischen
Mittelschulen, vor allem an den innerschweizerischen

Gymnasien als selbstverständliche
Tatsache hinzunehmen. Man weiss von nichts
anderem. Jedes Jahr um die gleiche Zeit wird
gespielt, hat man selbst vielleicht gespielt oder
man besucht eine Aufführung. So selbstverständlich

wir diese Tatsache hinnehmen, sie ist doch
recht sonderbar.

Dass unsere Gymnasiallehrpläne einer
Bereicherung bedürften, wagt im Hinblick aufs

Ganze heute wohl niemand zu behaupten. Es

ist doch wohl so, wie es ein Lehrer einer dieser
Mittelschulen formulierte, dass ein Schüler, will
er mehr als ein Lernautomat sein, schon am
Gymnasium unter der grossen Stoffülle ein be-
wusste Auswahl treffen muss. Dass er die einen
Fächer mit vollem Interesse und eigener
Mitarbeit studiert, die andern aber nur als conditio
sine qua non unter minimalster Anstrengung
mitnimmt. Das ausgebaute Spezialistentum unserer
Hochschulen hat so sein Sfrukturprinzip tief ins

Gymnasium hineingetragen. Und wenn auch das

achtklassige Gymnasium eine gewisse Freiheit
gewähren könnte, so führt doch das ausgesprochene

Fachlehrersystem nur zu leicht zum
Spezialistentum.

In Mittelschulen wird also heute noch

regelmässig Theater gespielt. Wer da schon mittat,
weiss, wie viel Zeit und Arbeit ein solches Spiel
erfordert, wie viel Unvorhergesehenes,Ordnungwidriges

das Theaterspiel in den strengen
Betrieb des Hauses, und vor allem auch des Internates

bringt. Hatte der Spielleiter nicht bei der

ganzen Arbeit halb unbewusst ein schlechtes

Gewissen, so wie einer, der, zwar geduldeter-
massen und nur während kurzer Zeit, ein
Element der Unordnung und Zersetzung in den

Ordo Scolaris brachte? War ihm denn nicht, er
Verstösse in dieser Arbeit dauernd gegen den

Geist des Hauses, nur sei in diesem einen Falle,
für diese kurze Zeit der strenge Blick des Wächters

geflissentlich zur Seite gewendet?

Dass unter diesen Umständen trotzdem
alljährlich Theater gespielt wird, muss doch vor
allem für die ungemein lebendige Bildungskraft
des Theaters sprechen. Aber auch datür, dass im

geschlossenen Lebenskreis unserer Klosterschulen

die Bedeutung des Theaters als Bildungswert
weniger als anderswo vergessen ging, und, nicht

zuletzt, dass die grundsätzlich vorwiegend
konservative Haltung besonders der benediktini-
schen Lebensgemeinschaft in der Pflege der
Tradition oft wertvolles Kulturgut über magere
Jahre und Jahrzehnte hinüber gerettet hat.

Die Schule der Humanisten hatte zum
Studium der alten Sprachen auch das antike Drama

verwertet. Bald wurden die Dramen mit
verteilten Rollen gelesen und, bei der Bedeutung
des Lateinsprechens, auch auswendig gespielt.
Die Stücke wurden dann für die Verhältnisse der
Schule bearbeitet, neue Stücke in der Art der
alten lateinisch und später auch deutsch für die
Schulaufführungen verfasst. Als Beweis eines

lebendigen und echten Verhältnisses zum Theater
blühte in der Barockzeit eine erstaunliche
theatralische Produktivität. Und wiederum ist es wohl
der beste Beweis für die Erstarrung des
theatralischen Lebens, dass in neuerer und neuesten
Zeit die Eigenproduktivität der Schule, wenigstens

auf dem Gebiete des Dramas, fast ganz
verschwunden ist. Nicht von ungefähr
beschränkte sich das Schaffen der fähigsten Kräfte
beinahe ausschliesslich auf das Gebiet der Oper
und der Singspiele. Keinen bessern Spiegel der

Bildungsschau und des Bildungszieles der neueren

Zeit kann man sich denken als diese Erscheinung:

einer Bildungsschau, die die Erziehung
des musischen Menschen im offiziellen
Bildungsprogramm nicht mehr kennen wollte. Die nicht

nur in der Naturwissenschaft, sondern auch in

dem mit naturwissenschaftlichen Methoden
arbeitenden Literaturunterricht nur mehr das einer
Behandlung wert erachtete, was verstandesmäs-

sig erkennbar und lernbar war. Einer Bildungsschau

aus dem Geiste des Rationalismus, dem

wir doch weit mehr verfallen sind als wir ge-

147



meinhin glauben. Den wir noch nicht überwunden

haben, wenn wir ihn auf dem Gebiet der
Uebernatur widerlegen und verneinen. In dieser

Bildungswelt musste das Wort, auch das

Wort im Kunstwerk zum Begriffsschema, zum
historisch gewordenen, im letzten aber willkürlichen

Zeichen für die Dinge erniedrigt werden.
Da ist dann die Sprache nichts anderes mehr als

eine höchst unvollkommene, mit vielen Ausnahmen

belastete Mathematik, sagen wir deutlicher
Rechnung, auf die Mathematiker und
Naturwissenschaftler mit Recht geringschätzig herabsehen.

Dies ist auch die Bildungswelt, in der das

Latein einzig auf Grund seiner grösseren
mathematisch-grammatikalischen Korrektheit sich

besonderer Hochschätzung erfreut. Was war nun
natürlicher, als dass aus dieser trostlosen Oede
des sprachlichen Daseins gerade die musisch

stark Begabten in ihren Neuschöpfungen sich

dahin flüchteten, wo in der gegensätzlichen
Struktur alles lebendig Konkreten (Guardini,
Gegensatz) ein Maximum an musischen Werten mit
einem Minimum an rationalen verbunden ist,

in die Musik.

Wieviel leisten unsere Kollegien in der Pflege
der Musik! Man kann nur bewundern, mit welcher

Hingabe eine grosse Zahl von Professoren,
die durch den offiziellen Stundenplan voll in

Anspruch genommen sind, noch eine ganze Reihe

oft doch so mühsamer und undankbarer
Musikstunden auf sich nehmen. Choral, Kirchenchor,

Schulgesang, Orchester, Oper, stellen insgesamt
eine ganz bedeutende Leistung auf musikalischem

Gebiete dar. Alles in allem, eine höchst

erfreuliche Erscheinung. Dennoch aber ein Spiegel

unserer rationalistischen Bildungsschau.
Bezeichnend für den rational analysierenden Geist,
der die Lebenswerte, hier die rationalen und
musischen nur in ihrem Getrenntsein, nicht aber

in der allein echtmenschlichen Einheit, in der

katholisch-natürlichen Ganzheit erfassen kann.

Müsste es denn nicht viel näher liegen, in

mindestens eben dem Masse wie die Musik die

lebendig gesprochene Sprache zu pflegen und

zu fördern. Vor allem die Sprache der Dichtung,
die in der lebendigen Spannung musisch-rational,

oder sagen wir mit anderer Färbung
apollinisch-dionysisch, eine mittelpunktsnähere Stellung

einnimmt als die Musik. Damit aber auch

dem konkreten Leben und dem Bildungsziel der

Mittelschule, der Schule überhaupt näher steht.

Nicht der Verdrängung der Musik sprechen wir
das Wort, sondern nur einer Besinnung auf die

erstgeborene, menschlich wesentlichere, notwendigere

musische Bedeutung der Sprache.
Nicht dass eine solche Erfassung der Sprache

etwas Neues bedeute. Grosse Dichter haben

immer um diesen Wesenskern der Sprache ge-
wusst, haben sie zum mindesten in ihrem Werke
dichterisch geschaut. Leider aber bilden in der
Literaturwissenschaft Leute wie Walter Muschg
oder Bruno Goetz (dieser vor allem in seinem

ausgezeichneten Buch: Deutsche Dichtung, 1935,
Vita Nova-Verlag, Luzern) immer noch seltene

Ausnahmen. Wie viel sicherer und klarer könnte
hier eine Wissenschaft aus ganzheiflich-katholi-
scher Weltanschauung heraus den Weg
zwischen wahrer Mystik und dämonischer
Mystifizierung finden. Wir müssen wohl auch in diesem
scheinbar fernliegenden Zusammenhang betonen,

wie wertvoll neben der Pflege des Thomis-

mus ein liebevolles gläubiges Studium der

Philosophie des heiligen Bonaventura sich
auswirken könnte. Dinge, die ein Walter Muschg,
ein Bruno Goetz auf naturwissenschaftlichem
Gebiete tastend neusuchen, finden wir in der
seherischen Schau des heiligen Bonaventura
aufs vollkommenste vorgezeichnet.

Welche Bedeutung muss aus dieser Erfassung

der Sprache das Theater gewinnen! Das gesprochene,

und von der Bewegung getragene, im

Dialog durch das menschliche Zusammenleben

so reiche Wort! Es muss doch aus einer mehr

oder weniger erfreulich empfundenen Zugabe

zum ganzen Bildungsbetrieb der Schule recht

eigentlich zu einer Erfüllung und zu einem

Mittelpunkt der Bildungsarbeit werden.

Wie sehr vermissen wir bei unsem
Mittelschulen immer wieder den innern Zusammenhang

des ganzen Wissens und Lerngebietes. Die

von der Wesensmifte her lebende, wie Radien

eines Kreises verlaufende Beziehung der
Wissensgebiete zueinander! Wie schwer ist heute
das Suchen nach der wahrhaft humanistischen

Bildung, in der der Mensch demütig so genommen

wird, wie ihn der Schöpfer geschaffen hat.

In der er in keiner Weise vereinseitigt, vereinfacht,

verselbständigt wird. In der man wagt,
ihn als seelisch-leibliche Einheit zu nehmen

auch unter dem Bewusstsein, dass diese Einheit

148



nicht verstanden, nicht erklärt und gelehrt werden

kann. Wenn wir das wissen, können wir uns
doch auch darüber beruhigen, dass der Erfolg
solcher Bildungswege nicht in gleicher Weise
nachzuprüfen und zu messen ist wie in der

Pflege der naturwissenschaftlich-mathematischen
Fächer.

Wie keine andere künstlerische Tätigkeit
vereinigt das Theater voll und mitfenah rationale

Form und musische Fülle. (Um
wiederum ein Gegensatzpaar zu verwenden,
wie sie Guardini in seinem Gegensatz, eine
Philosophie des lebendig Konkreten, herausgearbeitet

hat.) Wo erzeugt so unmittelbar der
Geist sich seine Gestalt in der Materie, der
Gedanke das Gefühl, kurz der seelische Wert in

Ton und Geräusch, in Melodie und Rhythmus?
In welchem künstlerischen Tun sind Form und
Materie so eng miteinander verbunden, dass

das entstehende Kunstwerk nicht wie beim Maler,

beim Plastiker, unabhängig vom Künstler
weiter besteht, sondern mit ihm kommt und

geht, in ihm und aus ihm geschaffen wird und
in aller erster Linie ihn selbst formt und
bereichert?

Aus diesen Gründen ist es so erfreulich, dass

noch heute an unsern Mittelschulen Theater

gespielt wird. Und es ist zu wünschen, dass es

immer weniger nur als Abwechslung schaffende,
das gesellschaftliche Leben fördernde Extratour

in den Festzeiten, sondern bewusster, sinnvoller

Höhepunkt, lange erarbeitete verdiente
Frucht sei. In diesem Sinne auch berechtigterweise

Ausnahme und seltene Beglückung
bleibe.

Doch wie sollen sich nun diese Ueber-

legungen in der Praxis des Schultheaters
auswirken? Wie schon das Wort sagt, muss neben

dem Gesichtspunkt des Theafers, der

Schaubühne, auch der Gesichtspunkt der
Schule, des Erziehungsinstitutes massgebend
werden. Das heisst, es soll in diesem Theater

alles das in den Vordergrund treten, was dem

Menschen, dem Spieler und Teilnehmer, dem
Schüler aktiven Anteil an der Gestaltung

gibt. Alles das kann in diesem Falle
weitgehend zurücktreten, was den Menschen in

mehr passiver Haltung zur Staffage der
Schaubühne werden lässt, denn im Mittelpunkt
der ganzen theatralischen Arbeit einer Schule

muss der Mensch, der Schüler stehen, und so
sonderbar es für den Literaturwissenschaftler

klingen mag, Autor und Textbuch, aber auch
mehr bildhaft und technisch bedingte Regiekunst

in Kostüm, Bühnenbild, Licht dürfen bis

zu einem gewissen Grade vor den Urelementen
des Theaters, die mit dem menschlichen Spiel
notwendig verbunden sind, vor dem gesprochenen

Wort und vor der Bewegung
zurücktreten. Sie müssen zurücktreten, sobald
durch sie die Lebendigkeit der Sprache und

Bewegung irgendwie gefährdet werden. Es ist
doch klar, wenn wir den Schüler einen klassischen

oder sonstwie vorbildlichen Text sprechen

lassen, dem er weder seelisch noch

sprecherisch gewachsen ist, wenn wir ihn in ein

unter grossen Kosten vorbildlich gestaltetes
Kostüm und Bühnenbild, in einen trefflich
eingerichteten technischen Apparat hineinstellen,
so wird bei diesem Spiel seine seelische
Bereicherung in keinem Verhältnis stehen zum
Aufwand der äusseren Mittel. Wir werden ihn
vielmehr verderben, weil er sich daran gewöhnt,
eine vom Leben unerfüllte und damit unwahre

äusserliche Aufmachung als selbstverständlich
und erfolgreich anzunehmen. Denn alle diese

Dinge sind erst gut und lobenswert, wenn ihnen
Mass und Richtigkeit, Leben und Wahrheit vom
Spiele des Schülers selbst, von seinem gesprochenen

Wort und seiner Bewegung gegeben
werden. Sein Wort und seine Bewegung
müssen es sein; das heisst, sie müssen aus dem
Bereiche dessen, was er erlebt und was er aus

eigener Kraft schöpferisch gestalten kann,
gewonnen werden. Und fürchten wir nicht, dass

damit das Schultheater allzusehr zu einer
„Schülerangelegenheit" werde, mit der man
kaum mehr im Ernste Gästen und fremden
Theaterbesuchern aufwarten darf. Solange es
ein Theater gibt, war es noch immer dann am
wirkungsvollsten, wenn der Schauspieler Wort
und Bewegung, Textbuch und Bühnentechnik
als Anlass, gleichsam als Instrument nahm, auf
dem er sein eigenes Erlebnis und seine innere
Welt zum Ausdruck brachte.

Es ist sehr schwer, in der Spielwahl hier
konkrete Vorschläge zu machen, weil von Fall zu
Fall und von Ort zu Ort doch wohl immer wieder

die besonderen Umstände den Ausschlag
werden geben müssen. Allgemein lässt sich

149



aber doch sagen, dass bedeutend mehr als bisher

die beste Laienspielliteratur der letzten 15

Jahre beigezogen werden sollte. Auch in dem

Sinne, dass sie Anregung geben könnte für eine
fruchtbare Eigenproduktion, die noch immer die

Grundlage einer erfolgreichen Pflege des
Schultheaters darstellfe.

Die Lehrer der deutschen Literatur werden
hier vielleicht nur ungern zustimmen, weil ihnen

mit Recht sehr viel daran liegt, dass vor allem

jene literarischen Kunstwerke, die nach dem

Lehrplan behandelt werden müssen und die

zum Besitzstand des gebildeten Deutschsprechenden

gehören, durch das Spiel in einem
viel wertvolleren Masse Eigentum des Schülers

werden, als das durch Lektüre je möglich ist.

Und man muss ihnen recht geben. Denn es kann

nicht genug betont werden, dass es tatsächlich
kein volles Erfassen eines wahren Dramas aus
der Lektüre, auch mit verteilten Rollen, gibt,
sondern dass das Drama nur im Spiel voll erlebt
werden kann. (Dass dies nicht nur für den

Deutschunterricht, sondern auch für die Behandlung

des französischen oder altsprachigen Dramas

gilt, dürfte wohl klar sein. Besonders im

Französischen dürfte ein szenenweises Spielen

von Moliere und Racine von grösstem Werte
sein.)

Wir denken bei diesem Spiel innerhalb des

Sprachunterrichtes an eine strenge konsequente
Beschränkung auf die früher genannten Urele-
mente des Theaters, auf Wort und Gebärde unter

völligem Verzicht auf Kostüm, Bühne, Kulisse.
Im Klassenraum, im Alltagskleid — wobei einige
Benediktinerschulen mit ihrer traditionellen, als

Kostüm zugleich neutralen, ernst erhebenden
und vor aller Lächerlichkeit bewahrenden Schü-

lerkutfe einen gewissen Vorteil haben, — im

Stundenplan des Deutschunterrichtes soll
gespielt werden. Auch hier natürlich nur szenenweise

und unter öfterem Wechsel der Spieler.
Hier soll es keine Kollegiumstars geben wie das

leider im grossen, öffentlichen Theater oft nicht
leicht zu umgehen ist. Uebrigens werden
gerade auf diese Weise die wahren Stars von den
falschen unterschieden werden können. Noch

erinnern wir uns voll Freude an ein kleines

Theaterspiel, das wir im Schulraum einer
ostschweizerischen Kantonsschule mitmachen konnten.

Wir waren damals selbst auf den Gedanken

gekommen und hatten dem Deutschlehrer den

Vorschlag unterbreitet, aus unserer Klassenlektüre

etwas zum Spiel in der Schulstube
auszuwählen. Instinktiv kamen wir in unserer Wahl
auf einen Stoff, der im Erlebnisbereich von
Gymnasiasten der vierten Klasse möglich war:
auf die Schlußszenen aus Grillparzers „Weh
dem der lügt". So übten wir, ohne Leitung, an

freien Nachmittagen das Spiel ein. Schoben an

einem frühen Morgen die Bänke im Zimmer des

Deutschlehrers zusammen und spielten in der

folgenden Deutschstunde „Weh dem der lügt".
Ohne Bühne, ohne Kulisse, ohne Kostüm. Und

weil wir es mit Eifer taten und mit Ernst, war es

auch für unsere Kameraden ein Erlebnis. Unser

Professor liess uns gewähren, kümmerte sich

aber selbst nicht darum. Schade. Denn bei der
nächsten Aufführung verlangte unser reger
Theatergeist, nach einem uralten Entwicklungsgesetz

des Theaters, nach vermehrtem, derr»

Schulzweck nicht mehr entsprechenden
Aufwand. Wir malten Kulissen, schafften Kostüme

her, machten damit das Schulzimmer noch zwei
Stunden nachher gebrauchsunfähig, so dass der
Herr Professor sich gezwungen sah, unsere
Theaterbegeisterung abzubremsen. Uns aber ist

von allen im Gymnasium gelesenen Stücken

keines so gut und so lebendig im Gedächtnis

geblieben wie: „Weh dem der lügt".

Später, in den obern Klassen einer Klosterschule,

wollten wir in der rhetorischen
Akademie eine kleine Weihnachtsfeier vorbereiten.
Wieder in einem grossen Schulzimmer. Wir
wählten das Hirtenspiel aus dem Weihnachtsspiel

von Jörger. Von einfachem schwarz-weiss

Transparent, in dem Maria und Josef an der

Krippe knieten, und das, von hinten projiziert,
zugleich auch das Licht für das Spiel lieferte,
feierten wir so, in unserer schwarzen Kutte, als

Maria und Josef, als Hirten und Hirtinnen, das

Weihnachtsgeheimnis. Und niemand war, der

an dieser „Stilwidrigkeif" Anstoss genommen

hätte. Das Spiel wurde allen zum Erlebnis.

Mit einem gewissen Misstrauen — wir sind

ja alle eingefleischte Rationalisten — betrachtet

man solche Vorschläge und kann diesem
Zustand nicht recht frauen, bei dem die Erfolge
des Unterrichtes so wenig greifbar, so gar nicht

zu messen und zu taxieren sind. Was soll denn
das für eine Examen- und Maturafrage abgeben,

150



dieses Theaterspiel? Wenn wir aber das nur
festgestellt haben, dürfen wir uns schon freuen.

Wenn wir den Erfolg dieser Bildungsarbeit wie
den unserer Lernschule errechnen und greifen
könnten, wäre es mit ihm schon vorbei. Denn

als musischer Wert, der von dem Geheimnis
der Einheit von Seele und Leib, von Geist und

Materie lebt, ist er wesentlich unbegreiflich,
rationell nicht zu analysieren und zu messen.

Luzern. A .Baccini.

Heilpädagogik und Hilfsschule

Statuten
c/es Heilpädagogischen Seminars (Abteilung IV des

Pädagogischen Institutes an der Universität Freiburg

(Schweiz).

§ 1. Wesen und Name

Das Heilpädagogische Seminar bildet eine eigene
Abteilung des an der Universität Freiburg innerhalb
der Philosophischen Fakultät bestehenden Pädagogischen

Instituts und führt die offizielle Bezeichnung

„Heilpädagogisches Seminar (Abteilung IV des

Pädagogischen Instituts) an der Universität Freiburg". Als

Unterrichtssprache ist Deutsch und Französisch
zugelassen.

§ 2. Ziel und Zweck.

Der vom Heilpädagogischen Seminar veranstaltete
Jahreskurs will in das Gesamtgebiet der
heilpädagogischen Theorie und Praxis einführen und im
besonderen befähigen:

1. Inhaber(-innen) eines Lehrpatents zum Unterricht

mindersinniger, sinnesschwacher Kinder (Blinder,
Sehschwacher, Tauber, Taubstummer, Schwerhöriger),
Sprachgebrechlicher, Geistesschwacher, Krüppel und

Gebrechlicher, Entwicklungsgehemmter und
Schwererziehbarer verschiedener Art in öffentlichen und

privaten Beobachtungsklassen, Spezialklassen,
Hilfsschulen, Heim- und Anstaltsschulen;

2. ausser Inhaber eines Lehrpatents noch die unter

§4 genannten Kategorien:
a) zur Erziehung oben genannter Zöglingstypen;
b) zur Leitung grosserer Einrichtungen der Kinder-

und Jugendfürsorge, zur Leitung von Erholungsstätten,

Heimen der Erziehungs- und Gesundheitsfürsorge,

zur Tätigkeit in Beobachtungsstation usw.

§3. Vorlesungen und Uebungen.
Die Vollmitglieder des Seminars haben Vorlesungen

und Uebungen über folgende Gegenstände
beizuwohnen, die sich über zwei Semester verteilen:
1. Vorlesungen und Uebungen, die dem Programm

der Universität angehören:
Bau und Verrichtung des menschlichen Korpers,
einschliesslich des Nervensystems,

Kinder- und Jugendpsychologie,
Psychopathologie,
Einführung in die Pädagogik und Heilpadagogik,
Systematische Pädagogik,
Geschichte der Pädagogik,
Schul- und Anstaltshygiene,
Jugendrechtsfragen,
Typologie der Heilzöglinge und ihre Erfassung,

Ihre unterrichtliche und erzieherische Behandlung,
Psychotherapeutische Methoden mit besonderer

Berücksichtigung von Kindern und Jugendlichen,
Kriminalpsychologie und -padagogik,
Vererbung und Erziehung,
Kindermusik und -gesang.

2. Vorlesungen und Uebungen, die vom Seminar

organisiert werden:

Wohlfahrtspflege und Caritaskunde,
Didaktik der Hilfsschulen und Spezialklassen,
Sittliche und religiose Erziehung,
Schul- und Anstaltskunde,
Bastei- und Werkunterricht,
Zeichnen,

Leibesübungen und orthopädisches Turnen.

3. In wöchentlichen Uebungen wird aus dem Viel¬

gestaltigen unter heilpädagogischen Gesichtspunkten

ein Ganzes geformt, und zwar zusammen
in enger Anlehnung an Schul- und Anstaltsbesuche,

wozu gerade die in unmittelbarer Nahe gelegenen
Taubstummen- und Blindenheime, Erziehungsheime,

Heil- und Pflegeanstalten wie auch Spezialklassen

hinreichend Gelegenheit bieten. Für die
Spezialgebiete, wie für die Pädagogik der Blinden,
der Taubstummen, der Schwerhörigen usw. werden
im einzelnen je nach Bedürfnis über das

allgemeine Programm hinaus Fachleute möglichst aus

der Praxis für Vorträge und praktische Einführung

gewonnen.

Die Mitglieder des Heilpadagogischen Seminars
werden zunächst in das Gesamtgebiet durch

Vorlesungen und Uebungen und Anstaltsbesuch ein-

151


	Gedanken zum Schultheater unserer kath. Mittelschulen

