
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 1: Besinnung und Zusammenarbeit

Artikel: Weltanschauung und Pädagogik

Autor: Spieler, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-524426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-524426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN + 1. JANUAR 1936 22. JAHRGANG Nr. 1

Weltanschauung und Pädagogik
Unter der Ueberschrift „Weltanschauung

und Pädagogik" werden in der Literatur drei

Problemkreise, die freilich sachlich engstens
zusammengehören, begrifflich nicht deutlich

genug unterschieden.

1. Entweder begegnet man diesem
Problem in der blutvollen Wirklichkeit und
studiert das faktische Verhältnis von praktischer

Weltanschauung und praktischer Erziehungstätigkeit;

2. oder man analysiert die beiden Begriffe
Weltanschauung und Erziehung, erschaut bei

Gegenüberstellung beider durchsichtig
gewordenen Begriffsinhalte nach phänomenologischer

Methode das Wesensverhältnis,
das zwischen beiden obwaltet;

3. oder man untersucht als Philosoph und

Pädagoge, ob und inwieweit jedem
wissenschaftlich-pädagogischen System, jeder
Bildungstheorie eine Weltanschauung und eine

Weltanschauungslehre zu Grunde liegt und

zu Grunde gelegt werden muss.

Diese drei Sphären des Problems wollen
wir getrennt wissen. Das Verhältnis
Weltanschauung und Pädagogik in seiner
dreifachen Schichtung will ich nicht von einer
bestimmten Weltanschauung aus erörtern,
nicht von bestimmten politischen und
staatlichen Verhältnissen des Augenblicks,
sondern vielmehr das vor und über all diesem
schwebende Verhältnis. — Gibt es hier

überhaupt ein neutrales Gebiet, auf das wir
flüchten können, von dem aus sich Objektives,

wirklich Geltendes sagen lässt?

Begreift die Frage, was ist Weltanschauung,
nicht schon eine bestimmte Weltanschauung

in sich, nämlich zum mindesten die, dass es

überhaupt eine gibt?
So stellt uns die Frage nach dem Wesen

der Weltanschauung vor die Urentscheidung
überhaupt. Erst wenn diese Frage beantwortet

ist, lässt sich aus einer Gegenüberhaltung

von Weltanschauung und Pädagogik
nach der dreifachen Schichtung das Verhältnis

beider erörtern.
Was ist Weltanschauung, welches ist ihr

Wesen?

Oft setzt man Weltanschauung gleich der
Phil osophie oder Metaphysik. Sind beide im

Wesentlichen dasselbe? Am schärfsten hat

dies Alois Müller bestritten: Für ihn sind

beide etwas ganz anderes. Gegen den

Standpunkt von Müller wehren sich Husserl

und Scheler. In der Tat geht der Irrtum Müllers

zurück bis auf Kant. Für Kant ist

Metaphysik als Wissenschaft nur die Naturwissenschaft;

Metaphysik als Weltanschauung ist

möglich, aber nicht als Wissenschaft; den
sittlichen Gehalt der Weltanschauung und

Metaphysik lässt er in seinen Postulaten der
praktischen Vernunft bestehen, aber nicht
ihre wissenschaftliche Form.

Diese Frage ist von ungeheurer Bedeutung:

Vom Kant'schen Standpunkt aus kann,

ja muss, falls überhaupt ein Verhältnis
besteht, der sittliche Gehalt der Weltanschauung

der Erziehungspraxis zu Grunde gelegt
werden. Aber niemals Hesse sich auf eine

Weltanschauung ein wissenschaftliches
System der Pädagogik aufbauen, weil eben

Metaphysik und Weltanschauung als

Wissenschaft unmöglich ist, also auch kein wis-

1



senschaftliches Fundament für ein
wissenschaftliches System abgeben kann. Alles

hängt davon ab, ob Metaphysik als Wissenschaft

möglich ist. Ich brauche hier den

Kant'schen Standpunkt nicht zu widerlegen.
Er gehört der Geschichte an, und gerade die
letzten 10 bis 20 Jahre brachten eine

Wiederauferstehung und Neubelebung der

Metaphysik in ungeahnter Weise, wiewohl Kant

sie als Wissenschaft längst begraben zu
haben glaubte. —

Wir stehen an der Frage: was für ein
Gebilde ist Weltanschauung in uns? ein
praktisches, ein wissenschaftliches, soziales,
politisch-kulturelles oder religiöses? Ist dieses

Gebilde das Ergebnis des Forschens und

schlussfolgernden Denkens, oder ist es
überliefert, vermittelt oder stammt es aus dem

Gefühl? Woran wird der Wert der
Weltanschauung gemessen? Ueber all diese Fragen

haben wir uns in aller Kürze klar zu

werden:
Weltanschauung ist Anschauung von

etwas, hat also einen Gegenstand. Anschauung

ist eine seelische Tätigkeit, hat also

einen psychologischen Charakter, ist

Aktstruktur; sie hat einen Zweck, soll etwas

leisten, wird nach der Leistung bewertet. Sie

entwickelt sich im Menschen und in der
menschlichen Gesellschaft. So ergeben sich

vier Fragenkomplexe:
1. Gegenstandsfrage. 2. Psychologische

Aktstruktur-Frage. 3. Sinn- und Leistungsfrage.

4. Entwicklungs- und Bildungsfrage.
I. DieGegenstandsfrage:

Gegenstand ist offenbar die Welt. Was bedeutet

hier Welt? Welt bedeutet hier das Ganze
in sinnvollem Zusammenhang. Weltanschauung

geht auf das Ganze, auf letzten

Ganzheitszusammenhang.

Dieses Ganze ist etwas ganz anderes als

seine Summe.

1. Baut sich das Ganze auf wesentlichen

Teilen auf, die Summe setzt sich aus Stük-

ken, auch unwesentlichen, zusammen. Dieser

Unterschied ist wichtig für die Erziehung.

Nichts Summenartiges, sondern Ganzheit ist

Konzentration.
2. Ist das Ganze stets etwas wesentlich

anderes, als seine Teile; das ist nicht so bei

der Summe.

3. Bleibt Ganzheit nur im Ganzen; das

Ganze ist vor den Teilen.

4. Können erst vom Ganzen aus die Teile
verstanden werden. Ganzheit ist eben
Sinnzusammenhang. So ist Weltanschauung
nicht enzyklopädisches Wissen, keine
Enzyklopädie, sondern ein Ganzes, Ganzheit
und Sinnzusammenhang. Weltanschauung
ist ein Bild, in dem der menschliche Geist
den Sinn der Welt und des Lebens zu
verstehen sucht. Weltanschauung ist also mehr
als Querverbindung, Assoziation oder
mechanische Konstruktion; nein, das Prinzip
der Weltanschauung ist Konzentration, und

Konzentration verlangen, heisst also

Weltanschauung fordern.

Wenn ich jeweils hier gleich die

Konsequenzen in bezug auf den Erziehungsbegriff

anfügen darf, so wage ich hier schon

die Behauptung:
In der Erziehung, im Unterricht und in

der ganzen Schule Konzentration verlangen,

heisst: Unterricht, Erziehung und
Schule in engster Verbindung mit
Weltanschauung fordern. Betrachten wir daraufhin

unser Mittelschulwesen. Jedem Schultypus
ist jeweils ein ganz bestimmter Kulturkreis

zugeordnet unter einem einheitlichen,
weltanschaulichen Konzentrationsprinzip.

Dem humanistischen Gymnasium liegt der
Kulturkreis der Antike zu Grunde, dem

Realgymnasium der moderne Europäismus,
der Oberrealschule die
mathematisch-naturwissenschaftliche Gegenwartskultur, der
deutschen Oberschule der deutsche Idealismus.

Das einheitliche, weltanschauliche
Konzentrationsprinzip ist der deutsche Idealismus,

Kant, Fichte, Schiller, Goethe.
II. Die Sinn- und Leistungsfrage:

Welchen Sinn hat die
Weltanschauung? Was soll sie leisten? Sie soll dem

2



menschlichen Geist das Sein und den Sinn

des Lebens und der Welt verstehen helfen,
auf dass er Welt und Leben nach diesem

gefundenen und verstandenen Sinn und Ziel

gestalten kann. Vergegenwärtigen wir uns

für einen Augenblick, was eigentlich
Bildung und Erziehung will: Doch nichts

anderes als Sinn und Ziel des Lebens und der
Welt aufzeigen und es erreichen helfen.

Erziehung leistet die Erreichung, Erfüllung und

Gestaltwerdung des Sinnes und Zieles von
Leben und Welt, die die Weltanschauung
aufstellt.

Erziehung hat gerade soviel zu leisten,
als die ihr zu Grunde liegende
Weltanschauung geleistet hat.

III. Dieseelische Struktur, die
Entwicklungs- und Bildungs-
frage der Weltanschauung können wir
zusammennehmen. Weltanschauung bildet sich

im Menschen und in der menschlichen
Gesellschaft, durch Nachdenken und Forschen,

Mitteilung und Unterricht; dieser kann wieder

begründet sein auf Einsicht in den
Sachverhalt selbst oder auf Einsicht in die
Glaubhaftigkeit der übermittelnden Autorität.

Der Erkenntnisquelle nach kann man

mystisch-sagenhafte, religiöse und
wissenschaftliche Weltanschauungen unterscheiden.

Für uns kommen nur wissenschaftliche

Weltanschauungen und religiöse, insoweit
sie wissenschaftlich unterbaut sind, durch die

praeambula fidei in Frage.
Es ist Tatsache, dass es verschiedene

Weltanschauungen gibt, und zwar infolge der
Beschränktheit der menschlichen Erkenntnis,

infolge der Verschiedenheit des Standortes

und der Tradition, infolge der verschieden

eingestellten Menschentypen.
Wie steht es dann aber mit dem Geltungswert

der verschiedenen Weltanschauungen?
An der Möglichkeit einer absolut geltenden
Weltanschauung kann nicht gezweifelt werden.

Faktisch haben wir heute tatsächlich

keine absolute konstante natürliche
Weltanschauung. Eine auf eine äussere und über¬

menschliche Autorität zurückgehende
Weltanschauung könnte man eine übernatürliche

nennen. Je nach der Vollkommenheit der

Autorität und der Adäquatheit ihres Erkennens

kann diese eine absolute Weltanschauung

sein.

Erst auf den grossen Quadern der relativ
natürlichen Weltanschauungen bauen sich

die relativ künstlichen Weltanschauungen
auf. Vielleicht überlegen wir uns einmal, wie

so ein Weltanschauungsbild, das

unwissenschaftlich, wie es jeder primitive Mensch

hat, und das wissenschaftlich wird, wie die

Linien immer schärfer werden, wie vor
allem die scheinbar wirr durcheinander laufenden

Linien durch neues Wissen und neue
Erfahrung immer mehr zu einem sinnvollen

Gebilde sich abheben.

Vergleichen wir den Werdeprozess einer

Weltanschauung im einzelnen Menschen

und in der menschlichen Gesellschaft mit

dem Prozess der Bildung und Erziehung,

so kommen wir zur Tatsache: Erziehen und

bilden heisst dem Zögling eine bestimmte

Weltanschauung übermitteln, und zwar so,

dass er aus ihr heraus handelt.

Sich bilden und sich selbst erziehen

heisst, sich eine Weltanschauung erarbeiten

und aus dieser Weltanschauung heraus

leben. Weltanschauung ist eben ein seelisches

Bild, indem der menschliche Geist den Sinn

der Welt und des Lebens zu verstehen

sucht, und nach dem er Welt und Leben zu

gestalten strebt.

Welt- und Lebensanschauung heisst das

Ziel, nach dem jeder tiefer veranlagte
Mensch trachtet. Welt- und Lebensanschauung,

das bedeutet umfassende und

grundlegende Ueberzeugung über die Wirklichkeit

und über Wert und Sinn dieser
Wirklichkeit und insbesondere des menschlichen
Tuns und Lebens. Wer danach ringt, der

philosophiert: er sucht nach letzten

Erklärungsgründen, er steigt hinab in die
verborgensten Tiefen, hinauf in die höchsten Hö-

3



hen: versenkt sich in die Probleme der
Metaphysik.

Hier an dieser Stelle hätten wir nun eigens
einzugehen auf das Verhältnis von Religion

und Weltanschauung, also

auf die religiöse Weltanschauung.
Ich will hier statt langer Beweise zwei

Autoritäten sprechen lassen. Stölzle, der

vor einigen Jahren verstorbene Philosophieprofessor,

kommt zu dem Ergebnis:

,,Fragen der Weltanschauung können

allein mit Nutzen und Erfolg behandelt werden

in Verbindung mit der Religion." Und

begründend fährt er weiter: ,,Die Schüler

an Hand der Religion in die Fragen der

Weltanschauung einführen heisst, sie nicht

knechten, sondern frei machen von der
kritiklosen Anbetung philosophischer Vorurteile

und frei von den Trugbildern ewig
wechselnder, viel Irrtum und wenig Wahrheit

enthaltender Systeme." —
Und kein Geringerer als E. Spranger

schreibt in seinen „Lebensformen": „Pädagogik

erscheint in ihrer reinsten Ausprägung
dann, wenn sie nicht dieser oder jener Seite

des anderen Wesens gilt, sondern seiner

ganzen Seele, wenn sie also religiös
gefärbt ist." —

Und Eggersdorfer sprach es einmal so aus:

„Ohne den Unterbau der Vernunftserkenntnis

keine gesicherte Weltanschauung, ohne

die Ueberhöhung begründeten Glaubens
kein fruchtbarer Forschungsgang."

Das liberale Prinzip: Religion ist Privatsache,

wird nach Spranger hier nur taktisch
verwandt. Im Hintergrund liegt der Glaube

an die Möglichkeit entweder „eines
allgemeinen Christentums oder einer allgemeinen
immanenten Menschheitsreligion soziolo-

gisch-positivistischer Färbung." (Kultur und

Erziehung, S. 125.)
Es muss noch ausdrücklich darauf

hingewiesen werden, dass Weifanschauung für

verschiedene Verschiedenes bedeutet. Wir
halten uns an die allgemeinste Begriffsbestimmung.

Wir haben uns das Sein, den

Sinn, den Wert und das Werden der

Weltanschauung klar gemacht und bereits
hier im Hinblick auf die Erziehung rein aus
der Begriffsanalyse heraus wichtige Ergebnisse

ableiten können. Wir können bei den

einzelnen Beweisen und Folgerungen nicht

weiter verweilen.

Wir wollen vielmehr aus dem Begrifflichen

heraus in das praktische Leben treten.
Betrachten wir nun das faktische
Verhältnis von Weltanschauung
und praktischer Erziehung, und

zwar in der bewusst-beabsichtigten
Beeinflussung.

Versetzen wir uns in folgende Lage:
Wir stehen vor bestimmten, aber noch

bestimmbaren, werde-bereiten Kindern in

der Schule. Wir wissen nichts von einem
amtlichen Lehrplan, Stundenplan,
Stoffverteilungsplan, nichts auch von dem zu
erreichenden Klassen- und Gesamtziel, wir
haben keine nach den neuesten Richtlinien

ausgearbeitete, behördlich genehmigte
Lern- und Lesestücke:

Wir treten in unterrichtender, erzieherischer

Absicht vor die Kinder hin. Wir können

und dürfen die Anlagen und keimenden
Kräfte des Kindes nicht unbeachtet lassen,

wir müssen Stellung zu ihnen nehmen. Es

erhebt sich die Frage: Sind die Anlagen gut,
schlecht, indifferent? Alle oder nur
teilweise? Wir sprechen gleichsam die
Anlagen an und fragen sie: was wollt ihr?

Welches ist euer Sinn, falls ihr überhaupt
einen habt? Wir müssen diese sich regenden

Kräfte werten und uns über alle diese

Fragen klar geworden sein, bevor wir uns
in erzieherischer Absicht den Kindern
nahen, falls wir überhaupt Anspruch auf
vernünftiges Handeln machen. Antwort auf
diese angedeuteten Fragen können wir nur
geben aus einer ganz bestimmten Stellung
zum Leben und zur Welt, können wir nur
geben aus dem Zusammenhang eines ganz
bestimmten Weltbildes heraus.

Vielleicht ahnen wir die ganze Verschie-

4



denheit von Bildung und Erziehung, je nach

der Wertung der Anlagen überhaupt, und

jeder einzelnen in ihrem Verhältnis zu den

übrigen. —
Vergegenwärtigen wir uns die

Aufklärungspädagogik: Das ganze Leben und

Schreiben Rousseaus ist eine Variation über
das Thema: „Von Innen heraus wachsen

lassen." Die Natur in ihren Quellen ist gut,
also auch die Menschennatur.

Halten wir dagegen die pädagogischen
Ideen eines Hirscher, der im schärfsten

Gegensatz dazu und zu seiner Zeit das Faktum

der gefallenen Menschennafur, ihre innere

Verkehrtheit durch die Erbsünde betonte und

sie zum christlichen Erziehungsprinzip
machte. Auf ihr baute dann sein Schüler

Dursch seine Wissenschaft der christlichen

Erziehung, die erste systematische Pädagogik,

grundsätzlich vom Standpunkt des

katholischen Glaubens aus auf.

Von hier aus versfehen wir, wenn der
Theologe von jenem gewaltigen Riss redet,
der sich fortgesetzt und in der Erziehung zu
einer breiten Kluft wird. — Wie wenige
christliche Erzieher sind sich bewusst, dass

sie im christlichen Kinde nicht bloss den
natürlichen Menschen vor sich haben,
sondern dass hier bereits die Natur durch die
Uebernatur überformt ist!

Der Mensch ist zur Ausbildung seiner
Anlagen auf die Uebernahme und Aneignung
von Inhalten der Aussenwelt, besonders des

Kulturbewusstseins, angewiesen, die dem
Zögling dargeboten werden müssen. Ich

erinnere an den Grundsatz der Ueberlegen-
heit und der Stellvertretung:

Wer gibt uns die Gewissheit, dass unsere
Erfassung der Werte und ihrer Eigenart,
ihres Verhältnisses zu anderen Werten, ihrer

Rangordnung, unsere Erfassung der Mittel
uberlegen ist der des Zöglings, dass mit
anderen Worten unser stellvertretendes
Erkennen, Wollen und Können ein besseres

ist, so dass der Zögling bei reifer Einsicht
und geläufertem Wollen und Können sich

in gleichem Sinne fuhren wurde? — Ich

erinnere an das Gesetz der doppelten Umformung.

Wir können nicht alle Güter und

Werte der Natur und Kultur an unsern Zögling

heranbringen. Wonach treffen wir die
Auswahl? Welches ist unser Ausleseprinzip?
Praktisch gesprochen: welche Denker und

Dichter, Helden und Heroen werden in das

Schullesebuch und in die Schullekture

aufgenommen? Das Prinzip „vom Kinde aus"

reicht nicht aus; es muss eine Wertung der

Bildungsgüter aus dem ganzen Weltbilde
heraus hinzukommen. —

Ist schliesslich das „was" bestimmt, so

trägt es sich, was zuerst, was vor allem,

was, wenn die Zeit noch reicht? Mit
andern Worten: der ausgelesene Bildungsstoff

muss in einer Wertskala geordnet werden.

—

Schliesslich müssen wir den ausgewählten

Bildungsstoff in einer fur die augenblickliche

Entwicklungsstufe unseres Zöglings
fassbaren Weise, also qualitativ umformen.

Welches ist das qualitative Umformungsprinzip?

Nach welcher Idee und Anschauung

entwirft und konzentriert der Erzieher

die künstliche Welt, eine Welt verkleinert
und umgeformt fur die Fassungskraft des

Kindes7 —
Es ist offenbar, dass die Beantwortung

dieser Fragen nicht dem subjektiven Urteil

eines jeden Erziehers überlassen werden
kann, sondern dass hierfür nach objektiven
Maßstäben und Prinzipien zu fragen ist,

dass ferner der Erzieher ohne Klarheit über
diese Punkte nicht entscheiden kann, ob der

Zögling bereits zur Selbstführung befähigt,
d. h. erwachsen ist.

Antwort auf diese Fragen kann nur
Philosophie und Weltanschauung geben.

Schon damit, dass der Erzieher von Bil-

dungs- und Kulturgutern und Werten spricht,
offenbart er eine ganz bestimmte
Weltanschauung. Ja, schon damit, dass er
überhaupt in erzieherischer Absicht sich der Ju-

5



gend nähert, verrät er seine Philosophie,
Welt- und Lebensanschauung. —

Dass der Erzieher jegliches Ziel, jegliches
Ideal, das ihm vorschwebt, seiner
Weltanschauung entnimmt, ist zu selbstverständlich,

als dass es bewiesen werden müsste.

Das Ziel der Erziehung entnimmt er dem

Ziele des Menschen und der Menschheit.

Das Ziel ist abhängig von der Antwort, die
auf jene Frage des Katechismus gegeben
wird: Wozu sind wir auf Erden? Und hier

hat jeder seinen Katechismus, wenn es auch

nicht immer ein religiöser ist.

Wie ganz verschieden muss das Ziel
gesetzt werden, je nachdem, ob man der
menschlichen Seele Unsterblichkeit
zuerkennt oder nicht! Und wie grundverschieden
müssen dementsprechend auch die

Erziehungsmittel sein! —
Der Erzieher kann vielleicht glauben, bei

seiner Erziehungstätigkeit seine
Weltanschauung zurücktreten zu lassen, ja völlig
auszuschalten. Tut er das — wenn es
überhaupt möglich ist — dann ist er noch viel

weniger als eine Sprechmaschine, deren
Laute selbst doch noch jedem Kenner
schliesslich bestimmte Schlüsse zulassen,
über Zustand und Beschaffenheit des Apparates

(zum allermindesten der Schalldose)!
Diese vermeintliche Haltung ist unmöglich.
Der Erzieher ist Stellvertreter der Welt, der
erziehenden Werte, der Natur und Kultur
und ihrer Güter; sie müssen alle durch ihn

hindurch. Der Erzieher muss alles durch

seine lebendige Seele hindurchgehen lassen

und trägt dann das entsprechend seiner
Persönlichkeit Gestaltete, Geformte und
Gefärbte in den Zögling hinein. Es ist wirklich
Geist von seinem Geist, ein lebendiges
Stück seiner Seele. Nur von einer Persönlichkeit

durchseeltes Wissen verfängt und

erzieht. Selbst die berechtigste Forderung
der Objektivität ändert an diesem
Sachverhalt nichts. —

Nirgends ist eine unsichere Haltung den

Weltanschauungsfragen gegenüber schäd¬

licher als beim Erzieher. Er muss eine feste

geistige Haltung haben, weil er seinen

Zöglingen Halt bieten soll. Vor allem muss

der Erzieher nach Weltanschauung streben.

Wie sollte er andere zur Klarheit und Sicherheit

führen können, wenn ihm selbst alles

unklar und verworren ist, ihnen Wertmassstäbe

geben können, wenn er selbst keinen

hat, ihnen Halt bieten können, wenn er
selbst immer schwankend und haltlos ist? —

Lebensanschauung, Weltanschauung ist

eben eine Stileinheit im Auffassen und

Verarbeiten, überhaupt im Verkehr mit der

Wirklichkeit, wie sie sich fortgesetzt in

unübersehbaren Reihen von Einzelakten und

ganz besonders in der Erziehung sich

vollzieht in Gestalt konkreter Urteile und

individueller Stellungnahme, — freilich zunächst

ohne dass der Stil als solcher immer zum
Bewusstsein kommt oder immer Gegenstand
einer Reflexion ist.

Praktische Erziehungstätigkeit, Unterricht

und Bildung ist immer wesensnotwendig von
einer Weltanschauung aus bestimmt, und

zwar auf allen Gebieten nicht nur in den

sogenannten Gesinnungsfächern. Krieck

betont erziehungspraktisch, dass einem
Geschlecht, welches den Glauben an das

Reich Gottes und an seine eigene Sendung

preisgibt, „der letzte sittliche Wert", also

die eigentlichste Voraussetzung jeder echten

Erziehungsleistung gebricht.

Jeder Schritt und Tritt, jedes Wort ist

Ausfluss einer ganz bestimmten Stellungnahme

zur Welt und zum Leben. Ich überlasse

es jedem Leser, die Folgerungen
daraus zu ziehen für jede bewusst-beab-

sichtigte Erziehung, angefangen von der
Kinderschule bis zur Hochschule:

Für die Aufstellung des Bildungs- und

Erziehungszieles.

Für die Bewertung und Auswahl des

Bildungsstoffes.

Für die Anwendung von Erziehungsmassregeln.

6



Für die Wertskala der Unterrichtsfächer.
Für die Aufstellung des Stundenplanes.
Für den Charakter der Schule.

Für den Erzieher und Lehrer und dessen

Ausbildung.
Allein, man sagt mir: die Antwort auf die

aufgeworfenen Fragen und Probleme haben

heute nicht mehr wir Lehrer und Erzieher

zu geben; uns wird vielmehr die fertige

Priester und Lehrer*
Zum vornherein soll gesagt sein, dass

Priester und Lehrer zusammengehören und
zusammenwirken müssen zum Wohle der

Jugend zunächst, dann aber auch zum
Segen des Volkes überhaupt. Man darf sich

wohl getrauen über „Priester und Lehrer"

zu sprechen, wenn man viele Jahre in vier
Weltteilen als Priester und Lehrer gewirkt
hat und sich selber fast wie eine lebendige
Synthese von Priestertum und Lehramt
vorkommt.

Bei Geistlichkeit und Lehrerschaft darf
gewiss der ehrliche Wille zu einträchtigem
Wirken vorausgesetzt werden; und der
Bildungsgrad beider Stände bietet wohl
Gewähr, dass man nicht beweislos einander im

Verdacht habe. Selbst wirklich schiefe
Ansichten wird man nicht gleich bösem Willen

zuschreiben. Wir rechnen also zum
vornherein mit dem besten Willen bei Priestern

und Lehrern zu gemeinsamer Arbeit an der
Jugend von heute, die das Volk von morgen
sein wird.

I.

Doch sei es gestattet, auf einige
bestimmte Gefahren hinzuweisen, welche

das wünschenswerte Verhältnis zwischen
Klerus und Lehrerschaft beständig bedrohen.
Eine gewissenhafte Achtsamkeit auf diese

Gefahren hätte schon den praktischen Wert

* Vortrag, gehalten in der Versammlung der Sektion

fur Erziehung und Unterricht des S. K. V. V.

anlässlich des Schweiz. Katholikentages in Freiburg (2.

September 1935).

Antwort, das Bildungsziel und der Bildungsstoff

usw., vorgelegt vom Staate, der sich

seinerseits wieder auf die wissenschaftlichen

Ergebnisse stützt. So sind wir bei der 3.

Schichtung unseres Problems angelangt, bei
dem Verhältnis von Weltanschauung
und Erziehungswissenschaft.

(Fortsetzung folgt.)
Freiburg/Luzern. J. Spieler.

einer ersten Sicherung der Eintracht
zwischen Priester und Lehrer; denn manches

Missverständnis entsteht eben aus
Unachtsamkeit. Diese Achtsamkeit entspräche der
Moraltaktik, eine nahe Gefahr in eine
entfernte zu verwandeln, wenn nämlich die Gefahr

sich nicht ganz ausschalten lässt.

Unter den angedeuteten Gefahren muss

gleich die an sich einfache Gegebenheit
erwähnt werden, dass der Priester der Mann
der Kirche und der Lehrer der Mann
des Staates ist. Glücklicherweise trennen

uns Jahrhunderte von den Zeiten der
gewaltigen Spannungen und Entladungen
zwischen „Sacerdotium und Imperium"; das

heutige Abendland scheidet sich nicht nach

den Parolen „Hie Papst — Hie Kaiser" Die

geistigen Polaritäten der Neuzeit sind
geradezu „Gott und Mensch". Das schliesst

aber keineswegs aus, dass jener alte Gegensatz

zwischen Staat und Kirche wenigstens in

kleinerem Ausmass und im engern Kreise

immer wieder auflebe. Als Heinrich Federer

die treffliche Geschichte schrieb „Papst
und Kaiser im Dorf", hat man landauf-land-
ab empfunden, dass die Geschichte auch

treffend war. Wir werden uns auch heute
nicht verhehlen, dass der Kontrast „Kirche-
Staat", namentlich auf dem Schul- und

Erziehungsgebiet, sich leicht im Priester einerseits

und im Lehrer andererseits gleichsam
verkörpern könnte. Es besteht ein sachlicher

Gegensatz zwischen Kirche und Staat, wenn
auch nicht im Sinne einer naturnotwendigen

7


	Weltanschauung und Pädagogik

