Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 22

Artikel: Der Friedensgedanke in der Schule : Vortrag
Autor: Metzler, Franz Gebhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-539601

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-539601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

rufsberatung und Schule jenen Kindern an-
gedeihen lassen, deren Véter arbeitslos sind
und darum der beruflichen Vorberei-
tung doppelt bedirfen. Was hier Schicksal
und Wirtschaftsverhalinisse zerstoren, ist oft
Christliche Liebe und
Anteilnahme an den Kindern werden man-
ches verbitterte Gemit zu beruhigen und

nicht auszudenken.

manches Leid zu lindern vermdgen.

*

So sehr die vorstehenden Ausfihrungen
aus dem Rahmen des Gesamtthemas her-
auszugehen scheinen, so enge sind sie an-
derseits damit verbunden. Wir wollen alle-
zeit festhalten:

Der Friedensgedanke in der

Der Fortschritt der Technik hat in den letz-
ten Jahrzehnten die Menschen einander im-
mer naher gebracht. Was heute in Paris oder
Moskau die Geister bewegt, wird morgen in
Kalkutta, Tokio, in Johannisburg oder Ankara
gehort, besprochen und begutachtet.

Und doch hat die Menschen niemals in
seelischer Hinsicht eine gréssere Kluft von-
einander getrennt als heute. Hinter uns liegt
doch der schreckliche Weltkrieg mit so viel
unsaglichem Unglick und so viel zerstorten
Hoffnungen. Ja noch mehr. Eine dustere
Nachkriegszeit mit so viel religids-sittlichen,
sozialen und wirtschaftlichen Néten. Ein
" schriller Missklang geht durch die Welt. In
all der Zerrissenheit und Zerschlissenheit un-
serer Zeit tut die Mission des Friedens not.

Wir behandeln im allgemeinen Teile im
Anschluss an Thomas von Aquin das We -
sendes Friedens und die Auffassung
der katholischen Kirche uber seinen Gegen-
satz, den Krieg.

Im besonderen Teile ziehen wir daraus

1 Hauptreferat der Tagung des Weltverbandes ka-
tholischer Padagogen in Feldkirch vom 4. bis 6. Aug.
1936.

Freizeit ist nicht Spielzeit,
die vertandelt werden darf, sondern eine
kostbare Zeit, die vom Elternhaus und allen
Erziehungsinstanzen weise und mit aller
Vorsicht in den Gesamtplan der Charakter-
und Wissensbildung einzufigen ist, aber
ebensosehr als berufserzieherischer Faktor
gewertet und ausgenutzt werden muss.

Und festhalten wollen wir das eingangs
zitierte Wort Kolpings, dass namlich die
Familie jene Quelle und Zentralinstitution
ist, in der alle Kraft fir eine solide Kinder-
erziehung enthalten ist, in der also auch das
Fundament fir den kinftigen Beruf gelegt
werden soll.

Zurzach. Dr. Peter Hiisser, Rektor.

Schule'

die Folgerungen fir die Erziehungs-
arbeit in der Schule.

Das Wesen des Friedens *.

Thomas von Aquin entnimmt den Be -
griff des Friedens der Wesensnatur
des Menschen. Der Mensch will notwendig
das Gute seiner Natur; frei wahlt er aber
gerade dasjenige Gute sich aus, das er fur
sich passend und geeignet halt.

An der Erreichung des erstrebten Guten
kann nun den Menschen sein eigenes Wider-
streben (Leidenschaften z. B.) oder das eines
andern Menschen hindern: Beide Hindernisse
werden durch den ,Frieden" entfernt.

Der Friede ist also die Beseitigung
aller Hindernisse, welche die Erlangung des
erstrebten Guten stéren und verunmaglichen
konnten, sei es in sich, sei es ausser sich.
(qu. 22 a. 1.) Nach dem hl. Augustin ist der
Friede Ruhe der Ordnung im Volks-
und Volkerleben, soziale Ordnung im
Volke und politische Ordnung unter den Vél-
kern. Der Friede ist nicht bloss eine Forde-
rung an andere, sondern an sich. Einheit in
sich, Ruhe des Gewissens.

222 quiia 2%

1039



Der , Friede" darf aber nicht verwechselt
werden mit der Eintracht. Ueberall wo
Frieden ist, besteht Eintracht (concordia),
aber nicht Uberall, wo Eintracht ist, ist auch
schon Friede. Der Friede schliesst die Ein-
tracht in sich, besagt aber mehr. Ein-
tracht Uebereinstim-
mung des Willens verschiede-
ner Menschen in ihrem Streben nach
dem Guten. Der Friede aber willnoch
d a z u die Uebereinstimmung und Einigung
der verschiedenen Strebekrafte in
sich selber, und zwar zum wahren Guten.

verlangt

Eigentlichen Frieden aber bringt nur das
Streben nach einem wahren Gut. Jedes
Scheingut ist eben nur unfer einer gewissen
Riicksicht gut und gibt unter diesem Ge-
sichtspunkte eine Art Befriedigung einer Nei-
gung oder Leidenschaft.

Thomas von Aquin verlangt darum die
Selbstzucht des einzelnen, und daraus die
Selbstzucht der Valker. Den Aufbau des Frie-
dens will er vollziehen durch Wahrheit,
GerechtigkeitundLiebe.

Was ist also Wahrheit? Thomas von
Aquin antwortet: Die Uebereinstimmung un-
seres Verstandes mit dem Dinge °. Aber jeder
Erkennende schaut sich die Sache auf
s e i n e Weise an, weil er in eigener Art vom
Dinge beeinflusst wird.

Unwahrheit kann sich also nur aus diesen
zwei Faktoren der Wahrheitserkenntnis er-
geben: entweder passt das Objekt nicht zu
seiner Erkenntnis, oder der Erkennende passt
nicht zum Objekt, indem seine Erkenntnis-
krafte nicht hinreichen, um bis zur Wahrheit
vorzudringen.

Das war der grosse Irrfum Kants, wenn er
lehrte: ,,Die Gegenstande missen sich nach
unserer Erkenntnis richten.” (Kritik der reinen
Vernunft, S. 17.)

Die Wesenheit der Dinge lasst sich durch
unsere Anschauungen nicht beeinflussen; die
Gesetze der verschiedenen, geschaffenen

3252 qu-Myal2:

1040

Naturen unterliegen nur dem géttlichen Er-
kennen. Wabhrheit, als Ausgang der
Wahrheitistnureine: Gott.

Das ,,Gute" des Friedens darf also in kei-
ner Weise dem gottlichen Gesetze wider-
sprechen und muss gerade darum dem
Eigenwert der Vélker angepasst
sein.

Der Friede istderruhigeBesitzdes
Guten, die Einheit der Strebungen
aller und jedes einzelnen in
sich selber® Darin liegt das Wesen
der Gerechtigkeit: der stindige und
andauernde Wille, einem jeden das Seine zu
geben®. Das gt auchfirdenStaat
In ihm wollen die geschaffenen menschlichen
Individuen in gegenseitiger Ergénzung die
Fille des irdisch Guten erreichen.

Die Gerechtigkeit zerfallt daher in die
allgemeineundindiebesondere.
Die eine ordnet hin auf das allgemein Gute,
das Gute der Gesellschaft, die andere auf
das Einzelgute jeder Person ®.

Thomas nennt die allgemeine Gerechtig-
keit auch die legale Gerechtigkeit. Durch sie
sollen alle Tugenden zum Gemeinwohl hin-
geordnet werden. Die legale Gerechtigkeit
soll der Baumeister sein, der das Haus der
Gesellschaft baut, die Krafte ordnend be-
nutzt .

Der Staat muss die Gesetze, die er gibt,
auf die von Gott geschaffene Wesenheit der
menschlichen Gestaltung aufbauen. Umge-
kehrt darf das Individuum seine geschopf- -
liche Eigenart nicht zum Schaden des Allge-
meinwohles beniitzen.

Die Volker unter sich waren an die ,,beson-
dere'’ Gerechtigkeit gebunden im Verhalten
gegeneinander.

Wer gerecht sein will, muss den andern
kennen und ihn danach behandeln, nur so
kann er ihm an sittlichen und zeitlichen Gi-

%2 2 qu. 29.a. 1.
5 2.2 qu 58.a. 1.
6 2.2, qu. 60, a. 3.
7 2. 2. qu. 58. a. 6.



tern geben, was s e in, was ihm personlich
und seiner Eigenart angepasst ist.

Gerechtigkeit wird Wahrheit, sobald sie
sich Gottes Willen und Gedanken, wie die
Schépfung sie uns offenbart und kundtut,
unterwirft. Gerechtigkeit wird zur Liebe,
sobald das Gliick des Mitmenschen als
gottgewollt anerkannt wird.

Nur die L i e b e bewirkt: die eigenen Stre-
bungen zu einen; es gilt sodann, unser Stre-
ben mit dem des Mitmenschen eins zu
machen ®.

Die ganze Weisheit des wahren Friedens
besteht darin, dass wir das grésste und erste
Gebot des Heilandes: das der Gottes-
liebe und der Nachstenliebe,
befolgen. Das Gebot der Gottesliebe be-
wirkt die Einheit unserer eigenen Strebungen,
indem wir bewusst sind unserer geschépt-
lichen Pflichten und alles auf Gott hinordnen.
Und lieben wir den Nachsten wie uns selbst,
so folgt daraus die Einheit unseres Strebens
mit dem Mitmenschen. Freund sein heisst
das gleiche wollen und nicht wollen, so
schliesst Thomas mit Cicero.

Gibt es eine bessere Friedensformel?

Die Liebe ist eine einigende Macht, darum
ist der Friede ihr Werk.

Der Gegensatz des Friedens ist der Krieg.
Nicht selten hért man den Vorwurf, dass die
Kirche den Brand des Krieges, wenn nicht an-
gefacht, so doch genéhrt habe.

Wohl kann die Erlaubtheit des Krie-
ges fir den Alten Bund keinem Zweifel un-
terliegen; dieselbe ist im Neuen Testamente
nicht widerrufen, sondern bestatigt worden.

Kein Kirchenvater bekdmpfte den Krieg als
an sich unerlaubt.

Heilige haben um den Sieg der christlichen
Waffen gebetet; so Papst Pius V. um den
Sieg bei Lepanto, Antonius der Einsiedler fir
die Waffen Konstantins.

Endlich gibt das Naturrecht jedem Indivi-
duum die Befugnis, seine Existenz, seine

Rechte zu wahren und notigenfalls Gewalt
mit Gewalt zu vertreiben. Nicht minder muss
dem Staate die Befugnis zugesprochen wer-
den, sein Dasein, seine Rechte zu schirmen,
ungerechten Schaden abzuwenden. Der ge-
rechte Krieg ist also erlaubt.

Diesen Anschauungen der Kirche gegen-
uber bringen die Tolstoianer und Quéker
Texte aus der HI. Schrift, die beweisen sollen,
dass der Krieg an sich bése und wenigstens
fir das Neue Testament verboten sei. Die
gleichen Texte hatten seinerzeit bereits die
Manichaer angerufen. Aber sie sind ohne Be-
weiskraft.

Und doch steht die Kirche im
vollstenGegensatzzu den Lobred-
nern des Krieges. Wer nannte den Krieg eine
Entehrung Europas? Wer brandmarkte ihn als
Schlachterei, die unsern Erdteil zu einem
Beinhaus macht? Benedikt XV., der in seinem
Rundschreiben Pacem Dei munus vom
28. Mai 1920 ein Hohelied auf die katho-
lische Friedensstiftung gesungen hat. Auch
Pius XI. preist in seiner Enzyklika Ubi
arcano vom 23. Dezember 1922 den Frie-
den Christi im Reiche Christi.

Wie keine andere Macht hat die Kirche die
Palme des Friedens durch die Welt getragen.
Die grossartige Treuga Dei des Mittelalters
will sie jedem Jahrhundert, jedem Volke
bringen.

Sie verwirft den blossen Nutzen, den sacro
egoismo, als Kriegsgrund. Ebenso den blos-
sen Expansionstrieb oder das blosse Nationa-
litdtenprinzip. Vier Voraussetzungen verlangt
die Kirche, damit der Krieg erlaubt sei.’
Erstens muss er unternommen werden vom
rechtmaéssigen Souverdn, der keine hohere
menschliche Autoritat tiber sich hat, bei wel-
cher er Entscheidung seiner Rechtssache und
Schutz seines Rechtes suchen kann.

Zweitens muss er geschehen aus vollkom-

men gerechten Grinden. Solche
sind: Abwehr eines Angriffes (Verteidigungs-

8 2.2 qu. 29.a. 5.

9 2.2 qu. 40. a. 1

1041



krieg) auf Guter und Rechte, durch welche
die Wohlfahrt der Gesellschaft in hohem
Masse bedingt ist und zur Eroberung eines
fur die Wohltahrt des Staates in hohem Masse
notwendigen Gutes, auf das der Staat un -
zweifelhaft ein Recht hat und das mit
ungerechter Gewalt von einer andern Macht
vorenthalten wird (Angriffskrieg).

Den Waffen soll die Entscheidung erst
iberlassen werden, wenn jedes andere zu
Gebote stehende Mittel ohne Erfolg ange-
wendet worden ist.

Drittens darf der Kriegfihrende keine an-
dere Absicht haben, als dem Rechte und der
Cerechtigkeit zu dienen und dadurch die
Grundlage des Friedens fir die Zukunft zu
festigen.

Viertens muss der Krieg gefiihrt werden
mit gerechter Méssigung. Das will sagen:
der Feind soll an Land, Gut und Leuten nicht
mehr geschadigt werden, als der Kriegszweck
es erheischt. Unschuldige und Gefangene
diirfen am Leben nie direkt, und indirekt
durch Kriegsoperationen nur insoweit ge-
schddigt werden, als dies durch die Zwecke
des Krieges notwendig erscheint. Gerechte
Maéssigung soll herrschen, sowohl in der Be-
messung der Anspriiche, die zum Kriege fiih-

ren konnen, als der Bedingungen, die fir
den Frieden aufgestellt werden.

Jeder Krieg ist irgendwie vom Bosen und
widerstrebt dem Geiste des Christentums.
Wie sonst niemand sucht die Kirche die dunk-
len Gewalten, die zum Kriege treiben, zu
zdhmen.

Endlich zieht sie hin zu den Opfern, die,
vom Krieg getroffen, zu Hause weinen oder
auf dem Schlachtfeld verbluten. Wozu? Den
inneren Frieden, den ewigen, den letzten
Frieden — die ultima pax, wie der hl. Au-
gustin so schon sagt — will sie vermitteln.

Weristfirdie Kriegeverantwort-
lich zu machen? Die moderne Philo-
sophie: Rousseau, indem er Gott auswies aus
dem Staat; Kant, indem er Gott auswies aus
Verstand und Gewissen; Cavour, indem er
die Kirche vom Staate, Machiavelli, indem er
die Religion von der Politik getrennt wissen
wollte; Marx, indem er Arbeit und Arbeiter
vom Jenseits losléste und an die Materie
band; die Kommunisten, indem sie Eigentum
und Ehe entweihten.

Aus diesen Darlegungen ergeben sich fir
die Schule eine Reihe von Aut-
(Schluss folgt.}

Franz Gebhard Metzler.

gaben.

Bregenz.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Madchenlektiire

Wenn man von Madchen-Lektire spricht,
lacheln manche etwas mitleidig. Nicht zu-
letzt die jungen Méadchen selbst. Der Begriff
Mé&dchenlektiire ist ihnen fast gleichbedeu-
tend mit etwas Unfertigem, Backfischméssi-
gem, Schwarmerischem. Und doch ist die
Madchenlektire ebensowenig lacherlich wie
das Jungmadchen selbst. Jede Erzieher-Per-
sonlichkeit weiss um die Bedeutung des ju-
gendlichen Reifens, dieses Lebensabschnittes,

1042

der beinahe einem zweiten Werden des jun-
gen Menschen gleichkommt. Sie kennt die
einflussreiche und verantwortungsvolle Stel-
lung, die das junge Madchen als solches und
spater als Frau zu bekleiden hat im Schosse
der Familie und im Volksganzen. Sie kennt
folglich auch die grosse Wichtigkeit der gei-
stigen Nahrung, die der wachsenden Mad-
chenseele geboten wird.

Die Lese-Nahrung braucht dem jungen



	Der Friedensgedanke in der Schule : Vortrag

