
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 22

Artikel: Der Friedensgedanke in der Schule : Vortrag

Autor: Metzler, Franz Gebhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rufsberatung und Schule jenen Kindern an-
gedeihen lassen, deren Väter arbeitslos sind

und darum der beruflichen Vorbereitung

doppelt bedürfen. Was hier Schicksal

und Wirtschaftsverhältnisse zerstören, ist oft
nicht auszudenken. Christliche Liebe und

Anteilnahme an den Kindern werden manches

verbitterte Gemüt zu beruhigen und

manches Leid zu lindern vermögen.
*

So sehr die vorstehenden Ausführungen
aus dem Rahmen des Gesamtthemas

herauszugehen scheinen, so enge sind sie

anderseits damit verbunden. Wir wollen allezeit

festhalten:

Freizeif ist nicht Spielzeit,
die vertändelt werden darf, sondern eine
kostbare Zeit, die vom Elternhaus und allen

Erziehungsinstanzen weise und mit aller
Vorsicht in den Gesamtplan der Charakter-
und Wissensbildung einzufügen ist, aber
ebensosehr als berufserzieherischer Faktor

gewertet und ausgenützt werden muss.
Und festhalten wollen wir das eingangs

zitierte Wort Kolpings, dass nämlich die
Familie jene Quelle und Zentralinstitution
ist, in der alle Kraft für eine solide
Kindererziehung enthalten ist, in der also auch das

Fundament für den künftigen Beruf gelegt
werden soll.

Zurzach. Dr. Peter Hüsser, Rektor.

Der Friedensgedanke in der Schule1
Der Fortschritt der Technik hat in den letzten

Jahrzehnten die Menschen einander
immer näher gebracht. Was heute in Paris oder
Moskau die Geister bewegt, wird morgen in

Kalkutta, Tokio, in Johannisburg oder Ankara

gehört, besprochen und begutachtet.

Und doch hat die Menschen niemals in

seelischer Hinsicht eine grössere Kluft
voneinander getrennt als heute. Hinter uns liegt
doch der schreckliche Weltkrieg mit so viel

unsäglichem Unglück und so viel zerstörten
Hoffnungen. Ja noch mehr. Eine düstere

Nachkriegszeit mit so viel religiös-sittlichen,
sozialen und wirtschaftlichen Nöten. Ein

schriller Missklang geht durch die Welt. In

all der Zerrissenheit und Zerschlissenheit

unserer Zeit tut die Mission des Friedens not.

Wir behandeln im allgemeinen Teile im
Anschluss an Thomas von Aquin das Wesen

des Friedens und die Auffassung
der katholischen Kirche über seinen Gegensatz,

den Krieg.
Im besonderen Teile ziehen wir daraus

1 Hauptreferat der Tagung des Weltverbandes
katholischer Pädagogen in Feldkirch vom 4. bis 6. Aug.
1936.

die Folgerungen für die Erziehungsarbeit

in der Schule.

Das Wesen des Friedens s.

Thomas von Aquin entnimmt den

Begriff des Friedens der Wesensnatur
des Menschen. Der Mensch will notwendig
das Gute seiner Natur; frei wählt er aber

gerade dasjenige Gute sich aus, das er für
sich passend und geeignet hält.

An der Erreichung des erstrebten Guten
kann nun den Menschen sein eigenes
Widerstreben (Leidenschaften z. B.) oder das eines
andern Menschen hindern: Beide Hindernisse
werden durch den „Friede n" entfernt.

Der Friede ist also die Beseitigung
aller Hindernisse, welche die Erlangung des

erstrebten Guten stören und verunmöglichen
könnten, sei es in sich, sei es ausser sich,

(qu. 22 a. 1.) Nach dem hl. Augustin ist der
Friede Ruhe der Ordnung im Volksund

Völkerleben, soziale Ordnung im

Volke und politische Ordnung unter den
Völkern. Der Friede ist nicht bloss eine Forderung

an andere, sondern an sich. Einheit in

sich, Ruhe des Gewissens.

2 2. 2. au. a. 2. c.

1039



Der „Friede" darf aber nicht verwechself
werden mit der Eintracht. Ueberall wo
Frieden ist, besteht Eintracht (concordia),
aber nicht überall, wo Eintracht ist, ist auch

schon Friede. Der Friede schliesst die
Eintracht in sich, besagt aber mehr.

Eintracht verlangt Uebereinstim-
mung des Willens verschiedener

Menschen in ihrem Streben nach

dem Guten. Der Friede aber will noch
dazu die Uebereinstimmung und Einigung
der verschiedenen Strebekräfte in

sich selber, und zwar zum wahren Guten.

Eigentlichen Frieden aber bringt nur das

Streben nach einem wahren Gut. Jedes

Scheingut ist eben nur unter einer gewissen
Rücksicht gut und gibt unter diesem

Gesichtspunkte eine Art Befriedigung einer

Neigung oder Leidenschaft.

Thomas von Aquin verlangt darum die
Selbstzucht des einzelnen, und daraus die
Selbstzucht der Völker. Den Aufbau des
Friedens will er vollziehen durch Wahrheit,
Gerechtigkeit und Liebe.

Was ist also Wahrheit? Thomas von
Aquin antwortet: Die Uebereinstimmung
unseres Verstandes mit dem Dinge 3. Aber jeder
Erkennende schaut sich die Sache auf

seine Weise an, weil er in eigener Art vom
Dinge beeinflusst wird.

Unwahrheit kann sich also nur aus diesen

zwei Faktoren der Wahrheitserkenntnis

ergeben: entweder passt das Objekt nicht zu

seiner Erkenntnis, oder der Erkennende passt
nicht zum Objekt, indem seine Erkenntniskräfte

nicht hinreichen, um bis zur Wahrheit

vorzudringen.
Das war der grosse Irrtum Kants, wenn er

lehrte: „Die Gegenstände müssen sich nach

unserer Erkenntnis richten." (Kritik der reinen

Vernunft, S. 17.)

Die Wesenheit der Dinge lässt sich durch

unsere Anschauungen nicht beeinflussen; die
Gesetze der verschiedenen, geschaffenen

3 2. 2. qu. 1. a. 2.

1040

Naturen unterliegen nur dem göttlichen
Erkennen. Wahrheit, als Ausgang der
Wahrheit ist nur eine: Gott.

Das „Gute" des Friedens darf also in keiner

Weise dem göttlichen Gesetze
widersprechen und muss gerade darum dem

Eigenwert der Völker angepasst
sein.

Der Friede ist der ruhigeBesitzdes
Guten, die Einheit der Strebungen
aller und jedes einzelnen in
sich selber1. Darin liegt das Wesen
der Gerechtigkeit: der ständige und
andauernde Wille, einem jeden das Seine zu

geben 5. Das gilt auch für den Staat.
In ihm wollen die geschaffenen menschlichen
Individuen in gegenseitiger Ergänzung die
Fülle des irdisch Guten erreichen.

Die Gerechtigkeit zerfällt daher in die

allgemeine und in die besondere.
Die eine ordnet hin auf das allgemein Gute,
das Gute der Gesellschaft, die andere auf

das Einzelgute jeder Person ".

Thomas nennt die allgemeine Gerechtigkeit

auch die legale Gerechtigkeit. Durch sie

sollen alle Tugenden zum Gemeinwohl
hingeordnet werden. Die legale Gerechtigkeit
soll der Baumeister sein, der das Haus der
Gesellschaft baut, die Kräfte ordnend
benutzt 7.

Der Staat muss die Gesetze, die er gibt,
auf die von Gott geschaffene Wesenheit der
menschlichen Gestaltung aufbauen. Umgekehrt

darf das Individuum seine geschöpfliche

Eigenart nicht zum Schaden des
Allgemeinwohles benützen.

Die Völker unter sich wären an die „besondere"

Gerechtigkeit gebunden im Verhalten

gegeneinander.
Wer gerecht sein will, muss den andern

kennen und ihn danach behandeln, nur so
kann er ihm an sittlichen und zeitlichen Gü-

4 2. 2. qu. 29. a. 1.
5 2. 2. qu. 58. a. 1.

6 2. 2. qu. 60. a. 3.
7 2. 2. qu. 58. a. 6.



tern geben, was sein, was ihm persönlich
und seiner Eigenart angepasst ist.

Gerechtigkeit wird Wahrheit, sobald sie

sich Gottes Willen und Gedanken, wie die

Schöpfung sie uns offenbart und kundtut,
unterwirft. Gerechtigkeit wird zur Liebe,
sobald das Glück des Mitmenschen als

gottgewollt anerkannt wird.

Nur die Liebe bewirkt: die eigenen
Strebungen zu einen; es gilt sodann, unser Streben

mit dem des Mitmenschen eins zu

machen 8.

Die ganze Weisheit des wahren Friedens
besteht darin, dass wir das grösste und erste

Gebot des Heilandes: das der Gottes-
liebe und der Nächstenliebe,
befolgen. Das Gebot der Gottesliebe
bewirkt die Einheit unserer eigenen Strebungen,
indem wir bewusst sind unserer geschöpflichen

Pflichten und alles auf Gott hinordnen.
Und lieben wir den Nächsten wie uns selbst,

so folgt daraus die Einheit unseres Strebens

mit dem Mitmenschen. Freund sein heisst

das gleiche wollen und nicht wollen, so

schliesst Thomas mit Cicero.
Gibt es eine bessere Friedensformel?
Die Liebe ist eine einigende Macht, darum

ist der Friede ihr Werk.
Oer Gegensatz des Friedens ist der Krieg.

Nicht selten hört man den Vorwurf, dass die
Kirche den Brand des Krieges, wenn nicht
angefacht, so doch genährt habe.

Wohl kann die Erlaubtheit des Krieges

für den Alten Bund keinem Zweifel
unterliegen; dieselbe ist im Neuen Testamente

nicht widerrufen, sondern bestätigt worden.
Kein Kirchenvater bekämpfte den Krieg als

an sich unerlaubt.

Heilige haben um den Sieg der christlichen
Waffen gebetet; so Papst Pius V. um den

Sieg bei Lepanto, Antonius der Einsiedler für
die Waffen Konstantins.

Endlich gibt das Naturrecht jedem Individuum

die Befugnis, seine Existenz, seine

Rechte zu wahren und nötigenfalls Gewalt
mit Gewalt zu vertreiben. Nicht minder muss

dem Staate die Befugnis zugesprochen werden,

sein Dasein, seine Rechte zu schirmen,

ungerechten Schaden abzuwenden. Der
gerechte Krieg ist also erlaubt.

Diesen Anschauungen der Kirche gegenüber

bringen die Tolstoianer und Quäker
Texte aus der Hl. Schrift, die beweisen sollen,
dass der Krieg an sich böse und wenigstens
für das Neue Testament verboten sei. Die

gleichen Texte hatten seinerzeit bereits die
Manichäer angerufen. Aber sie sind ohne
Beweiskraft.

Und doch steht die Kirche im
vollstenGegensatzzu den Lobrednern

des Krieges. Wer nannte den Krieg eine
Entehrung Europas? Wer brandmarkte ihn als

Schlächterei, die unsern Erdteil zu einem
Beinhaus macht? Benedikt XV., der in seinem
Rundschreiben Pacem Dei munus vom
28. Mai 1920 ein Hohelied auf die katholische

Friedensstiftung gesungen hat. Auch

Pius XI. preist in seiner Enzyklika Ubi
a r c a n o vom 23. Dezember 1922 den Frieden

Christi im Reiche Christi.

Wie keine andere Macht hat die Kirche die
Palme des Friedens durch die Welt getragen.
Die grossartige Treuga Dei des Mittelalters
will sie jedem Jahrhundert, jedem Volke
bringen.

Sie verwirft den blossen Nutzen, den sacro
egoismo, als Kriegsgrund. Ebenso den blossen

Expansionstrieb oder das blosse
Nationalitätenprinzip. Vier Voraussetzungen verlangt
die Kirche, damit der Krieg erlaubt sei.9

Erstens muss er unternommen werden vom
rechtmässigen Souverän, der keine höhere
menschliche Autorität über sich hat, bei welcher

er Entscheidung seiner Rechtssache und
Schutz seines Rechtes suchen kann.

Zweitens muss er geschehen aus vollkommen

gerechten Gründen. Solche
sind: Abwehr eines Angriffes (Verteidigungs-

8 2. 2. qu. 29. a. 5. 9 2. 2. qu. 40. a. 1

1041



krieg) auf Güter und Rechte, durch welche
die Wohlfahrt der Gesellschaft in hohem
Masse bedingt ist und zur Eroberung eines
für die Wohlfahrt des Staates in hohem Masse

notwendigen Gutes, auf das der Staat

unzweifelhaft ein Recht hat und das mit
ungerechter Gewalt von einer andern Macht
vorenthalten wird (Angriffskrieg).

Den Waffen soll die Entscheidung erst

überlassen werden, wenn jedes andere zu

Gebote stehende Mittel ohne Erfolg
angewendet worden ist.

Drittens darf der Kriegführende keine
andere Absicht haben, als dem Rechte und der

Gerechtigkeit zu dienen und dadurch die

Grundlage des Friedens für die Zukunft zu

festigen.

Viertens muss der Krieg geführt werden
mit gerechter Mässigung. Das will sagen:
der Feind soll an Land, Gut und Leuten nicht
mehr geschädigt werden, als der Kriegszweck
es erheischt. Unschuldige und Gefangene
dürfen am Leben nie direkt, und indirekt
durch Kriegsoperationen nur insoweit
geschädigt werden, als dies durch die Zwecke
des Krieges notwendig erscheint. Gerechte

Mässigung soll herrschen, sowohl in der

Bemessung der Ansprüche, die zum Kriege füh¬

ren können, als der Bedingungen, die für
den Frieden aufgestellt werden.

Jeder Krieg ist irgendwie vom Bösen und
widerstrebt dem Geiste des Christentums.
Wie sonst niemand sucht die Kirche die dunklen

Gewalten, die zum Kriege treiben, zu
zähmen.

Endlich zieht sie hin zu den Opfern, die,
vom Krieg getroffen, zu Hause weinen oder
auf dem Schlachtfeld verbluten. Wozu? Den

inneren Frieden, den ewigen, den letzten
Frieden — die ultima pax, wie der hl.

Augustin so schön sagt — will sie vermitteln.

W e r i s t für die Kriege verantwortlich
zu machen? Die moderne

Philosophie: Rousseau, indem er Gott auswies aus
dem Staat; Kant, indem er Gott auswies aus
Verstand und Gewissen; Cavour, indem er
die Kirche vom Staate, Machiavelli, indem er
die Religion von der Politik getrennt wissen

wollte; Marx, indem er Arbeit und Arbeiter

vom Jenseits loslöste und an die Materie
band; die Kommunisten, indem sie Eigentum
und Ehe entweihten.

Aus diesen Darlegungen ergeben sich für
die Schule eine Reihe von
Aufgaben. (Schluss folgt.)

Bregenz. Franz Gebhard Metzler.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Mädchen lektüre
Wenn man von Mädchen-Lektüre spricht,

lächeln manche etwas mitleidig. Nicht
zuletzt die jungen Mädchen selbst. Der Begriff
Mädchenlektüre ist ihnen fast gleichbedeutend

mit etwas Unfertigem, Backfischmässi-

gem, Schwärmerischem. Und doch ist die

Mädchenlektüre ebensowenig lächerlich wie
das Jungmädchen selbst. Jede Erzieher-Persönlichkeit

weiss um die Bedeutung des

jugendlichen Reifens, dieses Lebensabschnittes,

der beinahe einem zweiten Werden des jungen

Menschen gleichkommt. Sie kennt die
einflussreiche und verantwortungsvolle
Stellung, die das junge Mädchen als solches und

später als Frau zu bekleiden hat im Schosse

der Familie und im Volksganzen. Sie kennt

folglich auch die grosse Wichtigkeit der

geistigen Nahrung, die der wachsenden
Mädchenseele geboten wird.

Die Lese-Nahrung braucht dem jungen

1042


	Der Friedensgedanke in der Schule : Vortrag

