
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 17

Artikel: Von den Kennzeichen der wahren Kirche

Autor: Würth, C.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu all dem ist das Reisen im Flugzeug sehr

angenehm und äusserst interessant. In der

schalldichten Kabine, auf bequemen Polstersesseln

sitzend, gleitet der Fahrgast durch die
Luft. Von keinem Lärm, keinem Stossen und

Schütteln gestört, geniessf er die herrliche Fernsicht,

die sich unter ihm ausbreitet und sich

fortwährend verändert. Er fühlt sich dem Dunst der
Erde enfrückt in eine reine, sonnige Höhe, wo

er fast vergisst, dass er ein Mensch und an die
Gesetze der Erde gebunden ist. Sollte er aber

dennoch das Bedürfnis haben, mit der Mutter
Erde in Verbindung zu bleiben, so kann er auf

dem Funkwege ein Gespräch mit den Bewohnern

dort unten aufnehmen und sogar aus der
Luft herab Geschäfte abschliessen.

Es verkehren schon heute Grossflugzeuge, in

denen die Passagiere mit Speisen aus der eigenen

Küche verpflegt, und deren Kabinen wäh¬

rend des Nachtfluges in bequeme Schlafräume

umgewandelt werden.
Im Flugzeug wird dem Fahrgast alle

Bequemlichkeit geboten, auf die ein Reisender

Anspruch machen darf. Dabei dürfen wir nicht

vergessen, dass der Flugverkehr erst in seinen

Anfängen steckt. Es bieten sich noch ungeahnte

Möglichkeiten zur weitern Vervollkommnung,
an der auch fieberhaft gearbeitet wird. Was

heute noch nur in unserer Phantasie lebt, kann

morgen schon Wirklichkeit sein. Welch
gewaltiger Unterschied besfeht zwischen einem
alfen Segelschiff und dem modernsten Ozeanriesen!

Was hindert das Flugzeug daran, auch

solche gigantische Ausmasse anzunehmen!

Wovon Lilienthal und alle die Pioniere des

Flugwesens einst geträumt haben, das hat sich

mit einer Grossartigkeit erfüllt, wie sie selbst

es wohl niemals ahnten.

Wolhusen. Heinrich Dahinden.

Mittelschule
Von den Kennzeichen der wahren Kirche

Mittelschulkatechese.

Vorbemerkung. In einer Zeit, in welcher

unter den Jungen mehr als auch schon

„das Menschliche in der Kirche" in Diskussion

steht, wirkt es auf ihre Gemüter wie eine
innere Befreiung, wenn man ihnen in vermehrter
Weise Gelegenheit gibt, sich „des Göttlichen in

der Kirche" zu erinnern. Sie werden auf diese

Weise auch eher im Entschluss gestärkt, im

Kampf gegen Menschliches selbst auf allzu

menschliche Waffen zu verzichten und vor
allem im eigenen Verhalten — die Kraft zu

Besserem aus der göttlichen Urquelle der
Kirche zu schöpfen. Der vorliegende
Stoff wurde vor Realschülern erarbeitet, reicht
aber weit in die einschlägigen Bedürfnisse

höherer Mitfelschulklassen hinein. •—

Meine Herren!

Nachdem wir die Fragenfolge des Katechismus

über „die Kennzeichen der wahren
Kirche" durchgenommen, möchte ich den
behandelten Stoff in freier Form nochmals be¬

sprechen. Warum dies? Es geschieht nicht
zuletzt deshalb, weil ich selbst in jungen Jahren

jedes Mal innerlich unbefriedigt von diesem

Kapitel schied und damit rechne, dass ein

ähnliches Empfinden auch den einen oder
andern unter euch beschleichen könnte. Was

ich nämlich selbst erst an der Universität wirklich

einsah, ist die Tatsache, dass die wahre

Kirche jene vier Kennzeichen, die, als solche,

im Katechismus aufgezählt sind, tatsächlich
haben muss. Dies ist nun auch die Frage, die

uns bei der Wiederholung des Stoffes besonders

beschäftigen soll. Sollte aber irgendeiner

unfer euch der Auffassung sein, dass er diesen

Beweis selbst leisten könne, so möge er sich

melden. Ich werde dann einmal etwas den

Gegner der Kirche markieren und sehen, wie
scharf ihr das Geistesschwert bereits geschliffen
habt. Also: wer wagt's? Keiner. Nun, so habe also

ich wieder das Wort, in diesem Fall

selbstverständlich als Verteidiger der Kirche. Ich

habe aber nichts dagegen, wenn ihr zu meinen

818



Ausführungen auch Gegengründe vorbringt.
Wir wollen dann sehen, inwieweit sie stichhaltig
sind.

Die wahre Kirche hat — nach dem Katechismus

— folgende vier Kennzeichen: sie ist:

1. einig, 2. heilig, 3. katholisch oder allgemein,
4. apostolisch.

1. einig.

Man könnte anstatt „einig" auch „einzig"
sagen. Dies deshalb, weil der Ausdruck „einzig"
das, was mit dem „einig" gesagt werden will,
noch etwas markanter unterstreicht. Das zeigt
uns ein Wort des hl. Cyprian (gest. 258), das

im (st. gallischen) Katechismus bei Frage 113 in

der Anmerkung angegeben ist. Es lautet: „Es
ist ein einziger Gott und ein einziger Christus

und eine einzige Kirche und ein einziger Stuhl,

duich des Herrn Wort auf den Felsen gegrün-
del." Ihr seht an diesem Satz, dass das

Eigenschaftswort „einzig" in der Frage, die uns hier

beschäftigt, von sehr aufklärender Bedeutung
ist. Gar bald werdet ihr aber einsehen, dass es

sogar, jedenfalls im deutschen Sprachgebrauch,
allein bis zum Kern des Problems vordringt.
Grund genug, dass wir im folgenden die ganze
Frage vorzüglich in das Blickfeld dieses „einzig"

stellen. Seht: Wenn wir im apostolischen
Glaubensbekenntnis beten: „Ich glaube an

einen Got t", so bekennen wir, dass wir

eine Mehrheit von Göttern grundsätzlich
ablehnen, da ja nur Einer — ein Einziger — das

höchste Grosse (das „summum esse magnum"),
das vollkommenste und das machtvollste
Wesen sein kann.

Denn würde es ausser diesem Einen noch ein

weiteres göttliches Wesen geben, dann würde

„der Eine" nicht mehr die Fülle aller
Vollkommenheit in sich vereinigen. Denn eben in

jenem Punkte, in welchem der Andere über

absolute Selbständigkeit verfügte, hätte „der
Eine" die Macht über ihn verloren. Es wäre
nicht mehr „a I I mächtig" und darum auch nicht
mehr der Höchste.

Alles dies haben wir bei der Behandlung der
Lehre von Gott, dem Einen, bereits des nähern

besprochen. Wir wollen uns aber jetzt neuerdings

dessen erinnern: Es gibt nur einen,
einen einzigen Gott, e i n höchstes Wesen,
das nicht von einem Andern erschaffen und von
keinem Andern abhängig ist. („Denn wer hat

den Sinn des Herrn erkannt? Oder wer ist sein

Ratgeber gewesen? Oder wer hat Ihm zuerst

etwas gegeben, dass es ihm wieder vergolten
werde?" Rom. 11,34,35), der aber allen
Andern alles gab („denn von Ihm und durch Ihn

und in Ihm ist alles", Rom 11, 36), dem darum

auch allein Anbetung und restloser Gehorsam

gebührt! Es gibt aber auch nur einen einzigen
Erlöser; „denn einer ist Gott, einer

auch ist Mittler zwischen Gott und den
Menschen: der Mensch Christus Jesus" (Tim. 2, 5).

Und dieser eine Christus hat nur eine Kirche

gestiftet. („Auf diesen Felsen will ich meine
Kirche bauen", Matth. 16, 18). Darum das

oben zitierte Wort des hl. Cyprian (gest. 258):
„Es ist ein einziger Gott — eine einzige Kirche".

Die wahre Kirche, d. h. die von Gott
gewollte Kirche, ist also mit innerer Notwendigkeit

nur eine, eine einzige. „Ein Leib

und e i n Geist" etc. (Eph. 4, 4.—6.). „Es wird

ein Schafstall" etc. (Joh. 10, 16).

Nun positiv, auf die katholische Kirche
angewendet: (ein-) und dieselbe Lehre, (ein-)
und dasselbe Opfer, (ein-) und dieselben

Sakramente, e i n gemeinsames
Oberhaupt.

2. heilig.

Gott ist aber nicht nur (Dasein), sondern er
ist auch tätig. Wenn es von ihm heisst: „Gott
ist kein Gott von Toten, sondern von Lebenden"

(Matth. 22, 32) können wir uns das vollkommenste

Wesen sicher auch nicht (etwa wie
einen Stein) als tot vorstellen. Im Gegenteil: Er

muss unbedingt voll Leben sein. Selbstverständlich

kann es sich bei Gott, dem „unendlich

vollkommenen Geist" nur um geistige
Tätigkeit handeln: um das Erkennen und um das

Wollen. (Auch der Mensch denkt und will, eben

weil er auch einen Geist hat und mit seinem
Geiste ein Ebenbild Gottes ist. Nur in seiner

geistigen Tätigkeit und in der Unterordnung
des Leibes unter den Geist zeigt er sein „homo
sapiens esse" — Kultur.

In Gott nun stimmt das Handeln mit dem
Wollen und das Wollen mit der Vollkommenheit

seines Wesens vollständig überein. Dies
macht seine Heiligkeif aus. Im Menschen ist es
nicht so: Wie oft entspricht, gerade bei
Schülerarbeiten (z. B. beim Zeichnen), das Werk nicht
dem Willen dessen, der das Werk vollbringt.

819



Wie oft ist auch unser Wollen selbst
unvollkommen (z. B. beim Schüler, dem es gleichgültig

ist, ob seine Zeichnung wirklich gerät
oder nicht). Mangel an Talent, Mangel an Fleiss,

Zerstreuung durch die Leidenschatten. Dies auf
allen Gebieten. Aber dennoch: „Seid vollkommen,

wie auch euer Vater im Himmel vollkommen

ist" (Matth. 5, 48). Je vollkommener
wir nun werden, umso ähnlicher

werden wir Gott, umso heiliger werden

wir. Und bleibt auch unser Tun Stückwerk,

so wird Gott doch nicht nur auf die Un-

vollkommenheit des Werkes, sondern vor allem

auf unsere Absicht schauen. Unser Standpunkt
sei wenigstens: „Dein Wille geschehe wie im

Himmel, also auch auf Erden!"

Der Weg zur Vollkommenheit ist uns durch
das Naturgesetz und durch die Offenbarung
gezeigt. Von demjenigen, der mit gutem Willen
diesen Weg geht, heisst es in der hl. Schrift:

„Der Mund des Gerechten spricht besonnene
Weisheit und seine Zunge redet, was recht ist.

Das Gesetz Gottes ist in seinem
Herzen und seine Schritte wanken

n i c h t". (Ps. 36, 31).

Es liegt nun auf der Hand, dass jene
Gemeinschaft, welche die wahre Kirche sein will,
ihre Mitglieder auf dem Weg der Vollkommenheit

zur Heiligkeit tühren muss. Täte sie dies

nicht, so könnte sie unmöglich die von Gott
selbst gewollte und gestiftete Kirche sein. Eben

weil Gott selbst heilig ist.

Positiv. Nun drei Fragen, die ihr selbst
beantworten könnt und sollt:

1. Frage: Seht ihr nicht selbst ein, dass wenn
ihr — jedes Einzelne und ihr in der
Gesamtheit — wirklich nach dem Gesetz

lebt, das euch die Kirche als Gesetz Gottes

lehrt, wirklich vollkommener, —
heiliger werdet?

2. Frage: Dass, wenn ihr die hl. Sakramente off
und würdig empfängt, die zum Heiligwerden

notwendige göttliche Kraft bekommt?

3. Frage: Dass, wenn ihr den heiligen Stifter

unserer Kirche, so wie Er euch im neuen
Testament geschildert ist, — und seine
Heiligen — euren eigenen Lebensverhältnissen

entsprechend nachahmt, auch selbst in der
Vollkommenheit Fortschritte macht?

Einwand: „Aber es gibt auch unheilige

Katholiken, selbst Priester, Ordenspersonen,
Bischöfe und Päpste." (Vergleiche die

Kirchengeschichte!) Antwort: Gewiss! Aber
sie sind und waren unheilig, nicht insofern sie

die Lehre der Kirche befolgten und ihre Hei-
ligungsmiftel benutzten, sondern insofern
sie dies nicht oder ungenügend
taten. Die Zugehörigkeit zur Kirche schliessr

persönliche Verantwortung durchaus nicht aus,
sondern ein. Die Gefahr mit den Abwegigen
in eine Linie zu kommen, ist darum auch für

uns alle da, falls wir •— auch als Einzelmenschen

— nicht kernhaft „guten Willens"
(Luk. 2, 14) sind. Denken wir umsomehr an
Jesu Wort: „Ihr seid das Salz der
Erde." (Matth. 5, 13.) Welche gewaltige,

an das Gewissen jedes
Einzelnen herantretende Aufgaben
des guten Beispiels sind uns damit

gegeben!
„Wenn aber das Salz seine Kraft verliert,

womit soll man es salzen?" (daselbst). „Ein
Schauspiel sind wir geworden der Welt" (1.

Korr. 4, 9), so oder anders.

3. allgemein.

„Einer auch ist Mittler zwischen Gott und

den Menschen, der Mensch Christus Jesus".

(1. Tim. 2, 5.) Betrachtet im obigen Zitat den

Ausdruck „den" Menschen. Er besagt nämlich

wesentlich alle Menschen. Ferner „Er
ist die Sühne für unsere Sünden, nicht aHein

für die unsrigen, sondern auch für die der
ganzen Welt" (1. Joh. 2, 2). Auch die
Gerechten des alten Testaments fanden ihre

Erlösung in Christus. (Sinn des „Abgestiegen
zu der Hölle".) Im neuen Testament gilt der

Auftrag Jesu „Gehet hin und lehret alle
Völker" (Matth. 28, 19). Wer soll aber zu
allen Völkern gehen? Doch sicher die Diener

der Kirche aller Zeiten und jener Völker, die
bereits den wahren Glauben haben. D i e

eine Kirche soll also alle Menschen
in sich aufnehmen.

Allgemein: eines, das sich auf

Viele bezieht. Hier: die eine Kirche, die
zwar für alle bestimmt ist, praktisch aber noch
nicht alle, sondern erst Viele erreicht. (Vergl.
die Parabel vom Senfkörnlein (Mark. 4, 31 und

32). Und wenn es bei Joh. 10, 16 heisst: „Es
wird ein Schafstall und Ein Hirte werden", dann

820



ist in diesem Worte Jesu von der einen Kirche

vorausgesagt, dass sie doch einmal alle
erreicht, wenigstens alle, „die guten Willens

sind" (Luk. 2, 14).

Für euch ist die Einsicht wichtig, dass die

eine Kirche, die Christus gegründet hat, nach

dem Willen des göttlichen Stifters, auf die
Mitgliedschaft aller Menschen Anspruch erheben

muss. Dieser Anspruch ist der Kirche wesenseigen.

Sie kann auf ihn grundsätzlich nicht
verzichten. Dies ergibt sich aus der gründlichen

Erwägung oben zitierter Schriftworte
mit unabweisbarer Notwendigkeit. Dass trotzdem

vornehme, „tolerante" Gesinnung gegenüber

Andersgläubigen möglich und Pflicht ist,

ergibt sich aus dem Canon 1351 des „Jus
canonicum": „Ad amplexandam fidem catholi-

cam nemo invitus cogatur." Dies genüge
vorläufig. Wir werden ein anderes Mal über das

Thema „Wir und die Andersgläubigen" sprechen

und dann noch in Aufrichtigkeit und Liebe

zugleich auf einige weitere einschlägige Fragen

zu sprechen kommen, die euch auf diesem

Gebiete auf der Zunge brennen mögen.

Positiv. Unsere Kirche ist „die —
römisch-katholische — Kirche". Dabei ist Rom
das eine Zentrum. „Katholisch"
heisst allgemein und deutet auf die
Beanspruchung aller Menschen in den zwei
Ausstrahlungen Raum (geographisches Moment)
und Zeit (historisches Moment). Ordnungsmoment:

kirchliche Hierarchie. Anwendung
der einen Lehre auf die sich verändernden
Umstände der Zeitläufe in den päpstlichen
Rundschreiben etc.

Synthetische Schau. Jeder Mensch
besteht aus Seele und Leib. Jedes Menschen
Seele ist von Natur aus mit Vernunft und

freiem Willen ausgestattet. Durch die
Vernunft haben wir die Möglichkeit, zur Erkenntnis

der allgemein gültigen Lehre zu gelangen.
Im freien Willen ist uns Möglichkeit zu
persönlicher Zielsetzung gegeben, die aber stets
in harmonischer Einordnung zum allgemeinen
Ziel des irdischen und jenseitigen Wohles der
Gemeinschaft zu geschehen hat.

NB. Faktisch leben wir gegenwärtig in einer
Zeit, in welcher man auch bezüglich kirchlichen

Belangen „das Allgemeine" oft allzu kollektiv
auffasst. Man steht unter dem Eindruck der

Massengefahren und stellt darum die Aktion
namentlich in den Dienst der Massenabwehr.
Dabei vergisst man leider, dass das Catholicum

„ex visceribus causae" für diese Art der
Behandlung nur sehr relativ geeignet ist. Gibt es

doch neben der allgemeinen Menschennatur

eine individuelle Natur, welche zwar der
allgemeinen Menschennatur untergeordnet ist, die
innert einem bestimmten Rahmen naturnotwendig

ebenfalls gewisse Tofalitätsansprüche
erhebt, von denen man auf die Dauer kaum ohne

Schaden abstrahieren kann. Darum auch

folgende Ueberlegungen:

Verneigen wir uns darum stets mit Ehrfurcht

vor dem allgemeinen Gesetz, das zwar praktisch

nicht immer Alle auf gleiche Weise in

Anspruch nimmt (Unterschied des Alters, des

Geschlechts, des Standes und Berufes), aber
eben doch für Alle da ist. Tatsächlich dürfen
wir eben doch auch als Einzelpersonen in keiner

Lage und in keinem Zeitpunkt unseres
Lebens zum allgemeinen Gesetz im Gegensatz
stehen. Das Mittel mit dem allgemeinen Gesetz

stets positiv in Verbindung zu bleiben, ist

im Offertoriumstext vom 2. Fastensonntag
angegeben, der lautet: „Meditabor Ich will
deine Gebote betrachten, die ich liebe, und

meine Hände zu deinen Geboten erheben, die
ich liebe. Auch will ich mich in deinen

Satzungen üben." (Ps. 118, 47,48.) Variabilität
der Umstände im Subjekt: 8 Seligkeiten! Das

übernatürliche Mittel: das allgemeine Gesetz,

trotz eigener Schwäche, mit göttlicher Kraft

auch wirklich zur Tat werden zu lassen:
Gebrauch der allgemeinzugänglichen Gnadenmittel,

der hl. Sakramente. Taufe, Busse,

Altarsakrament, Firmung, letzte Oelung engagieren,
ihrer Bestimmung nach, alle Glieder der Kirche

individuell. Ehe und Priesterweihe sind nicht
für jeden Einzelnen bestimmt, dienen aber dennoch

dem Allgemeinwohl. Die letztgenannten
Sakramente nehmen aber Einzelne für den

Dienst an der Allgemeinheit besonders in

Anspruch.

Verneigen wir uns aber ebenfalls mit
Ehrfurcht vor der persönlichen Eigenart jedes
Andern. Denn „der Herr bildete eines jeden
Herz" (finxit sigillatim corda eorum) (Ps. 32, 15).
Interessant, dass Jesus, als er das allgemein
verpflichtende Gebot der Gottes- und Näch-

821



stenliebe gab, doch das individuelle Moment
stark hervorhob, indem er sprach: „Du sollst deinen

Nächsten lieben, wie dich selbst." (Matth.
22, 39.) Auf welch weitgreifenden Elastizitäfs-

pflicht in der Anwendung des Liebesgebotes
auf das Objekt werden wir in den leiblichen
und geistlichen Werken der Barmherzigkeit
aufmerksam gemacht!

Sentire cum ecclesia mit der
Kirche fühlen; d. h. nicht: immer und überall

„in actu" dabei sein, wo die Kirche etwas zu
unternehmen hat. Wir dürfen sogar nie von
der Erfüllung einer persönlichen Pflicht
weglaufen, nur um ja überall dabei zu sein, wo
irgend etwas Katholisches vor sich geht. Wo
immer aber es etwas zu tun gibt, wo man
gerade uns braucht, mit den Fähigkeiten, die
gerade wir — andere aber nicht — haben,
da gilt (mutatis mutandis) Schillers Wort: „Und
setzet ihr nicht das Leben ein, nie wird euch

das Leben gewonnen sein".
Sentire cum ecclesia heisst aber auch, nie

bei etwas dabei sein, das eine Spitze gegen
die Kirche hat. Menschliches und Allzumenschliches

in der Kirche brauchen wir nie zu
unterstützen — nie zu fördern. Es kann

Situationen geben, wo das Bedürfnis nach passiver
Reserve begreiflich, ja sogar Gewissenspflicht
ist. Nie aber gibt es einen genügenden Grund,
eine „ratio sufficiens", zum Mitmarschieren in

den Reihen der ausgesprochenen Feinde der
Kirche.

4. apostolisch.
Hier kann ich mich kurz fassen: Die Apostel

waren von Jesus selbst auserwählf und lebten
in seiner unmittelbaren Umgebung. Sie kannten

also die Lehre des Herrn vom Selbsthören
und wussten daher auch in vorzüglicher Weise,
wie Jesus das, was Er sagte, selbst aufgefasst
wissen wollte. Es liegt darum auf der Hand,
dass ein eigentlicher Gegensatz zwischen dem,

was die Apostel lehrten und dem, was die
Kirche heute lehrt, einen schlechten Beweis für
die Wahrheit der Kirche bedeuten müsste. Sind

Vergleichungen möglich? Ja! Die Evangelien
und namentlich die Apostelbriete. Sind schon

Beweise des Gegensatzes zwischen der Lehre

der Apostel und der Lehre der Kirche von
heute versucht worden? Ja! Solche können

sogar auf den ersten Blick verblüffen. Sie lösen

sich aber aus dem Zusammenhang und aus dem
Blick auf die Totalität des Glaubensgutes.

(NB. Es liegt auf der Hand, dass, nicht
zuletzt im Zeitalter einer neuerwachten
katholischen Bibelbewegung in Schule und Haus, auch

nach dieser Richtung unbedingt auf die nötige
Aufklärung Bedacht genommen werden muss.

Vielleicht hat einer der geistigen Führer

besagter Bewegung die Güte, der „Schweizer
Schule" über das angetönte Gebiet eine Spe-
zialkatechese zur Verfügung zu stellen, wobei

jedenfalls 1. Kor. 7, 2 nicht übersehen werden

mag. Da wir uns selbst in diesem Zusammenhang

ausschliesslich der spekulativ-praktischen
Seite des Fragenkomplexes widmen wollten,
überlassen wir das spezifisch Exegetische gerne
den hiezu Berufenen.)

St. Peterzell. C. E. Wurth.

Umschau

Unsere Toten

f Dr. phil. Johann Cottier, Plarr-Resignat
in Aeschi.

Freitag, den 24. Juli, starb in Aeschi der

langjährige Pfarrherr. Kaum war er aus seinem

ausgedehnten Wirkungskreis zurückgetreten,
und hatte in der Pfarrgemeinde sein kleines,

vom Sonnenlicht umflutetes Häuschen auf der
aussichtsreichen Anhöhe von Aeschi bezogen.

822

Ganz unerwartet kam deshalb die Kunde von
seinem Tode. Der am 8. Juni 1876 im frei-

burgischen Bergdorf Jaun (franz. Bellegarde)

geborene Johann Cottier entstammte einer

Bauernfamilie. Das Vorbild seines Bruders, des

H. H. Dr. phil. und theol. Athanas Cottier,
Dekan, Domherr und päpstlicher Hausprälat, La

Chaux-de-Fonds, hat ihn angespornt, so dass


	Von den Kennzeichen der wahren Kirche

