Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 16

Artikel: Zur Krisis der Weltanschauung in der neuern deutschen Literatur
[Fortsetzung]

Autor: Steffen, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-537515

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-537515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- SCHWEIZER SCHULE

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 15. AUGUST 1936

22. JAHRGANG + Nr. 16

Zur Krisis der Weltanschauung in der neuern

deutschen Literatur ”
I,

Beide Dichter, Keller wie Storm, sind noch
stark von der Klassik her beeinflusst, dieser
wenigstens kinstlerisch, jener weltanschau-
lich.

Keller ist in Heidelberg Schiler des mate-
rialistisch gerichteten Hegelianers Feuerbach
gewesen. Sein Kinstlertum musste ihn frei-
lich hindern, sich dem Philosophen véllig zu
verschreiben. Ehrfurcht mehr noch als Zwei-
fel liessen Keller, diesen im Grunde trotz
allem &usserlichen Poltern stillen und wahr-
haft bescheidenen Menschen, Gott aus
dem Vordergriindlich-Lauten der Welt fern-
halten und zwangen ihn im Griinen Heinrich
zu dem deistisch anmutenden Bekenntnis,
dass er sich mauschenstill verhalte.

Mit der Klassik weiss Keller auch noch von
Schuld und Sthne. Geblsst wird indessen
materialistischer Weltbetrachtung
entsprechend: Bei schweren Vergehen durch
bewussten Verzicht auf Glick und Schon-
heit irdischen Daseins. Nicht mehr darf, wer
sich schwer verfehlt hat, trinken ,von dem
goldenen Ueberfluss" einer Welt, die gerade
deswegen so leuchtet, weil sie nureinmal
gesehen, nur einmal erlebt werden kann.

Den Glauben an die Unsterblichkeit hat
Keller also abgelegt.

«lch habe in kalten Wintertagen,
In dunkler, hoffnungsarmer Zeit,

Ganz aus dem Sinne dich geschlagen,
O Trugbild der Unsterblichkeit.»

Storm dagegen, ganz aufklarerisch erzo-

* Siehe Nr. 15.

gen — ,,von Religion habe ich (im Eltern-
haus) nie reden horen' — ist entschiedener
Atheist. Aus der Ubergrossen Seligkeit, die
das Erdenleben vor allem durch die Ehe zu
geben vermag, folgert er — das ist bezeich-
nend fir den Familiendichter — geradezu
die Unmoglichkeit oder doch Unwahrschein-
lichkeit des Weiterlebens nach dem Tod.

«Ach dieser unergriindlich siisse Trunk,

Und siisser noch, je langer du ihn trinkst,

er lasst mich zweifeln an Unsterblichkeit;

denn alle Bitternis und Not des Lebens

vergilt er tausendfach, und driberhin
zu hoffen, zu verlangen weiss ich nichts!»

Im gleichen Gedicht Ein Sterbender — in
dem Storm den eigenen Hingang voraus-
dichtet — gahnen dunkel und hoffnungsleer
die Verse:

Von driiben aus der Kirche schwillt der Chor.

Und mit dem innern Auge sieht er sie,

so Mann als Weib, am Stamm des Kreuzes liegen.
Sie blicken in die bodenlose Nacht;

doch ihre Augen leuchten feuchtverklart,

als sdhen sie im Urquell dort des Lichts

das Leben jung und rosig auferstehen.

«Sie traumen», spricht er — leise spricht er es —
«Und diese bunten Bilder sind ihr Glick.

Ich aber weiss es, ‘'dass die Todesangst

sie im Gehirn der Menschen ausgebritet.»

Aut eines ist der Dichter noch im Ange-
sichte des Todes nicht ohne Bitternis stolz:
«Was ich gefehlt, des einen bin ich frer,
Gefangen gab ich niemals die Ver-

nunft,
auch um die verlockendste Verheissung nicht.»

Bei Kant war die Vernunft noch die schop-
ferische Kraft des Intellektes gewesen, in der

745



Gefuhl und Phantasie mitschwangen, eine
Kraft, tdhig, neben der dem Verstand nicht
fassbaren Welt des Dinges an sich, ein Welt-
bild idealistischen Glaubens aufzubauen.
Gegen Ausgang des 19. Jahrhunderts aber
vermochte die Vernunft nur noch zu zer-
setzen und abzubauen.

Und die stirzenden Trimmer einer bau-
fallig gewordenen Welt haben allmahlich
den Menschen, wenn er nicht grossten For-
mates war, mit Leere, Trauer, Midigkeit und
Ekel erfullt, wenn sie ihn nicht geradezu er-
schlagen haben.

«Und ich sah eine grosse Traurigkeit ber die
Menschen kommen. Die Besten wurden ihrer Werke
mide.

Eine Lehre erging, ein Glaube lief neben ihr:
Alles ist leer, alles gleich, alles war.»

(Nietzsche in Zarathustra.) -

Vom Verstande her, der sich der Materie
versklavt hatte, als deren Ausfluss er ja auch
galt, konnte die Rettung oder genauer, der
Rettungsversuch, der jetzt unternommen
wurde, keineswegs erscheinen. Er kam vom
Willen her, in den drei Personlichkeiten
Spittelers, Nietzsches und
Georges.

InSpittelers Werk hat zwar zunachst
der weltanschauliche Materialismus
in Schopenhauerscher Atmosphérik seine an
sich grossartig folgerichtige Gestaltung ge-
funden.

Trostlos das Bild der Welt, wie Spitteler
sie schaut. In einem der zahlreichen Weli-
entstehungsmythen seiner Extramundana, ist
die nach aussen gleissende Weltkugel mit
Unrat gefiillt. Und noch in Prometheus dem
Dulder, Spittelers letztem Werk, liest man
die Klage:

Ich weiss von einer argen, missgeschaffnen Welt, ...

Nicht Leben, ein Versuch bloss, der nach Leben ringt,

Ein klaglicher Versuch, der allemal misslingt.

Mit Not und Drangsal eine knappe Daseinsfrist,

Hernach der Tod aller Miih' Ergebnis ist.

Ruf nicht: «Hie Wertl» Nicht Geist, nicht Gottheit
findet Gnade,

Dem stumpfen Weltall ist's fur nichts und niemand
schade.

746

Entstanden ist die Welt nach den beiden
Prometheus - Epen durch einen Beischlaf
Gottes mit der iippigen Physis (der stofflichen
Natur). Wegen seines Fehliritts wandert der
Schopfergott ewigkeitlang aut der Himmel-
wiese im Kreise (der ewig wiederkehrenden
Reuegedanken):

«Eh dass des wilden Weltenwirbels Kreisel steht,
Eh dass der letzte Hass im Aug' des lefzten Bosen
Vergrinst, gibt's keine Macht, kein Mittel mich zu

I6sen.»

Es ist folgerichtig, wenn schliesslich das
Mensch-Gott-Verhalinis umgekehrt wird und
am Ende des Zweiten Prometheus in pervers
blasphemischer Art Gott von den gemarter-
ten Menschen gerichtet werden soll.

Der Olympische Frihling zeigt, weshalb
es moglich wird, dass die Geschopfe schliek-
lich Gottes Schuld verzeihen: Das
ganze Weltall und Gott in ihm, ist unaus-
weichlicher Naturgesetzmassig-
k e it unterstellt.

«Brider,» hub an der Kénig, «erst bekennt den Na-
men

Des, der dem Leibe Leben leiht und Saft dem Samen,

Dem alle, hoch und niedrig, knechtisch unter-
tan,

Gétter und Menschen, der nach seinem finstern

Plan
Der Sterne Lauf bestimmt und der Gedanken Gang.»
Er sprachs. Und Antwort gab ein Murmzin ernst

und bang:

«Sein Name heisst Ananke, der gezwungne

Zwang.n»

Erlésung aus Anankes Mérderwelt kommt
von ferne her:

Man glaubt von einem Meon, dass es wire.
Die Hoffnung betet, dass der Glaube sich bewihre.

Doch:

«Wann wird sich alles jdhen, wann der Tag sich
nahen?»
«Wenn ihr vom Lande M e o n hort die Hahne kriken,
Wenn in Nirwanas Meer die Mahder Schwaden
méahen.» :
Meon aber heisst das Nichtexistierende,
das Nichts, und Nirwana bedeutet Erléschen,
wortlich Aus-weh-ung . . .!

Entsprechend der Weltanschauung gestal-
tet sich das Menschenbild.



Was kann der Mensch unter der blind ge-
walttatigen Herrschaft Anankes anderes sein,

als
ein schwach Geschopf,
Aus Lotterfleisch gebaut und eklem Blut und Schleim,
Im Weltraum mehr nicht als ein Mickenspeiche!
wichtig! ;

Und doch! Man wiirde Spittelers Wesen
misskennen, wollte man nicht zugeben, dass
sich solchem Menschenbild der Schwache
ein anderes der stolzen Stirke zugesellt.

Im Angesicht des Weltganzen und vor
allem des Todes, den der einzelne schwer
tragt (vergl. auch die Todesproblematik in
Thomas Manns Werk!) gilt das Wort von der
menschlichen Nichtigkeit. Aber dennoch,
wenn die schopferische Stunde da ist, darf
Prometheus jauchzen: ,Wie ist die Welt so
klein, wie ist der Mensch so gross!”

Das Wort vom Uebermenschen
klingt auf. Goethe hat es geprégt, Nietzsche
es berlhmt gemacht, Spitteler es in seinem
Prometheus Gestalt werden lassen, und in
Georges monumentaler Erscheinung ist es
Person geworden.

Auf, lass uns anders werden als die vie-
len, die da wimmeln in dem allgemeinen
Haufen, denn so wir nach gemeinem Beispiel
richten unsern Brauch, so werden wir gemei-
nen Lohnes sein und nimmer spiren adeliges
Gliick und seelenvolle Schmerzen', steht auf
dem ersten Blatt in Spittelers Prometheus und
Epimetheus zu lesen.

Ein psychologischer Idealismus
greift unversehens und mit geradezu gewalt-
samer Macht Platz in Werk und Leben der
grossten Literaturtrdger am Ausgang des
letzten Jahrhunderts, nicht ohne dass der
hohe Mut, den sie alle drei atmen, nicht
immer wieder in Hochmut umzuschlagen be-
reit wére (woran letzten Endes die Jammer-
lichkeit jener schuld ist, die aus eigenstich-
tigen Interessen ein Christentum geheuchelt
haben, an das sie selbst nicht mehr geglaubt
haben, und nicht minder der vielleicht noch
gréssere Haufe, der in Gold und Reichtum

erstickten Mammonisten und ,,Plattfussvél-
ker" — Spitteler — aller Richtungen und
Grade).

Wie ware aber, vom welfanschaulichen
Standpunkte des Materialismus, das neue
Heil anders zu verwirklichen gewesen, als
eben durch die Hoch- und Ueberbetonung
jenes allein erfahrbaren, des mensch-
lichen Geistes! Und so ist denn in beiden
Prometheusepen Spittelers die Seele zur
personifizierten Gottheit erhoben. Die Got-
tin Seele fordert von Prometheus:

«Aus meinem Munde ziehe Dein Gesetz und Recht!
Was mir beliebt, ist gut, was ich verneine, schlecht.
Nur eine einzige Siinde kenn ich, unverzeihlich:
Mir ungehorchen, alles librige ist freilich.»

Und Prometheus ergibt sich bedingungslos:

«O meine Seele, meine Herrin, ja ich glaube.
Und sei's zu Schimpf und Schande, sei’s zur frevien
Sinde,
Hier lieg'
kiinde!»

Knecht. Gebiete,

ich, dein ergebner

Diese Hingabe schliesst — und darin liegt
ihr Wert — den Willen zu grosser Leistung
in sich, der alles zum Opfer gebracht werden
soll, das ganze Leben.

Da drangt im Dienenden ein Wille, der
verlangt:
« ... etwas Grosses, Machtiges, das steht und hilt ...

und Schwieriges, davor ein ausgewachsner Mann
von Herzen &chzen, stéhnen und verzweifeln kann.»

Der ungeheuren Aufgabe entspricht eine
einzigartige Disziplin, der Prometheus
entschlossen alle , kleinen Winselhindlein",
diese ,,Schmeichler und Torheitkinder'' des
Herzens zum Opfer bringt; genau so wie
George jeden Zug in sich zu birgerlichem
Behagen und lassiger Bequemlichkeit getilgt
hat. So steht in Georges ,,Sporenwache'’:

«lch werde Diener sein in Deinem Heere.

Es sei kein andres Streben in mir wach;

Mein Leben folge fortab Deiner Lehre.
Vergib, wenn ich zum letzten Male schwach!»

Dazu kommt, dass diese willenharte Zucht
w arten kann, weil der Glaube an die end-
liche Erfullung unerschitterlich ist.

747



Spitteler:

«Ein Heiliger in der Wuste, der von Schimpf und
Spott

der Welt verfemt,
Gott —

und hdlt doch fest an seinem Glauben, lasst nicht
los,

das ist Dein treues Abbild und Dein schmerzlich Los.»

nicht Kunde hat von seinem

Solche Leistung vollbringen wenige. Im
Grunde nur einer: Prometheus bei Spitteler,
Zarathustra bei Nietzsche; und auch George
weiss, dass ,,jeder Ewe" (= Zeit) nur ein
Gott gegeben ist.

Der ,,heroische Mensch'’, den die Gegen-
wart auf dem Gebiete der Politik und des
Staates unter der Fiihrerschaft des Einen her-
anzubilden betrebt ist, diesen Widerpart der
biirgerlichen Bequemlichkeit und Entschei-
dungsschwiche: bei Spitteler, Nietzsche und
George ist er zum erstenmal in der Literatur
gefordert und gleich auch in den drei Per-
sonlichkeiten selbst verwirklicht worden.
Nicht Spitteler, in dem der Wille zur Per-
sonlichkeit grésser war als diese selbst, son-
dern George ist neben dem grossen Umbre-
cher Nietzsche zum iiberragenden Warner
der Zeit geworden.

Wie man Hunde peitscht, so holt George
aus in den ungeheuren Gedichten, die den
Siebenten Ring erdffnen gegeniiber jener
feilen Menge, die fern jeder Ahnung ,,von
Qualen durch den Sturm nach hohem First"
die Begriffe der Schmach und Schande aus
ihrem Worterbuch gestrichen hat, den , Las-
sen, Niedren und Verruchten" blodsichtig
und willenlahm in die Augen schaut, keine
andere Ehrfurcht mehr kennt als die vor den
,,Schranzen, die sich auf den Thronen bristen
mit Wechslermienen und unedlem Klirren".

Gewaltiger hat auch George selbst nicht
die Sachwertbesessenheit, das Schacher- und
Wuchertum, die Naturentfremdung und Ent-
markung und Entartung einer in Geschaft,
Spiel und Buhlerei aufgehenden Welt ge-
geisselt als in dem Gedicht

Die tote Stadt.

Die weite Bucht erfiillt der neue Hafen,
Der alles Gliick des Landes saugt, ein Mond

748

Von glitzernden und rauhen Hauserwanden,
Endlosen Strassen *, drin mit gleicher Gier
Die Menge tages feilscht und abends tollt.
Nur Hohn und Mitleid steigt zur Mutterstadt
Am Felsen droben, die mit schwarzen Mauern
Verarmt daliegt, vergessen von der Zeit.

Die stille Veste lebt und traumt und sieht,

Wie stark ihr Turm in ewige Sonne ragt, —

Das Schweigen ihre Weihebilder schiitzt

Und auf den grasigen Gassen ihren Wohnern

Die Glieder blihen durch verschlissnes Tuch.

Sie spiirt kein Leid, sie weiss: der Tag bricht an:
Da schleppt sich aus den Uppigen Paldsten

Dan Berg hinan von Fliehenden ein Zug:

«Uns maht ein ddes Weh, und wir verderben,
Wenn ihr nicht helft — im Ueberflusse siech.
Vergdnnt uns reinen Odem eurer Hdohe

Und klaren Quell’. Wir finden Rast im Hof

Und Stall und jeder Héhlung eines Tors.

Hier Schatze, wie ihr nie sie saht — die Steine,
Wie Fracht von hundert Schiffen kostbar, Spange
Und Reif vom Werte ganzer Linderbreiten.»

Doch strenge Antwort kommt: «Hier frommt kein
Kauf.

Das Gut, was Euch vor allem galt, ist Schutt.

Nur Sieben sind gerettet, die einst kamen,

Und denen unsere Kinder zugelachelt.

Euch all tritft Tod. Schon Eure Zah! ist Frevel.

Geht mit dem falschen Prunk, der unsern Knaben

Zum Ekel wird! Seht, wie ihr nackier Fuss

lhn Ubers Riff hinab zum Meere stosst.»

Eine durch den Weltkrieg schaurig wahr-
gewordene Prophetie hat die Menschheit
von George hdren missen, von ihm, der
voraussah, wie kein anderer:

Zehntausend muss die heilige Seuche raffen,
Zehntausend muss der heilige Wahnsinn schlagen,
Zehntausende der heilige Krieg.

Trotz der einzigartig eindringlichen War-
nung, die durch George an die Welt ergan-
gen ist, hat sie nicht gerettet werden konnen.
Nicht allein, weil schon Georges Sprache
allen Bequemen, Halben, Kleinmiitigen, Fei-
len und Feigen nicht zugénglich sein konnte
— denn selbst hier verlangt er, um der
Sache willen, Anstrengung und Einsatz —
sondern vorab, weil seine Kunst und seine
ganze Art noch immer auf dem Grunde eines,
wenn auch auf dusserstem sublimiertem Ma-

* — erg. ein Mond von endlosen Strassen.



terialismus aufruht. Denn George ist ein ger-
manisch-griechischer Heide, und der hochste
Wert in der Welt des Seienden ist der v e r-
gottete Mensch. George hitet sich
streng, Leib und Seele nur schon denkerisch
zu trennen; denn beides ist eins, und George
will ,,den Leib vergottet und den Gott ver-
leibt"’.

In die Ndhe Georges stellt sich Nietzsches
spateres Menschenideal. Nach der Ueber-
windung des Schopenhauerschen Pessimis-
mus bekannte er sich zu einer Philosophie
der Macht und des Herrenmenschen. Statt
wie Schopenhauer oder Spitteler uber ,,Die
Pest des Daseins’ nachzudenken, uberwand
er den Intellektualismus, dessen Unruhe und
Traurigkeit, indem er sich in jubelndem
Vitalismus zum lachenden Leben und seiner
Lust bekannte. Hochgeistig wie einer, aber in
einer Zeit lebend, die der metaphysischen
Sicherheit entbehrte und hochstens noch
Wort- und damit Ligenbricken zu wdlben
vermochte vom augenblicklichen Hier zu
dauerndem Dort, blieb ihm schliesslich nichts
mehr als sich dem zuzuwenden, was unbe-
streitbar wirklich und méachtig wirkend zu-
gleich uns immer nahe ist: der Natur unseres
Leibes mit seiner Gesundheit, seiner Blutfulle
und seinem — Geist. Denn der Leib ist
Trager aller wirksamen Kraft:

,,Den Verdchtern des Leibes will ich ein Wort sa-
gen: ,Leib bin ich und Seele’ — so redet das
Kind.

Aber der Erwachte, der Wissende sagt: ,leib
bin ich ganz und gar und nichts ausserdem. Und
Seele ist nur ein Wort fur etwas am Leibe.’

Der Leib ist eine grosse Vernunfi, eine Vielheit
mit einem Sinn, ein Krieg und ein Frieden, eine
Herde und ein Hirt.

Wearkzeug Deines Leibes ist auch Deine kleine
Vernunft, mein Bruder, die Du ,,Geist” nennst, ein
kleines Spiel und Werkzeug Deiner Vernunft.

ich gehe nicht Euren Weg, |hr Verdchter des
Leibes. |hr seid mir keine Briicken zum Uszbermen-
schen!"" (Zarathustra)

Spitteler hat nicht allzu weit gewirkt, trotz
seinem Nobelpreis. Dazu war sein Gesicht zu
sehr ruckwarts gewandt, sein Wille zu ein-
seitig auf das eigene W e r k gerichtet. Tie-

fer ist Georges Wirkung, weil er nicht allein
seine Leistung, sondern die normative
Gestalt seiner selbst in sich
suchte. Sogar wirkliche Christen, und nichi
die schlechtesten unter ihnen, haterindie
N &he seines Bannkreises zu ziehen ge-
wusst. (In die Nahe! Wer sich ihm ganz er-
gabe, miusste auch heute seine Christlichkeit
erst untergehen lassen.) — — Am nachhal-
tigsten und im weitesten Umkreise hat Nietz-
sche ausgestrahlt, und zwar deshalb, weil er,
schillernd gefleckt und gefshrlich wie ein
Panther, in einer Sprache sich gefiel, die wie
ein Rauschgift wirkte und deswegen auch
weitaus am leichtesten missverstanden wer-
den konnte.

In der Tat haben gerade die Nietzsche
am leidenschaftlichsten bejaht, welche dazu
am wenigsten Recht gehabt hatten, die, de-
nen seine Philosophie, wie sie meinten, einen
Freibrief gab, ihren Listen das Polster zu
unterlegen und sich ihrer ethischen und welt-
anschaulichen Zynismen gewitterlich zu ent-
laden.

George selbst hat das zugegeben, und
sein Zorn streicht wie mit feurigen Ruten
uber

,,das Getier, das ihn mit Lob befleckt,

und sich im Moderdunste weiter mastet,
der ihn erwiirgen half".

Immer mehr ist Nietzsche in der Folge in
die Hande derer geraten, die keinerlei Le i -
d e n mehr aus ihrer materialistischen Welt-
anschauung davon getragen haben. Denn
die Menschen, die gegen den Ausgang des
19. Jahrhunderts geboren worden sind, un-
terscheiden sich von der vorangehenden Ge-
neration durch die naive Selbstverstandlich-
keit, mit der sie hineingewachsen sind in den
Materialismus, den historischen des Karl
Marx, der sich meist auch als psychologischen
Materialismus darstellte. Dazu kommt, dass
ihrer viele wahrend der Kriegszeit, da ihre
Vater im Felde standen und auch noch lange
nach dem Kriege ohne Erziehung aufge-
wachsen sind und deshalb auch vielfach ge-

749



notigt waren, sich rlcksichtslos durchzu-
setzen. :

So wird denn der materialistische Mensch
vom Ende des 19. und vom Anfang des 20.
Jahrhunderts von jung auf ans Handeln ge-
wohnt, und als hochst aktivistischer Typ (wie
ihn Nietzsche in dieser Einseitigkeit weder
voraussehen konnte, noch gewiinscht hatte)
besass er weder Zeit noch Lust zur Diskus-
sion. (Ist es Zufall, dass Blicher wie Nietz-
sches Zarathustra im Grunde genommen gar
keine Widerrede dulden, so gut wie auch
im Georgekreis die Diskussion als Wortge-
zank verpdnt war?)

Das einzige, was man neben der Technik
heute noch kennt, ist die elementare
Natur, und als solche kemmt man sich
tbrigens selber vor. Der moderne Mensch,
der die Welt beherrschen wird, ist eine per-
songewordene Naturkraft, jeden Au-
genblick bereit, sich zu entladen, wie die mit
Elektrizitat gesattigte Natur im Sommer,
wenn es Zeit wird zur Ernte.

Es ist keine Ausflucht mehr'', sagt der
Dichter Georg Friedrich Jiinger, der mitten
in der entschlossensten Aktivitadt unserer Zeit
steht, ,,es ist keine Ausflucht mehr. Wir kon-
nen uns nicht wie Goethe ,im reinen Osten’
absondern. Unser wahrer Verbiindeter ist
nicht die friedlich beschauliche, sondern die
vom Streit bewegte Welt. Die Elemente sind
es. Diecanaille ist es".

Die Welt, ehemals ein geordneter Kosmos
(schon bei Spitteler wegen ihrer angeblichen
Zweckmassigkeit im zweiten Prometheus
zynisch verhéhnt¥), erscheint immer mehr
wie ein grandioser, ansaugender Wirbel voll
ausserster Gefahren.

Aber widhrend man friher sich Gber die
Gefahr der Welt beklagte, sucht man sie jetzt
nicht nur als etwas Selbstverstandliches zu
ertragen, man spiirt sie jetzt auf und freut
sich ihrer, denn man ist auf letztes Entweder-
Oder gestellt. Mehr als den Tod kann man

* Man erinnert sich dabei der Vorgéngerschaft
von Voltaires Candide.

750

sich auch aus der grausigsten Gefahr nicht
holen, aber allenfalls, wer weiss welches Be-
wusstsein unerschrockenen und erprobten
Mutes. (Schon George hat es Ubrigens er-
fuhlt, ,,dass uns, geldst von jedem Bann, Fern-
Dunkel locken und Fahr-Freude winkt'’). Man
beachte in dem folgenden Dokument aus
dem Gedichte Friedrich Georg Jingers das
schicksalhafte, zu allen Gefahren laut auf-
rufende Daseinsgefiihl:

Der F&hrmann:

Fahrmann, ahoil Ahoil Hinunter

Treibt es das Boot. Die schwarze, die Woge,
Spiilet Sterne herauf. Wohin denn

Auf der reissenden Fluten Gang?

Aber wer weiss es?! Wandern nicht die
Wolken auch und die Winde nicht? Wandert
Wie mit Schwingen der Végel nicht das
Leben uns fort, das fluchtige?

Orgeln des Sudsturms hor' ich, hore

Schreien die Adler, hore die alten

Kronen rauschen der Nacht, und wilder
Zieht die machtige Strémung uns.

Abwiérts denn in des Uferwaldes
Nachtgesang, in Paldsten des Laubes.

Abwarts schaumt der phosphorische Strom und
Schneller fihrt uns.die Woge fort.

Lauter erschallt des Schiffers Lied mir,

Wo uns gefahrvoll blihet die Ferne
Glick (1) der Ufer, der unbefahrenen,
Wagnis. Fidhrmann ahoil Ahoil

Sind schon die ersten Gedichte Jiingers
zumeist der Riickschau auf Gefahren des
W e | t krieges gewidmet, so erst recht die
neuesten mit dem Titel ,,.Der Krieg"'. Stahl-
harte, fest entschlossene Todestrunkenheit
schwiilt durch die Dichtungen dieses so ganz
soldatischen Menschen, der mehr als nur
seine Verse, schonheitsempfindlich wie je
ein Dichter, an der Antike geschult hat. Von
fanatischer Liebe zu Schénheit, Naturglut,
Gefahr und Kriegerfreundschaft und von
ebensolchem Hass gegen das Christentum,
ist dieser (wohl unbewusste) Jiinger Nietz-
sches mit Stahlhelm, Gasmaske und Maschi-
nengewehr in der Esse des Weltkrieges zu
dem geschmiedet worden, was er ist.



Wie heisst es doch in seinem Gedicht

Der Krieg?

.,Arm ist, Dante, die Hdlle,
sangst,

Denn zum glithenden Stuhl schufen die Erde wir um.

Axte hor ich, christlicher Singer, es wanket das
Kreuz schon.

Erde, dir gilt nun allein all unser Ringen und
Muiihn.

Hér, wir bereiten ein Fest dir, Mutler, wir bauen
und zimmern

Ueber Leichen und Blut neue Gezelte dir auf.

von deren Qualen du

Wie weit die Entschlossenheit Jungers
reicht, die Welt den Elementen zuzufiihren,
wenn es sein muss: dem uranfénglich chao-
tischen Stoff, zeigen die Schlussverse des
selben Gedichtes, wo der Zorn Uber ltalien,
das im Weltkrieg nicht an Deutschlands
Seite gestanden hat, Worte der Vernichtung
findet:

«Wehe dir, Roma, der Tag kommt, der Tag, der die
alternde Ticke
Bricht mit zomigem Arm, wehe, du sinkst in den

Staub.

Feuer bringt dir der Adler, deine alten Palaste

Lodern im nachtlichen Brand rot wie die Fackeln
empor.

Sinkt, Vatikan, Quirinal, o

Bogen
Alter Triumphe Mal, sinkt in den rauchenden Schutt!»

stirzt ihr Saulen und

* * *

In der Zukunft wird heraufsteigen, was
kommen muss, vorbereitet durch Schuld und
Schicksal der Toten und der noch Lebenden.
Kein Arm wird aus der Wolke langen und
strafen. Die grossenteils zur Naturkraft ge-
wordene Menschheit hat sich die Mittel
selbst geschaffen, mit denen sie sich von der
Erde vertilgen kann, wenn das Mass voll ist.

Die Schuld ist auch hier, wie Uberall, nicht
einseitig verteilt. Auch die, welche sich

Christen genannt haben oder nennen, ohne
es zu sein, tragen ihren Anteil. Und wer
unter den wirklichen Christen wollte, wenn
er die Dinge sub specie aeterni betrachtet,
wagen, sich selbst mit der Heuchlergebarde
des Pilatus vor die gewaltigen Dinge der
Gegenwart zu stellen? Die, auf welche wir
haufig nur zu bereitwillig als die Schuldigen
weisen, haben vielfach weniger personliche
Schuld, als wir annehmen. Manche von
denen, die im Laufe vieler Jahrzehnte gegen
das Christentum angerannt sind, haben es
nur deswegen getfan, weil Scheinchristen
ihnen ein unwiirdiges und entstelltes Bild
dessen lberliefert haben, was christlich und
im besondern katholisch ist. Ware das Chri-
stenftum so gewesen, wie manche seiner
Gegner es sahen, und vielleicht aus Schuld
vieler Christen sehen mussten, es ware
tatsachlich der Bekdmpfung wert gewesen.

Wie immer die aussern Schicksale sein
werden, die aus Gedanke und Gesinnung
zuletzt sichtbar, hérbar und greitbar uns
entgegensehen oder -starren: Wir werden
sie fragen mussen. Sollte es zu neuen kriege-
rischen Zusammenstdssen kommen, werden
wahrscheinlich von der zersetzenden Philo-
sophie des jingern Abendlandes nicht mehr
beriihrte, sondern schlechthinhandelnde
Menschen auf der Grundlage einer gesun-
den Physis — genau wie damals in der aus-
gehenden Antike, was ewig tragbar ist —
ein gelebtes, auch unter ihnen in Resten noch
gliihendes Christentum — Uber ihre eigene
Ungeistigkeit hinweg in Zeiten hinlber ret-
ten, welche es verdienen, in ganzer Breite
und von Grund auf wieder christianisiert
zu werden.

Luzern. Konrad Steffen.

Bausteine zur Charakterbildung*

Diezweite Stimme.

So, das war nun heute unser erster Ver-
such, zweistimmig zu singen. Es ist nicht so
leicht, nicht wahr? Worin liegt eigentlich

* Siehe Nr. 12.

das Schwere dabei? — Dass man nicht in
Es ist ein be-
und

die grossere Festig-

die Stimme des andern verfallt.
staindiger Kampf zwischen der ersten
zweiten Stimme, wer

keit hat, oder wer sich vom andern heraus-

751



	Zur Krisis der Weltanschauung in der neuern deutschen Literatur [Fortsetzung]

