
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 16

Artikel: Zur Krisis der Weltanschauung in der neuern deutschen Literatur
[Fortsetzung]

Autor: Steffen, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. AUGUST 1936 22. JAHRGANG + Nr. 16

Zur Krisis der Weltanschauung in der neuern
deutschen Literatur*

ii.
Beide Dichter, Keller wie Storm, sind noch

stark von der Klassik her beeinflusst, dieser

wenigstens künstlerisch, jener weltanschaulich.

Keller ist in Heidelberg Schüler des
materialistisch gerichteten Hegelianers Feuerbach

gewesen. Sein Künstlertum musste ihn freilich

hindern, sich dem Philosophen völlig zu
verschreiben. Ehrfurcht mehr noch als Zweifel

Hessen Keller, diesen im Grunde trotz
allem äusserlichen Poltern stillen und wahrhaft

bescheidenen Menschen, Gott aus

dem Vordergründlich-Lauten der Welt
fernhalten und zwangen ihn im Grünen Heinrich

zu dem deistisch anmutenden Bekenntnis,
dass er sich mäuschenstill verhalte.

Mit der Klassik weiss Keller auch noch von
Schuld und Sühne. Gebüsst wird indessen

materialistischer Weltbetrachtung
entsprechend: Bei schweren Vergehen durch
bewussten Verzicht auf Glück und Schönheit

irdischen Daseins. Nicht mehr darf, wer
sich schwer verfehlt hat, trinken ,,von dem

goldenen Ueberfluss" einer Welt, die gerade
deswegen so leuchtet, weil sie nur einmal
gesehen, nur einmal erlebt werden kann.

Den Glauben an die Unsterblichkeit hat

Keller also abgelegt.
«Ich habe in kalten Wintertagen,
In dunkler, hoffnungsarmer Zeit,
Ganz aus dem Sinne dich geschlagen,
O Trugbitd der Unsterblichkeit.»

Storm dagegen, ganz aufklärerisch erzo-

* Siehe Nr. 15.

gen — ,,von Religion habe ich (im Elternhaus)

nie reden hören" — ist entschiedener
Atheist. Aus der übergrossen Seligkeit, die
das Erdenleben vor allem durch die Ehe zu

geben vermag, folgert er — das ist bezeichnend

für den Familiendichter — geradezu
die Unmöglichkeit oder doch Unwahrschein-
lichkeit des Weiterlebens nach dem Tod.

«Ach dieser unergründlich süsse Trunk,
Und süsser noch, je länger du ihn trinkst,

er lässt mich zweifeln an Unsterblichkeit;
denn alle Bitternis und Not des Lebens

vergilt er tausendfach, und druberhin

zu hoffen, zu verlangen weiss ich nichts!»

Im gleichen Gedicht Ein Sterbender — in

dem Storm den eigenen Hingang vorausdichtet

— gähnen dunkel und hoffnungsleer
die Verse:

Von drüben aus der Kirche schwillt der Chor.
Und mit dem innern Auge sieht er sie,

so Mann als Weib, am Stamm des Kreuzes liegen.
Sie blicken in die b'odenlose Nacht;
doch ihre Augen leuchten feuchtverklärt,
als sähen sie im Urquell dort 'des Lichts

das Leben jung und rosig auferstehen.

«Sie träumen», spricht er — leise spricht er es —
«Und diese bunten Bilder sind ihr Glück.
Ich aber weiss es, dass die Todesangst
sie im Gehirn der Menschen ausgebrütet.»

Auf eines ist der Dichter noch im Angesichte

des Todes nicht ohne Bitternis stolz:

«Was ich gefehlt, des einen bin ich frei.

Gefangen gab ich niemals die
Vernunft,

auch um die verlockendste Verheissung nicht »

Bei Kant war die Vernunft noch die
schöpferische Kraft des Intellektes gewesen, in der

745



Gefühl und Phantasie mitschwangen, eine
Kraft, fähig, neben der dem Verstand nicht
fassbaren Welt des Dinges an sich, ein Weltbild

idealistischen Glaubens aufzubauen.

Gegen Ausgang des 19. Jahrhunderts aber
vermochte die Vernunft nur noch zu
zersetzen und abzubauen.

Und die stürzenden Trümmer einer
baufällig gewordenen Welt haben allmählich
den Menschen, wenn er nicht grössten
Formates war, mit Leere, Trauer, Müdigkeit und
Ekel erfüllt, wenn sie ihn nicht geradezu
erschlagen haben.

«Und ich sah eine grosse Traurigkeit über die
Menschen kommen. Die Besten wurden ihrer Werke
müde.

Eine Lehre erging, ein Glaube lief neben ihr:

Alles ist leer, alles gleich, alles war.»
(Nietzsche in Zarathustra.)

Vom Verstände her, der sich der Materie
versklavt hatfe, als deren Ausfluss er ja auch

galt, konnte die Rettung oder genauer, der

Retfungsversuch, der jetzt unternommen
wurde, keineswegs erscheinen. Er kam vom
Willen her, in den drei Persönlichkeiten

Spittelers, Nietzsches und

Georges.
In Spittelers Werk hat zwar zunächst

der weltanschauliche Materialismus
in Schopenhauerscher Atmosphärik seine an
sich grossartig folgerichtige Gestaltung
gefunden.

Trostlos das Bild der Welt, wie Spitteier
sie schaut. In einem der zahlreichen
Weltentstehungsmythen seiner Extramundana, ist

die nach aussen gleissende Weltkugel mit
Unrat gefüllt. Und noch in Prometheus dem

Dulder, Spittelers letztem Werk, liest man
die Klage:
Ich weiss von einer argen, missgeschaffnen Welt,
Nichf Leben, ein Versuch bloss, der nach Leben ringt,
Ein kläglicher Versuch, der allemal misslingt.
Mit Not und Drangsal eine knappe Daseinsfrist,

Hernach der Tod aller Müh' Ergebnis ist.

Ruf nicht: «Hie Wert!» Nicht Geist, nicht Gottheit
findet Gnade,

Dem stumpfen Weltall ist's für nichts und niemand
schade.

Entstanden ist die Welt nach den beiden
Prometheus - Epen durch einen Beischlaf

Gottes mit der üppigen Physis (der stofflichen

Natur). Wegen seines Fehltritts wandert der

Schöpfergott ewigkeitlang auf der Himmelwiese

im Kreise (der ewig wiederkehrenden

Reuegedanken):
«Eh dass des wilden Weltenwirbels Kreisel steht.
Eh dass der letzte Hass im Aug' des letzten Bösen

Vergrinst, gibt's keine Macht, kein Mittel mich zu

lösen.»

Es ist folgerichtig, wenn schliesslich das

Mensch-Gott-Verhältnis umgekehrt wird und

am Ende des Zweiten Prometheus in pervers
blasphemischer Art Gott von den gemarterten

Menschen gerichtet werden soll.

Der Olympische Frühling zeigt, weshalb

es möglich wird, dass die Geschöpfe schließlich

Gottes Schuld verzeihen : Das

ganze Weltall und Gott in ihm, ist

unausweichlicher Naturgesefzmässig-
k e i t unterstellt.

«Brüder,» hub an der König, «erst bekennt den
Namen

Des, der dem Leibe Leben leiht und Saff dem Samen,
Dem alle, hoch und niedrig, knechtisch unter-

fan,
Götter und Menschen, der nach seinem f i n s t e r n

Plan

Der Sterne Lauf bestimmt und der Gedanken Gang.»
Er sprachs. Und Antwort gab ein Murmeln ernst

und bang:
«Sein Name heisst Ananke, der gezwungne

Z w a n g.»

Erlösung aus Anankes Mörderwelt kommt

von ferne her:
Man glaubt von einem Meon, dass es wäre.
Die Hoffnung betet, dass der Glaube sich bewähre.

Doch:

«Wann wird sich alles jähen, wann der Tag sich
nahen?»

«Wenn ihr vom Lande Meon hört die Hähne krähen,
Wenn in Nirwanas Meer die Mähder Schwaden

mähen.»

Meon aber heisst das Nichtexistierende,
das Nichts, und Nirwana bedeutet Erlöschen,
wörtlich Aus-weh-ung

Entsprechend der Weltanschauung gestaltet

sich das Menschenbild.
746



Was kann der Mensch unter der blind

gewalttätigen Herrschaft Anankes anderes sein,

als
ein schwach Geschöpf,

Aus Lotterfleisch gebaut und eklem Blut und Schleim,

Im Weltraum mehr nicht als ein Mückenspeichel

wichtig!

Und doch! Man würde Spittelers Wesen

misskennen, wollte man nicht zugeben, dass

sich solchem Menschenbild der Schwäche

ein anderes der stolzen Stärke zugesellt.

Im Angesicht des Weltganzen und vor
allem des Todes, den der einzelne schwer

trägt (vergl. auch die Todesproblematik in

Thomas Manns Werk!) gilt das Wort von der
menschlichen Nichtigkeit. Aber dennoch,
wenn die schöpferische Stunde da ist, darf
Prometheus jauchzen: „Wie ist die Welt so

klein, wie ist der Mensch so gross!"

Das Wort vom Uebermenschen
klingt auf. Goethe hat es geprägt, Nietzsche

es berühmt gemacht, Spitteier es in seinem
Prometheus Gestalt werden lassen, und in

Georges monumentaler Erscheinung ist es

Person geworden.

„Auf, lass uns anders werden als die vielen,

die da wimmeln in dem allgemeinen
Haufen, denn so wir nach gemeinem Beispiel
richten unsern Brauch, so werden wir gemeinen

Lohnes sein und nimmer spüren adeliges
Glück und seelenvolle Schmerzen", steht auf

dem ersten Blatt in Spittelers Prometheus und

Epimetheus zu lesen.

Ein psychologischer Idealismus

greift unversehens und mit geradezu gewaltsamer

Macht Platz in Werk und Leben der

grössten Literaturträger am Ausgang des

letzten Jahrhunderts, nicht ohne dass der
hohe Mut, den sie alle drei atmen, nicht
immer wieder in Hochmut umzuschlagen bereit

wäre (woran letzten Endes die Jämmerlichkeit

jener schuld ist, die aus eigensüchtigen

Interessen ein Christentum geheuchelt
haben, an das sie selbst nicht mehr geglaubt
haben, und nicht minder der vielleicht noch

grössere Haufe, der in Gold und Reichtum

erstickten Mammonisten und „Plattfussvölker"

— Spitteier — aller Richtungen und

Grade).

Wie wäre aber, vom weltanschaulichen

Standpunkte des Materialismus, das neue
Heil anders zu verwirklichen gewesen, als

eben durch die Hoch- und Ueberbetonung
jenes allein erfahrbaren, des menschlichen

Geistes! Und so ist denn in beiden

Prometheusepen Spittelers die Seele zur
personifizierten Gottheit erhoben. Die Göttin

Seele fordert von Prometheus:

«Aus meinem Munde ziehe Dein Gesetz und Recht!

Was mir beliebt, ist gut, was ich verneine, schlecht.

Nur eine einzige Sünde kenn ich, unverzeihlich:

Mir ungehorchen, alles übrige ist freilich.»

Und Prometheus ergibt sich bedingungslos:

«O meine Seele, meine Herrin, ja ich glaube.
Und sei's zu Schimpf und Schande, sei's zur frevlen

Sünde,

Hier lieg' ich, dein ergebner Knecht. Gebiete,
künde!»

Diese Hingabe schliesst — und darin liegt
ihr Wert — den Willen zu grosser Leistung
in sich, der alles zum Opfer gebracht werden
soll, das ganze Leben.

Da drängt im Dienenden ein Wille, der

verlangt:

«... etwas Grosses, Mächtiges, das steht und hält
und Schwieriges, davor ein ausgewachsner Mann

von Herzen ächzen, stöhnen und verzweifeln kann.»

Der ungeheuren Aufgabe entspricht eine

einzigartige Disziplin, der Prometheus
entschlossen alle „kleinen Winselhündlein",
diese „Schmeichler und Torheitkinder" des

Herzens zum Opfer bringt; genau so wie
George jeden Zug in sich zu bürgerlichem
Behagen und lässiger Bequemlichkeit getilgt
hat. So steht in Georges „Sporenwache":

«Ich werde Diener sein in Deinem Heere.
Es sei kein andres Streben in mir wach;
Mein Leben folge fortab Deiner Lehre.

Vergib, wenn ich zum letzten Male schwach!»

Dazu kommt, dass diese willenharte Zucht

warten kann, weil der Glaube an die endliche

Erfüllung unerschütterlich ist.

747



Spitteier:
«Ein Heiliger in der Wüste, der von Schimpf und

Spoft
der Welt verfemt, nicht Kunde hat von seinem

Gott —
und hält doch fest an seinem Glauben, lässt nicht

los,

das ist Dein treues Abbild und Dein schmerzlich Los.»

Solche Leistung vollbringen wenige. Im

Grunde nur einer: Prometheus bei Spitteier,
Zarathustra bei Nietzsche; und auch George
weiss, dass „jeder Ewe" Zeit) nur ein

Gott gegeben ist.

Der „heroische Mensch", den die Gegenwart

auf dem Gebiete der Politik und des

Staates unter der Führerschaft des Einen

heranzubilden betrebt ist, diesen Widerpart der

bürgerlichen Bequemlichkeit und

Entscheidungsschwäche: bei Spitteier, Nietzsche und

George ist er zum erstenmal in der Literatur

gefordert und gleich auch in den drei
Persönlichkeiten selbst verwirklicht worden.

Nicht Spitteier, in dem der Wille zur
Persönlichkeit grösser war als diese selbst,
sondern George ist neben dem grossen Umbre-

cher Nietzsche zum überragenden Warner

der Zeit geworden.
Wie man Hunde peitscht, so holt George

aus in den ungeheuren Gedichten, die den

Siebenten Ring eröffnen gegenüber jener
feilen Menge, die fern jeder Ahnung „von
Qualen durch den Sturm nach hohem First"
die Begriffe der Schmach und Schande aus

ihrem Wörterbuch gestrichen hat, den „Lassen,

Niedren und Verruchten" blödsichtig
und willenlahm in die Augen schaut, keine
andere Ehrfurcht mehr kennt als die vor den

„Schranzen, die sich auf den Thronen brüsten

mit Wechslermienen und unedlem Klirren".

Gewaltiger hat auch George selbst nicht

die Sachwertbesessenheit, das Schacher- und

Wuchertum, die Naturentfremdung und Ent-

markung und Entartung einer in Geschäft,

Spiel und Buhlerei aufgehenden Welt ge-
geisselt als in dem Gedicht

Die tote Stadt.

Die weite Bucht erfüllt der neue Hafen,

Der alles Glück des Landes saugt, ein Mond

Von glitzernden und rauhen Häuserwänden,

Endlosen Strassen *, drin mit gleicher Gier
Die Menge tages feilscht und abends tollt.
Nur Hohn und Mitleid steigt zur Mutterstadt
Am Felsen droben, die mit schwarzen Mauern

Verarmt daliegt, vergessen von der Zeit.

Die stille Veste lebt und träumt und sieht,

Wie stark ihr Turm in ewige Sonne ragt, —
Das Schweigen ihre Weihebilder schützt

Und >auf den grasigen Gassen ihren Wohnern
Die Glieder blühen durch verschlissnes Tuch.

Sie spürt kein Leid, sie weiss: der Tag bricht an:
Da schleppt sich aus den üppigen Palästen

Den Berg hinan von Fliehenden ein Zug-

«Uns mäht ein ödes Weh, und wir verderben,
Wenn ihr nicht helft — im Ueberflusse siech.

Vergönnt uns reinen Odem eurer Höhe
Und klaren Quell'. Wir finden Rast im Hof
Und Stall und jeder Höhlung eines Tors.

Hier Schätze, wie ihr nie sie saht — die Steine,
Wie Fracht von hundert Schiffen kostbar, Spange
Und Reif vom Werte ganzer Länderbreiten.»

Doch strenge Antwort kommt: «Hier frommt kein
Kaut.

Das Gut, was Euch vor allem galt, ist Schutt.
Nur Sieben sind gerettet, die einst kamen,
Und denen unsere Kinder zugelächelt.
Euch all trifft Tod. Schon Eure Zahl ist Frevel.
Geht mit dem falschen Prunk, der unsern Knaben
Zum Ekel wird! Seht, wie ihr nackter Fuss

Ihn übers Riff hinab zum Meere stösst.»

Eine durch den Weltkrieg schaurig
wahrgewordene Prophetie hat die Menschheit
von George hören müssen, von ihm, der
voraussah, wie kein anderer:

Zehntausend muss die heilige Seuche raffen,
Zehntausend muss der heilige Wahnsinn schlagen,
Zehntausende der heilige Krieg.

Trotz der einzigartig eindringlichen
Warnung, die durch George an die Welt ergangen

ist, hat sie nicht gerettet werden können.

Nicht allein, weil schon Georges Sprache
allen Bequemen, Halben, Kleinmütigen, Feilen

und Feigen nicht zugänglich sein konnte

— denn selbst hier verlangt er, um der
Sache willen, Anstrengung und Einsatz —
sondern vorab, weil seine Kunst und seine

ganze Art noch immer auf dem Grunde eines,

wenn auch auf äusserstem sublimiertem Ma-

* erg. ein Mond von endlosen Stressen.

748



terialismus aufruht. Denn George ist ein

germanisch-griechischer Heide, und der höchste

Wert in der Welt des Seienden ist der

vergottete Mensch. George hütet sich

streng, Leib und Seele nur schon denkerisch

zu trennen; denn beides ist eins, und George
will „den Leib vergottet und den Gott
verleibt".

In die Nähe Georges stellt sich Nietzsches

späteres Menschenideal. Nach der Ueber-

windung des Schopenhauerschen Pessimismus

bekannte er sich zu einer Philosophie
der Macht und des Herrenmenschen. Statt

wie Schopenhauer oder Spitteier über „Die
Pest des Daseins" nachzudenken, überwand

er den Intellektualismus, dessen Unruhe und

Traurigkeit, indem er sich in jubelndem
Vitalismus zum lachenden Leben und seiner
Lust bekannte. Hochgeistig wie einer, aber in

einer Zeit lebend, die der metaphysischen
Sicherheit entbehrte und höchstens noch

Wort- und damit Lügenbrücken zu wölben
vermochte vom augenblicklichen Hier zu
dauerndem Dort, blieb ihm schliesslich nichts
mehr als sich dem zuzuwenden, was
unbestreitbar wirklich und mächtig wirkend
zugleich uns immer nahe ist: der Natur unseres
Leibes mit seiner Gesundheit, seiner Blutfülle
und seinem — Geist. Denn der Leib ist

Träger aller wirksamen Kraft:

„Den Verächtern des Leibes will ich ein Wort
sagen: ,Leib bin ich und Seele' — so redet das

Kind.
Aber der Erwachte, der Wissende sagt: ,Leib

bin ich ganz und gar und nichts ausserdem Und

Seele nst nur ein Wort tur etwas am Leibe '

Der Leib ist eine grosse Vernunft, eine Vielheit
mit einem Sinn, ein Krieg und ein Frieden, eine
Herde und ein Hirt.

Werkzeug Deines Leibes ist auch Deine kleine
Vernunft, mein Bruder, die Du „Geist" nennst, ein
kleines Spiel und Werkzeug Deiner Vernunft.

Ich gehe nicht Euren Weg, Ihr Verächter des

Leibes. Ihr seid mir keine Brucken zum Uebermen-
schen!" (Zarathustra)

Spitteier hat nicht allzu weit gewirkt, trotz
seinem Nobelpreis. Dazu war sein Gesicht zu
sehr rückwärts gewandt, sein Wille zu
einseitig auf das eigene Werk gerichtet. Tie¬

fer ist Georges Wirkung, weil er nicht allein
seine Leistung, sondern die normative
Gestalt seiner selbst in sich
suchte. Sogar wirkliche Christen, und nicht
die schlechtesten unter ihnen, hat er i n d i e
Nähe seines Bannkreises zu ziehen ge-
wusst. (In die Nähe! Wer sich ihm ganz
ergäbe, müsste auch heute seine Christlichkeit
erst untergehen lassen.) Am nachhaltigsten

und im weitesten Umkreise hat Nietzsche

ausgestrahlt, und zwar deshalb, weil er,
schillernd gefleckt und gefährlich wie ein

Panther, in einer Sprache sich gefiel, die wie
ein Rauschgift wirkte und deswegen auch

weitaus am leichtesten missverstanden werden

konnte.

In der Tat haben gerade die Nietzsche

am leidenschaftlichsten bejaht, welche dazu

am wenigsten Recht gehabt hätten, die,
denen seine Philosophie, wie sie meinten, einer.

Freibrief gab, ihren Lüsten das Polster zu

unterlegen und sich ihrer ethischen und

weltanschaulichen Zynismen gewitterlich zu

entladen.

George selbst hat das zugegeben, und

sein Zorn streicht wie mit feurigen Ruten

über

„das Getier, das ihn mit Lob befleck),
und sich im Moderdunste weiter mästet,
der ihn erwürgen halt".

Immer mehr ist Nietzsche in der Folge in

die Hände derer geraten, die keinerlei Leiden

mehr aus ihrer materialistischen

Weltanschauung davon getragen haben. Denn

die Menschen, die gegen den Ausgang des

19. Jahrhunderts geboren worden sind,
unterscheiden sich von der vorangehenden
Generation durch die naive Selbstverständlichkeit,

mit der sie hineingewachsen sind in den

Materialismus, den historischen des Karl

Marx, der sich meist auch als psychologischen
Materialismus darstellte. Dazu kommt, dass

ihrer viele während der Kriegszeit, da ihre
Väter im Felde standen und auch noch lange
nach dem Kriege ohne Erziehung
aufgewachsen sind und deshalb auch vielfach ge-

749



nötigt waren, sich rücksichtslos durchzusetzen.

So wird denn der materialistische Mensch

vom Ende des 19. und vom Anfang des 20.
Jahrhunderts von jung auf ans Handeln
gewöhnt, und als höchst aktivistischer Typ (wie
ihn Nietzsche in dieser Einseitigkeit weder
voraussehen konnte, noch gewünscht hatte)
besass er weder Zeit noch Lust zur Diskussion.

(Ist es Zufall, dass Bücher wie Nietzsches

Zarathustra im Grunde genommen gar
keine Widerrede dulden, so gut wie auch

im Georgekreis die Diskussion als Wortgezänk

verpönt war?)

Das einzige, was man neben der Technik
heute noch kennt, ist die elementare
Natur, und als solche kommt man sich

übrigens selber vor. Der moderne Mensch,
der die Welt beherrschen wird, ist eine
persongewordene Naturkraft, jeden
Augenblick bereit, sich zu entladen, wie die mit
Elektrizität gesättigte Natur im Sommer,

wenn es Zeit wird zur Ernte.

„Es ist keine Ausflucht mehr", sagt der
Dichter Georg Friedrich Jünger, der mitten
in der entschlossensten Aktivität unserer Zeit
steht, „es ist keine Ausflucht mehr. Wir können

uns nicht wie Goethe ,im reinen Osten'
absondern. Unser wahrer Verbündeter ist

nicht die friedlich beschauliche, sondern die

vom Streit bewegte Welt. Die Elemente sind

es. Die canaille ist es".
Die Welt, ehemals ein geordneter Kosmos

(schon bei Spitteier wegen ihrer angeblichen
Zweckmässigkeit im zweiten Prometheus

zynisch verhöhnt*), erscheint immer mehr

wie ein grandioser, ansaugender Wirbel voll
äusserster Gefahren.

Aber während man früher sich über die
Gefahr der Welt beklagte, sucht man sie jetzt
nicht nur als etwas Selbstverständliches zu

ertragen, man spürt sie jetzt auf und freut
sich ihrer, denn man ist auf letztes Entweder-

Oder gestellt. Mehr als den Tod kann man

* Man erinnert sich dabei der Vorgängerschaft

von Voltaires Candide.

sich auch aus der grausigsten Gefahr nicht
holen, aber allenfalls, wer weiss welches Be-
wusstsein unerschrockenen und erprobten
Mutes. (Schon George hat es übrigens
erfühlt, „dass uns, gelöst von jedem Bann, Fern-

Dunkel locken und Fahr-Freude winkt"). Man
beachte in dem folgenden Dokument aus

dem Gedichte Friedrich Georg Jüngers das

schicksalhafte, zu allen Gefahren laut
aufrufende Daseinsgefühl:

Der Fährmann:

Fährmann, ahoi! Ahoi! Hinunter
Treibt es das Boot. Die schwarze, die Woge,
Spület Sterne herauf. Wohin denn
Auf der reissenden Fluten Gang?

Aber wer weiss es? Wandern nicht die
Wolken auch und die Winde nicht? Wandert
Wie mit Schwingen der Vögel nicht das

Leben uns fort, das flüchtige?

Orgeln des Südsturms hör' ich, höre
Schreien die Adler, höre die alten
Kronen rauschen der Nacht, und wilder
Zieht die mächtige Strömung uns.

Abwärts denn in des Uferwaldes

Nachtgesang, in Palästen des Laubes.

Abwärts schäumt der phosphorische Strom und

Schneller führt uns die Woge fort.

Lauter erschallt des Schiffers Lied mir,
Wo uns g e f a h r v o I I blühet die Ferne
Glück der Ufer, der unbefahrenen,
Wagnis. Fährmann ahoi! Ahoi!

Sind schon die ersten Gedichte Jüngers
zumeist der Rückschau auf Gefahren des

Weif krieges gewidmet, so erst recht die
neuesten mit dem Titel „Der Krieg". Stahlharte,

fest entschlossene Todestrunkenheit
schwült durch die Dichtungen dieses so ganz
soldatischen Menschen, der mehr als nur
seine Verse, schönheitsempfindlich wie je
ein Dichter, an der Antike geschult hat. Von
fanatischer Liebe zu Schönheit, Naturglut,
Gefahr und Kriegerfreundschaft und von
ebensolchem Hass gegen das Christentum,
ist dieser (wohl unbewusste) Jünger Nietzsches

mit Stahlhelm, Gasmaske und
Maschinengewehr in der Esse des Weltkrieges zu
dem geschmiedet worden, was er ist.

750



Wie heisst es doch in seinem Gedicht
Der Krieg?

„Arm isf, Dante, die Hölle, von deren Qualen du

sangst,
Denn zum glühenden Stuhl schufen die Erde wir um.
Axte hör ich, christlicher Sänger, es wanket das

Kreuz schon.

Erde, dir gilt nun allein all unser Ringen und

Mühn.

Hör, wir bereiten ein Fest dir, Mutter, wir bauen

und zimmern
Ueber Leichen und Blut neue Gezelte dir auf.

Wie weit die Entschlossenheit Jüngers

reicht, die Welt den Elementen zuzuführen,

wenn es sein muss: dem uranfänglich
chaotischen Stoff, zeigen die Schlussverse des

selben Gedichtes, wo der Zorn über Italien,
das im Weltkrieg nicht an Deutschlands

Seite gestanden hat, Worte der Vernichtung
findet:

«Wehe dir, Roma, der Tag kommt, der Tag, der die
alternde Tücke

Bricht mit zornigem Arm, wehe, du sinkst in den

Staub.

Feuer bringt dir der Adler, deine alten Paläste

Lodern im nächtlichen Brand rot wie die Fackeln

empor.
Sinkt, Vatikan, Quirinal, o stürzt ihr Säulen und

Bogen
Alter Triumphe Mal, sinkt in den rauchenden Schutt!»

* * *

In der Zukunft wird heraufsteigen, was
kommen muss, vorbereitet durch Schuld und
Schicksal der Toten und der noch Lebenden.
Kein Arm wird aus der Wolke langen und
strafen. Die grossenteils zur Naturkraft
gewordene Menschheit hat sich die Mittel
selbst geschaffen, mit denen sie sich von der
Erde vertilgen kann, wenn das Mass voll ist.

Die Schuld ist auch hier, wie überall, nicht

einseitig verteilt. Auch die, welche sich

Christen genannt haben oder nennen, ohne
es zu sein, tragen ihren Anteil. Und wer
unter den wirklichen Christen wollte, wenn
er die Dinge sub specie aeterni betrachtet,

wagen, sich selbst mit der Heuchlergebärde
des Pilatus vor die gewaltigen Dinge der

Gegenwart zu stellen? Die, auf welche wir
häufig nur zu bereitwillig als die Schuldigen
weisen, haben vielfach weniger persönliche
Schuld, als wir annehmen. Manche von
denen, die im Laufe vieler Jahrzehnte gegen
das Christentum angerannt sind, haben es

nur deswegen getan, weil Scheinchristen

ihnen ein unwürdiges und entstelltes Bild

dessen überliefert haben, was christlich und

im besondern katholisch ist. Wäre das

Christentum so gewesen, wie manche seiner

Gegner es sahen, und vielleicht aus Schuld

vieler Christen sehen mussten, es wäre
tatsächlich der Bekämpfung wert gewesen.

Wie immer die äussern Schicksale sein

werden, die aus Gedanke und Gesinnung
zuletzt sichtbar, hörbar und greifbar uns

entgegensehen oder -starren: Wir werden
sie tragen müssen. Sollte es zu neuen kriegerischen

Zusammenstössen kommen, werden
wahrscheinlich von der zersetzenden
Philosophie des jüngern Abendlandes nicht mehr

berührte, sondern schlechthin handelnde
Menschen auf der Grundlage einer gesunden

Physis — genau wie damals in der
ausgehenden Antike, was ewig tragbar ist —
ein gelebtes, auch unter ihnen in Resten noch

glühendes Christentum — über ihre eigene
Ungeistigkeit hinweg in Zeiten hinüber
retten, welche es verdienen, in ganzer Breite

und von Grund auf wieder christianisiert

zu werden.
Luzern. Konrad Steifen.

Bausteine zur Charakterbildung1
Die zweite Stimme.
So, das war nun heute unser erster

Versuch, zweistimmig zu singen. Es isf nicht so

leicht, nicht wahr? Worin liegt eigentlich

* Siehe Nr. 12.

das Schwere dabei? — Dass man nicht in

die Stimme des andern verfällt. Es ist ein

beständiger Kampf zwischen der ersten und

zweiten Stimme, wer die grössere Festigkeit

hat, oder wer sich vom andern heraus-

751


	Zur Krisis der Weltanschauung in der neuern deutschen Literatur [Fortsetzung]

