
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 15

Artikel: Des Erasmus Anfang [Fortsetzung]

Autor: Kuckhoff, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mittelschule
Des Erasmus Anfang*

Die eigentliche Waffenrüstung für den
wahrhaft christlichen Menschen ist nach

Erasmus die Heilige Schrift. Doch muss man
für alle Fälle, wenn man die schwere Waffe
nicht tragen kann, eine kleine Handwaffe,
einen Dolch zur Hand haben. Des Erasmus

Handbuch sollte ein solcher Dolch für den
Weltmann sein. Daher der Name Enchiridion
militis Christiani. Es will dem gebildeten Laien

ein Urteil in Sachen der kirchlichen
Zustände ermöglichen und ihn zur Erkenntnis

des Wesens der christlichen Religionsübung

und zu einer dem erhöhten Wissen

entsprechenden Lebenshaltung führen.
Das Buch war wohl geeignet, eine

Aussprache darüber zu eröffnen, wie die Kirche

unter der Herrschaft eines neuen, des
humanistischen Bildungsideals ihre Sendung
erfüllen könne. Inhalt und Form sind geeignet,

den immer wiederholten Vorwurf

gegen den grossen Humanisten zu entkräften,
dass er sich in seiner Stellungnahme zur
Kirche durch seinen Hass gegen das Mönchswesen

habe bestimmen lassen, der ihm von
seiner Klosterzeit her geblieben sei. Es findet

sich wirklich keine Spur von Abneigung

gegen den geistlichen Stand als solchen.
Es wiederholt sich in der Geschichte der
Kirche ja oft der Fall, dass Ordensleute ihre

Gemeinschaft verlassen und dann ihren
Schritt durch heftige literarische Angriffe
gegen die ihnen verhasst gewordene Institution

zu rechtfertigen suchen. Der Erfolg ist

im allgemeinen immer der gleiche: Der

Gebildete erkennt die Voreingenommenheit,

und nur die kirchenfeindliche Masse

bekommt für einige Zeit Stoff zu billiger
Unterhaltung. Erasmus war in Frieden und

erst allmählich aus dem Orden geschieden.

* Sietie Nr. 13.

Man merkt an seiner Schreibart, welche
Erfahrungen er gemacht hat; er lässt

durchblicken, dass er ohne Beruf in jugendlicher
Uebereilung das Ordensgewand genommen
hat. Aber von gehässigen Angriffen auf das

Ordenswesen hat er sich ferngehalten.

„Es gibt Leute im Kloster," sagt Erasmus

(95), „die aus materiellen Interessen oder aus

übermässigem Eifer, aber ohne rechte
Einsicht überall Umschau halten; und wenn sie

dann einen Menschen finden, der den Weg
des Lasters verlässt und den Weg der Tugend
gehen möchte, dann versuchen sie ihn mit

ganz ungehörigen Mahnungen, Drohungen
und Schmeicheleien für das Kloster zu

gewinnen, als wenn es ohne die Kutte kein
Christentum gäbe. Und wenn sie dann mit
richtigen Skrupeln wie mit einem Dorngestrüpp

ihrem Opfer das Herz betört haben,
dann binden sie es an die Beobachtung
minderwertiger Gebräuche, stürzen den

Armen in eine Art Judaismus, lehren ihn

Glaubensangst, aber nicht Liebe. Das Mönch-
tum aber ist nicht Frömmigkeit, sondern ein
Stand, je nach der körperlichen und geistigen

Veranlagung für den einen nützlich, für
den andern schädlich. Ich rate nicht davon
ab, so wenig ich dazu rate." Gegen diese

Stellungnahme ist nichts einzuwenden. Sie
charakterisiert sehr gut die unglückliche
Manier, fromm und geistlich gleichzusetzen.
Die Folge davon ist dann die Minderbewertung

des Laienstandes, unter der auch wir
heute noch leiden.

Waffen des christlichen Streiters sind Gebet

und Wissen. „Das Gebet des reinen

Herzens leitet das menschliche Strebevermögen

zum Himmel, in eine Burg, die für Feinde

unzugänglich ist; das Wissen stärkf den

Intellekt mit heilsamen Anschauungen. Das

733



Gebet setzt sich durch bei Gott, das Wissen

sagt, worum man bitten soll." Man
erkennt hier die sapiens pietas der
Humanisten, die zum obersten Grundsatz der

Erziehung für Jahrhunderte geworden ist.

Aber — und da hebt die Kritik an — es

gibt Leute, die nur die „Zahl der gemurmelten

Psalmen achten und die betendes
Geschwätz für eine Tugend halten. Das ist

vor allem der Fehler derjenigen, die in der
Wissenschaft Kinder sind". „Das Studium
der Heiligen Schrift gibt den rechten Weg
zur Frömmigkeit. Dieses Wissen ist wie das

Manna, das vom Himmel herabregnete. In

der Form ist das Wort Gottes einfältig und

rauh, wie jenes Manna, birgt aber innere

Süssigkeit. Keine Arbeit ist zu viel, die
sich müht, den Sinn der Schrift zu deuten.
Da ist kein Strichlein, das nicht der Erklärung,

nicht der Bewunderung wert wäre
und des staunenden Ausrufes: Was ist das?

(Manna). Tag und Nacht müsste man die
Schrift studieren".

Wie alle christlichen Humanisten stellt
Erasmus die Heilige Schrift über das

Bildungsgut des klassischen Altertums. Die
Klassiker sind gut für die Jugend, damit sie
sich daran bilde. Aber man darf dabei nicht

stehen bleiben. Mit dem Schriftgut der Heiden

könnte man sonst leicht heidnische Sitten

übernehmen. Anderseits ist bei den
Alten viel Gutes zu finden. Auch ist das
Studium der Klassiker, die Kenntnis ihrer Sprachen

Voraussetzung für ein fruchtbringendes
Schriftstudium.

Aber nicht nur sein Humanismus, sondern

vor allem die Art seiner Bibelerklärung
brachte Erasmus in Gegensatz zu den Theologen

der alten Schule. Hier haben seine

Gegner ihn mit Erfolg bekämpft. Es wäre
freilich zu untersuchen, wie weit moderne

Bibelexegeten die Bedenken ihrer Vorgänger

aus dem 16. und 17. Jahrhundert noch

teilen. Erasmus wollte die Erklärung der
Schrift nach ihrem Geist. Dass die Frömmigkeit

erstarrt sei, das erklärt er vor allem mit

734

dem Kleben am Buchstaben und an der Form.

Der Humanist redete der allegorischen
Erklärung das Wort und setzte sich damit in

schärfsten Widerspruch zur unkritischen
Betrachtungsweise des Mittelalters.

Er beruft sich für seine Auffassung immer
wieder auf Paulus, der fast in jedem Briefe

betone, dass man dem Fleisch, d. h. der
Form nicht trauen dürfe. Aber auch Christus

lehrt so, wenn er wiederholt den
Gesetzesformalismus der Juden verurteilt. Dabei
zitiert Erasmus den Ausspruch Christi gegenüber

der Samariterin: Es kommt die Stunde,
da du weder auf dem Berge noch in
Jerusalem den Vater anbetest. Es kommt die
Stunde, und sie ist schon da, wo die wahren
Verehrer den Vater im Geist und in der
Wahrheit anbeten werden (Joh. 4, 21-23).

Das Gebot, Gott im Geiste anzubeten,
wendet Erasmus sodann vor allem auch

gegenüber der nicht nur von ihm am Ende des

Mittelalters beklagten Werkheiligkeit und

Werkgerechtigkeit der Christen an. Das war
gefährlicher Boden, auf dem einer bei etwas

unvorsichtigem Ausschreiten leicht zu Fall

kommen konnte. Es wurden die ureigensten
Interessen der um der Verdienste willen
dienenden Masse der Gläubigen berührt
und nicht weniger empfindliche Stellen der
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
Verfassung des Mönchtums und Priestertums.
Und Erasmus hat hier heftigen Anstoss

erregt, so dass wir wohl sagen können: Zu

seiner Verurteilung haben nicht seine

angeblichen oder tatsächlichen dogmatischen
Irrtümer geführt, sondern sein Vorgehen
gegen die religiösen Missbräuche, die sich als

eine Verhaftung im Zeitlichen umschreiben
lassen.

Erasmus hat nie und nirgendwo die
Verdienstlichkeit der guten Werke geleugnet,
und es ist nicht wahr, dass er hier Luther die

Wege bereitet hat. Im Enchiridion äussert

er sich so: „Wenn die Knie wanken und die
Glieder sich nur noch mühsam hinschleppen,

dann erkennt man, dass der Körper



sich nicht wohl befindet. Warum schliesst

man nicht auch auf eine Krankheit der Seele,

wenn man zu schlaff ist für gute Werke?" (4).

„Ohne fromme Werke ist einer vielleicht
nicht fromm; aber nicht jene Werke machen

einen fromm. Sie führen hin zur Frömmigkeit,

wenn man sie in diesem Sinne nützt.
Wenn man aber aus ihnen Nutzen zu ziehen
sucht, dann tilgen sie die ganze Frömmigkeit

auf einmal aus" (52).

Was also wird der Christ tun? Verachtet

er die schönen Ueberlieferungen der Vorfahren?

Verurteilt er fromme Gewohnheiten?
Wenn er schwach ist, wird er sie als notwendig

beobachten; ist er aber stark und
vollkommen, dann wird er sie umso mehr

beobachten, um nicht Aergernis bei schwachen

Brüdern zu erregen. Erasmus verurteilt
nicht das Augenfällige des Kultus, aber er
erinnert daran, dass Gott sich nur durch
unsichtbare Frömmigkeit versöhnen lässt.

Christen sollten wissen, was schon den Heiden

bekannt war, dass Gott ein Geist ist und

mit reinem Herzen verehrt werden muss.

Von hier aus wendet sich nun der Humanist

gegen die verwerflichen, von der ehrw.

Geistlichkeit aber vielfach geförderten
religiösen Gebräuche. „Du hältst eine
angezündete Kerze für ein Opfer. David aber

sagt: Ein Opfer ist bei Gott ein zerknirschter

Geist." (Ps. 50, 19.) Nicht für die Augen
der Menschen, sondern für Gott sind unsere

Werke bestimmt. Wenn du dich in die
Mönchskutte einhüllst, warum trägt dann

deine Seele das Kleid der Welt? Wenn sich

der äussere Mensch in ein weisses Gewand

hüllt, dann soll auch des inneren Menschen

Kleid weiss sein, wie der Schnee. Du übst

Stillschweigen; sieh zu, dass dein Geist stili

ist. In der Kirche beugst du dein Knie; das

bedeutet nichts, wenn du im Tempel deines

Herzens aufrecht vor Gott stehst. Du

verehrst das Holz des Kreuzes; besser wäre,

wenn du dem Geheimnis des Kreuzes folgtest.

Du fastest und enthältst dich einzelner

Speisen, dabei aber enthältst du dich nicht

schmutziger Reden, die dein und des Nächsten

Gewissen beflecken. Dem Körper wird
Speise entzogen, die Seele aber würgt
in sich Schweinetreber hinein. Aeusserlich
feierst du Sonntag, im Herzen aber hallt es

wider von dem Lärmen aller Laster. Du

betest Psalmen; höre lieber, was deine
Seele sagt. Körperlich bist du in einer kleinen

Zelle, deine Gedanken aber schweifen

über die ganze Welt. Wenn du einem Priester,

der ein Mensch ist, deine Sünden

bekennst, dann denke daran, dass du dich

auch vor Gott anklagst. Vor ihm dich anklagen,

heisst die Sünde innerlich hassen. Du

bist auf falschem Wege, wenn du glaubst,
dass du mit ein wenig Wachs oder mit einer

Wallfahrt deine Schuld sühnen kannst." Man

kann nicht behaupten, dass in einer derartigen

Sprache das Mass überschritten wird.
Erasmus verurteilte die irdische Zwecksetzung

der religiösen Uebungen. Wer für

seine Familie schafft und arbeitet, um in ihr

Christus zu dienen, der handelt richtig.
Wenn einer fastet, um sein Vermögen zu

schonen, oder um für fromm gehalten zu
werden, um der Gesundheit willen, um
genussfähig zu bleiben, dann handelt er lasterhaft.

Wenn einer der Gesundheit dient, um
sein Studium zu fördern und dadurch eine
kirchliche Pfründe zu bekommen, die ihm

den Lebensunterhalt sichert, dann handelt

er nicht christlich. Dient aber einer seiner
Gesundheit, um das Studium der Heiligen
Schriften zu betreiben und rechter Aszese zu
leben, dann handelt er richtig.

Das muss auch auf die Heiligenverehrung
angewandt werden. Viele verfolgen damit

ganz irdische Zwecke. Da grüsst einer jeden
Tag das Bild des Christopherus, damit er
nicht eines bösen Todes sterbe. Ein anderer

verehrt das Rochusbild, damit er ihm die
Pest vom Halse halte. Man murmelt
bestimmte Gebetlein zur hl. Barbara oder zum
hl. Georg, um nicht dem Feind in die Hände

zu fallen. Gegen den Aussatz hilft St. Job.
Andere versprechen einen Teil ihrer Ge-

735



Schäftsgewinne den Armen, wenn ihre Ware

vor Schiffbruch bewahrt wird. Wenn diese

Art von Frömmigkeit lediglich auf materiellen

Nutzen abgestellt ist, dann unterscheidet
sie sich nicht von dem Aberglauben der
Heiden, die dem Herkules den Zehnten
gelobten, dem Aeskulap einen Hahn oder dem

Neptun für glückliche Seefahrt einen Stier.

Weil vielfach Insassen der Klösfer und

Nutzniesser an Kirchen aus dieser Art der
Frömmigkeit Vorteil zogen, darum musste

Erasmus mit scharfem Widerspruch von dieser

Seite rechnen. Darum betonte er, dass

er nicht so sehr den Aberglauben der
Einfältigen verurteile, als vielmehr das

Geschäft, das damit gemacht wird und dass

man derartige Uebungen für höchste

Frömmigkeit ausgebe. Die Leute mögen immerhin

die Heiligen um Gesundheit bitten, aber,

sie sollen sie Christus weihen. Besser aber
beteten sie um Kraft gegen das Laster und

um Mehrung der Tugenden.

Der Geist ist es, der Leben schafft; das

Fleisch hilft dazu nichts (Jo. 6, 64). Von
diesem Satze geht Erasmus immer wieder
aus. Das Wort von der Wertlosigkeit der
Form hat Christus zu den Aposteln gesprochen,

als er ihnen das Geheimnis seines

Fleisches und Blutes offenbarte; die scheint

es nichts anzugehen, die Evangelium und

Kreuz um den Hals hängen und das für
richtige Religion halten. Man hat oft
tadelnd von Erasmus gesagt, er habe selbst

nur ganz selten im Leben die Messe
gelesen. Dabei bedenkt man aber nicht, dass

das kaum einen Vorwurf bedeutet für eine

Zeit, wo sehr viele Priester, auch solche in

bedeutsamen kirchlichen Stellungen,
überhaupt nie die Messe lasen, in der die Messe

regelmässig nur von den Weltpriestem
gelesen wurde, die dazu durch Amt oder
Pfründe gehalten waren. Erasmus sagte

von Priestern, die täglich die Messe lasen,

und zwar nur um der damit verbundenen
Einkünfte willen, die sich aber im übrigen
nicht um Wohl und Wehe des Nächsten

kümmerten, dass sie noch ganz in der Form

des Sakramentes stecken geblieben seien,

Erasmus tadelte es scharf, dass viele
Menschen die gehörten Messen zählen und
dass sie darin eine Vollkommenheit suchen,

Wenn sie dann aus der Kirche kommen,
leben sie doch wie bisher. Sie sollen in die
Messe gehen, sollen sich aber dabei nicht
bewundern lassen. Was in der Messe vor
sich geht, soll im Gläubigen dargestellt
werden, der Tod des Hauptes. Wenn einer

von Zorn, Ehrsucht, sinnlicher Lust und Neid
erfüllt ist, dann ist er auch am Altar weit fort
vom Heiligen. Wer nur äusserlich von der
Form der Sakramente und Sakramentalien

bewegt wird, der ist nur dem Schein nach

ein Christ, in Wirklichkeit ist er heidnischer
als ein Heide.

Der wahre Kult der Heiligen besteht in

der Nachahmung ihrer Tugenden. Das ist

ihnen lieber, als wenn man ihnen hundert
Kerzen anzündet. Sich in der Kutte des hl.

Franz begraben zu lassen, nützt gar nichts,

wenn man ihm im Leben nicht gefolgt ist.

Es bedeutet gar wenig, des hl. Paulus
Gebeine in Reliquiaren zu verehren, wenn
man seine Seele, die aus seinen Briefen

spricht, nicht kennt. Wunderzeichen sind
für die, denen sie gegeben wurden; wir
anderen sollen die heiligen Bücher lesen und

glauben, dass Gott alles kann.

Das Geheimnis des Kreuzes im Herzen
macht die Verehrung einer Kreuzpartikei
überflüssig. Die Fortführung dieser
Gedanken steigert sich zu dramatischer Höhe:
Was nützte es den Juden, dass Christus unter

ihnen war, dass sie seine Worte hörfen?

Wer hätte glücklicher sein müssen als

Judas, der den göttlichen Mund küsste?

Solange die Apostel mit Jesus zusammen
waren, da waren sie schwach, hatten nur
irdische Weisheit. Nach allen den Wundern,
trotz seiner durch Jahre vorgetragenen
Lehre, trotz der Auferstehung musste Jesus

vor seiner Himmelfahrt die Apostel ob ihres

Unglaubens schelten.

736



Erasmus wussfe genau, dass der Formalismus

und die Werkheiligkeit eine Krankheit
des Christentums seiner Zeit war. „Sie ist,

sagte er (46), um so verderblicher, je
ähnlicher sie äusserlich der Frömmigkeit ist, Es

gibt keinen gefährlicheren Fehler, als die

Tugend zu imitieren, und wenn derartige
Dinge getadelt werden, glaubt das unwissende

Volk, die Religion werde getadelt."
Das Kleben am Aeusserlichen, den Judaismus,

fand Erasmus aber auch bei den
Gebildeten, und da sah er seine Hauptgegner
in den dem Volke nach dem Munde redenden

Predigern.

Die geistige Verfassung der Religiösen

war nach Erasmus diese: „Gross ist der

Aberglaube; minderwertige Zeremonien
werden beobachtet, die von Menschen
erfunden sind. Mit grosser Gehässigkeit
wird dann die Beobachtung allgemein
verlangt, man vertraut unbedingt auf ihre
Wirksamkeit, und spricht abfällig von denen, die
die Beobachtung ablehnen. Damit glauben
sie sich den Himmel zu verdienen, und

wenn sie sich einmal verrannt haben, glauben

sie Paulusse und Antoniusse zu sein

und beginnen mit hochgezogenen Augenbrauen

anderer Leute Leben zu zensieren.

Und wenn sie dann alt geworden sind,
leben sie ohne Geist in betrüblichen Fehlern,
in der Gemeinschaft grämlich und fast sich

selbst zu viel, kalt in der Liebe, hitzig im

Zorn, hartnäckig im Hass, mit giftiger
Zunge, unübertrefflich im Anstiften von
Zank, für die minderwertigste Sache zu

stieifen bereit, soweit von der Vollendung
in Christus, dass ihnen sogar die allgemeinen

Tugenden fehlen, die die Heiden
auszeichnen. So werden diese Leute Sklaven

der Form und aus Christen Juden."
Damit sind aber nicht die schlechten

Priester und Mönche gemeint, auf die alle

Welt mit Verachtung schaute, sondern die,
die vom Volke ob ihrer Frömmigkeit
bewundert wurden. Aber gerade die strengsten

Mönche sehen das Wesen der Reli¬

gion in den Uebungen. Ihr geistiges
Leben leidet darunter, es macht sie unruhig
da, wo sie ruhig sein sollten, gibt ihnen
aber Sorglosigkeit, wo die höchste Gefahr
ist. So bleiben Christen in ständiger Kindheit

stecken, Wesentliches wird erdrückt
vom Unwesentlichen, sie stehen ais

Unmündige stets unfer der Leitung von
Schulmeistern, kommen nicht zur Freiheit und
Fülle der Liebe.

Der Humanist macht sich gern das Wort
des Horaz von der Verachtung des Pöbels

zu eigen. Es klingt freilich sehr wenig
liebevoll, wie er in dieser Gesinnung über
das christliche Volk urteilt. Was er über

seine geistige Verfassung sagt, ist furchtbar

ernst und, wie wir aus anderen Quellen
wissen, kaum übertrieben: Die Masse des

Christenvolkes ist über alles verderbt. Nicht
einmal unter den Heiden findet man

verkehrtere Anschauungen über Sittlichkeit,

Mögen sie immerhin ihren Glauben haben,

sc ist er doch ohne die ihm entsprechenden

Sitten nur ein Grund zur Mehrung der
Verdammnis. Erasmus vergleicht das
heidnische Altertum mit seiner Zeit und

behauptet, dass Redlichkeit nie mehr miss-

achfet, Reichtum nie mehr begehrt wurde.
Unzucht und Ehebruch waren nie mehr
verbreitet und blieben in diesem Umfange
straflos. Besonders gross ist auch das

Aergernis an den Fürstenhöfen. (58.)

Viele Beispiele für die Unbestechlichkeit
der Amtsführung weiss der Humanist aus dem
klassischen Altertum anzuführen. „Solche

Gesinnung wird einer an den Höfen, in der

Kirchenverwaltung, auch in den Klöstern

nicht leicht finden. Oder wenn es einmal

einen Mann von unbestechlicher Treue gibt,
dann wird man gar bald mit den Fingern
auf ihn weisen und ihn auslachen." So

gehen Christen mit Christi Lehre um. Nichts

gilt als beschämender im Volke, als in

Wahrheit aus ganzem Herzen Christ zu

sein. (59.)

737



Schliesslich steigert sich die Kritik der
Zeit zu folgender Klage: Christus ist in der
Welt in Verruf geraten; es gilt für schön
und königlich, mit ihm nichts gemein zu
haben. Um so mehr ist einer verachtet, je
enger er mit ihm verbunden ist. So kann

man tagtäglich hören, wie uns die Worte
Kleriker, Priester, Mönch als Schimpfworte
ins Gesicht geschleudert werden. Und das
in keiner anderen Gesinnung und in keinem
anderen Ton, als wenn man einen unzüchtig
oder einen Gotteslästerer schmäht. Es ist

verwunderlich, dass nicht auch der Name
Christ noch als Schimpfwort gilt. Wenn
noch ein schlechter Kleriker, ein unwürdiger
Priester, ein religionsloser Mönch so
genannt würde, das wäre zu ertragen. Denn
dann tadelte man menschliche Unsitte,
verachtete aber nicht einen frommen Stand.
Aber Leute, die sich selbst grösster
Verbrechen rühmten, die haben einem andern
gegenüber keine grössere Verachtung, kei¬

nen grösseren Vorwurf und Schandnamen
als Mönch und Priester.

Es ist in all dem das gleiche Spiel, das

sich in der Geschichte der Kirche stets
wiederholt. Das Beharren im Besitz der
Vergangenheit, das befriedigte Geniessen der
Gnadenschätze einer materiell und rechtlich

gesicherten Heilsanstalt nimmt dem
Kirchenvolk gar leicht den Mut und die
Fähigkeit, die Gegenwart zu gestalten. Und
doch ist das Reich Gottes nicht Vergangenheit

und Besitz, sondern es verlangt, dass

wir es immer wieder an uns reissen, damit
es stets werde. Der Gegensatz zwischen
den Vertretern des geschichtlich Gewordenen

und einem Erasmus ist kein anderer als
des kleinmütigen Beharrens in einer
gesicherten kirchlichen Organisation gegen
die zuversichtliche Hoffnung auf ein Wirken
des Heiligen Geistes auch in den Kräften
einer ganz neuen Zeit.

Köln-Riehl. Josef Kuckhoff.

Umschau

Katholischer Lehrerverein der Schweiz
Aus dem Tätigkeitsbericht des Vereinsjahres
1935/36.

Zum ersten Mal hat der neue Präsident über
die Tätigkeit unseres Vereins zu berichten und

es kann nicht geschehen, ohne des grossen
Verlustes zu gedenken, den unsere Organisation
durch den Rücktritt des langjährigen, gewandten

und verdienten Zentralpräsidenten, Herrn

Kantonalschulinspektor Walter Maurer in Luzern,
erlitten hat. Herr Maurer hat in mühevoller, fast

zwanzigjähriger zielbewusster Arbeit unsern
Verein zu dem gemacht, was er heute ist. Er

ist der Schöpfer des Katholischen Lehrer Vereins

der Schweiz durch die Statuten vom 9.

Oktober 1919, wodurch der „Verein katholischer

Lehrer und Schulmänner der Schweiz"
umbenannt und neu belebt wurde. Seither hat

er die Standesinteressen der katholischen
Lehrerschaft der Schweiz erfolgreich vertreten und

gefördert. Wir kath. Lehrer sind ihm dafür dankbar

und versprechen ihm, in diesem Sinne im

Katholischen Lehrerverein der Schweiz weiter-
zuwirken. Es ist für uns eine Milderung des
Verlustes, dass Herr Maurer im leitenden Ausschuss

weiferwirkt und unsern Verein in wichtigen
Organisationen und Kommissionen weiterverfritt.
(S. Nr. 21 der „Schweizer Schule", Jahrg. 1935!)

Das Zentralkomitee besammelte sich am 4.
Juni in Zürich, worüber in Nr. 14 unseres
Vereinsorgans berichtet ist. Die Behandlung der
ordentlichen und unvorhergesehenen Vereinsgeschäfte

erforderte fünf Sitzungen des leitenden
Ausschusses, worüber in Nr. 21, Jahrgang 1935,
Nr. 7 und 14, Jahrgang 1936 der „Schweizer
Schule" Bericht erstattet ist, worauf — um
Wiederholungen zu vermeiden — verwiesen wird.

Unser Vereinsorgan, die „Schweizer Schule",
wird dank der unermüdlichen Tätigkeif unseres

738


	Des Erasmus Anfang [Fortsetzung]

