
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 15

Artikel: Zur Krisis der Weltanschauung in der neuern deutschen Literatur

Autor: Steffen, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wissenschaftliche und musische

Begabungen unter den Lehrern der Volks- und

der Mittelschule finden gerade in den Ferien
die Zeit zu solchem Schaffen, wenn sie nicht

zum vornherein karg und kurzsichtig
bemessen ist. Dadurch leisten sie wiederum
der Allgemeinheit einen Dienst und ehren

die Anstalt der Gemeinde, an der sie
wirken. Umgekehrt ehren die Gönner solcher

Gelegenheiten auch sich selber, solange es

Völker und Zeiten geben wird, für welche
die Einzeltaten des Kulturlebens noch etwas
bedeuten.

Diese Hinweise geschehen auch ganz im

Sinne der bekümmerten Anläufe der letzten

Jahre, dem bedrohten Geiste und seinen
Sachwaltern mehr Schutz und Ansehen zu

verschaffen, zum Wohle des Volkes und der

Heimat selber.

Im steten Widerstreit zwischen beengenden

Amtspflichten und einer innern Berufung

steckt sonst mancher das Lehramt auf
und macht sich „frei". Nur zu oft versagt
ihm auch der neue Zustand die Sammlung
und Ruhe für das Schaffen, nach der er
bislang vergeblich gedürstet hatte: jetzt von
anderer Seite her durch die wirtschaftlichen

Sorgen und Hemmungen. In vielen Fällen

gehen dem Lehrstande Vertreter verloren,
welche durch ihre plastischen Begabungen
für ihn wie geschaffen waren.

Man wird für Gelegenheiten der an sich

mit Recht zugemuteten Weiterbildung durch
Kurse und Tagungen oder ähnlichem oder
für die Vollendung von Werken auch nicht

auf den Urlaub verweisen, den jemand
nachsuchen könne. Der Urlaub soll eine
Ausnahme bleiben und wird darum auch nicht

beliebig gewährt. Urlaube wecken in den

andern, die weder Mut noch Anlass zum
Gesuch oder keine Bewilligung gefunden
hatten, leicht das verständliche Gefühl der

Zurücksetzung und auch dasjenige des Neides;

gerade gewissenhafte Lehrpersonen
scheuen sich aus einem bestimmten Feingefühl,

Urlaub zu verlangen.
*

Wir zeigten, dass die heutige Ferienordnung

grossenteils noch auf überlebte
Verhältnisse, alte Gebräuche und veraltete
Gesetze zurückgreift. Eine vorwiegende Rücksicht

auf ländliche Bevölkerung und bäuerliche

Arbeit rechtfertigt sich nicht mehr. Ihr

kann gleichwohl Sorgfalt bewahrt werden.
Die veränderten Lebens- und
Arbeitsbedingungen erfordern jedoch eine vielseitigere,

dadurch gewiss nicht so einfache

gleichmässige Anpassung. Diese kann
bereits einem Teil der Schäden vorbeugen,
die unzweckmässig verteilte und müssige
Ferien begünstigen und wird durch eine
bewusstere Ferienpädagogik auch ihre

geistig-sittlichen Segnungen entfalten.

In einem besondern Teil wollen wir die

praktischen Folgerungen zusammenfassen,

welche sich aus dem behandelten
Thema ergeben und besonders auch die

gangbaren Wege einer umsichtigen
Ferienordnung und Ferienpädagogik zu betreten
versuchen. Ibis.

Zur Krisis der Weltanschauung in der neuern
deutschen Literatur

Die Geschichte des abendländischen Geistes

seit dem frühen Mittelalter bis heute ist

gekennzeichnet durch die

Interessenverschiebung von Gott über
den Menschen auf die stoffliche

Welt.

Ordnungschaffend im Denken, Empfinden
und Tun des mittelalterlichen Menschen ist

der Glaube an das Uebersinnliche, die Be-

zogenheit auf das höchste Sein, Gott. Von
solchem Glauben aus richtet der Mensch
des Mittelalters: die Welt, das Geschehen

705



der Geschichte und vor allem sich selbst
als einzelnen. Ist er auch nicht weniger
leidenschaftlich, nicht fehlerfreier als der
Mensch der Neuzeit, erkennt und
anerkennt er doch eine Schuld und ist bereit, sie

zu büssen. Er steht im Kampf und wahrt
sich im Ringen zwischen Gott und Satan

seinen Willen zur Gottähnlichkeit.
* * *

Der Mensch der Neuzeit nach* der
Reformation (denn diese selbst ist noch

immer rückgebunden an das Göttliche und

erkennt den einen Richtungspunkt im
Drüben) entscheidet sich nicht mehr für Gott
oder Satan, sondern ist entschlossen der

Welt zugewandt und baut von hier aus die
alte christliche Weltanschauung um.

An die Stelle des mittelalterlichen Glaubens

setzt der Mensch der Aufklärung das

Wissen, an die des Jenseits das Hier, an den
Platz göttlicher Gesetzgebung die menschliche,

an den Punkt einer Entscheidung im

Metaphysischen die Toleranz, d. h. die

Flucht vor der Entscheidung, für den
Glauben des Christen an die persönliche
Unsterblichkeit den Traum vom ewigen
irdischen Fortschritt der Menschheit als

Gattung.

Piatons Satz aus den Gesetzen: „Das
Mass aller Dinge ist Gott, nicht der
Mensch", verliert seine Geltung. Vielmehr
wird seit der Renaissance der Mensch
zum Mittelpunkt der Welt.

Der Gottesbegriff verwandelt sich, springt
zunächst in Stücke und wird im Laufe des

19. Jahrhunderts preisgegeben. — Gott
erscheint im Pantheismus Spinozas als logische

Gesetzmässigkeit, im Deismus als ein gedanklich

notwendiger Konstruktionspunkt jenseits
der Welt, bei Rousseau als dämonisierter,
also mit Zügen des Sinnlos-Unheimlichen

vermischter Kosmos, sensualistisch getrübt
als Kraft bei Herder, als Stoff und Kraft bei

* Ursachen und Anfänge liegen natürlich weiter
zurück, im Zustand der spätmittelalterlichen Kirche,

in der Renaissance und in der Reformation selbst.

Büchner und Moleschott, als mechanisierte
Gewalt und Fatum bei Spitteier.

In der Neuzeit zerfällt allmählich auch

das Menschenbild, schon deswegen,
weil sich ihm der Mensch als seinem Idol
zuwendet. Nacheinander betet man den

verstandesstolzen, den gefühlzerwehten,
den triebhaft sinnlichen und den volunta-
ristisch brutalen Menschen an.

* * *

Die deutsche Hoch klassik (in sich den
Rationalismus des frühen 18. Jahrhunderts
verbindend mit der Gefühl- und
Empfindungsfülle des Sturms und Drangs und
zugleich nach der Klassik, vorab der Griechen,
orientiert), war als letzte Epoche der Neuzeit
imstande, ein in seiner Art grossartiges
Menschenbild zu schaffen, dem zur Vollendung
kaum mehr fehlte, als die Weihe des Christlichen.

Unsere Klassik, im besondern Herder,
hat den Begriff der Humanität, wenn nicht
geschaffen, so doch mit einem neuen, für
den Ausgang des 18. Jahrhunderts
kennzeichnenden Gehalt erfüllt. Das Bildungsideal

des umfassenden Menschen („und
was der ganzen Menschheit zugeteilt ist,
will ich in meinem Innern selbst geniessen",
Faust) ist ausgerichtet nach der grossen
Persönlichkeit, besonders der Antike.

(„Wenn ich in meinem Plutarch lese von den

grossen Menschen, ekelt mir vor unserem
tintenklecksenden Säkulum", Schiller). Dabei
ist die Menschenauffassung noch stark dä-
monisiert (Goethes Faust, Cäsar, Mahomet,
Prometheus, Schillers Karl Moor und in starken

Resten noch Wallenstein). Die Hochklassik

ästhetisiert und ethisiert den für sie

richtunggebenden Menschen (der Oheim,
die schöne Seele, Natalie in Wilhelm Meisters

Lehrjahren) und unterstellt ihn schon

jetzt der dreifachen Ehrfurcht vor dem, was
unter uns ist, vor dem was uns gleich ist,
und vor dem, was über uns ist.

Die Klassik ist demnach religiös, aber sie

ist nicht christlich. Das Christentum ist ihr

706



zwar die höchste Form des Religiösen, aber
doch nur eine unter andern. Sie verehrt
Christus, anerkennt ihn aber nicht als Gott
und darum auch nicht als Erlöser. Nicht dass

man, wie die Späteren, eine Schuld des
Menschen leugnete, aber die Erlösung geht
nicht von Gott und Kirche, sondern vom
Sündigen selbst aus, kraft der in ihm waltenden

und darum schliesslich zum Siege
gelangenden reinen Menschengesinnung.
„Alle menschlichen Gebrechen sühnt die
reine Menschlichkeit." *

Darum ist auch die Erzieherin des
Menschen in der Klassik nicht mehr wie einst
die Kirche, die den Menschen zur
Gottebenbildlichkeit durchzuformen sich

bemüht, sondern die Kunst, die an Stelle
des begnadeten, den schönen und freilich
bei Schiller später auch den energetischen
Typ heranbilden möchte.

Man hat die Erhaltung des zwar
säkularisierten, aber immerhin grossen Menschenbildes

der Hoch klassik der Macht ihrer

grossen Persönlichkeiten zu verdanken und

vor allem der Tatsache, dass diese
Persönlichkeiten Künstler waren, Gestalter, und als

solche der psychischen und konkreten
Wirklichkeit ergeben, Goethe sogar in

hervorragendem Masse.

*

Die weitere Entwicklung bis in die Mitte
des 19. Jahrhunderts hinein geht von Kant
aus, und zwar zeigt sie zwei Linienzüge,
einen irrational-gefühlsmässigen und einen
hochrationalistischen.

Kant weist den Rationalismus des frühen
18. Jahrhunderts selbst mit den verstandhaftesten

Mitteln in seine Schranken zurück.

Indem er so die Macht de ratio zeigt
(wenn sie schliesslich auch nur darin
bestände, sich selbst zu begrenzen), weckt er

* Es ist ein Erweis von Goethes Grösse, dass der

2. Teil seines Faust den Herderschen Gedanken der

„ewigen Perfektibilität der Menschennafur" autgibt
und bekennt: „Wer immer strebend sich bemüht, den

können wi r (die Kräfte des Himmels) erlösen".

in Fichte und Hegel — das ist die eine
Richtung — das ungemessene Vertrauen auf
den Geist.

Die andere, die sich die Einengung der
menschlichen Erkenntnis auf das Gebiet der

Erfahrung und der mathematischen
Wissenschaften nicht gefallen lassen will und sich

doch den Beweisen Kants nicht zu entziehen

imstande ist, verzweifelt an der
Erkenntniskraft der menschlichen Vernunft und

sucht auf gefühlhaft-mystische Weise vom
Uebersinnlichen Kunde zu erhalten.

Hierher gehören fast sämtliche Romantiker,

die Novalis, Kleist, Kerner, E. Th.

A. Hoffmann. In Kleist bewirkt die Kenntnis

der Kantischen Philosophie einen seelischen

Zusammenbruch. „Der Gedanke, dass wir
hienieden von der Wahrheit nichts, gar
nichts wissen," schreibt er an seine Schwester,

„dass das, was wir Wahrheit nennen,
nach dem Tode ganz anders heisst, dieser
Gedanke hat mich in meinem innersten

Heiligtum erschüttert. Mein einziges, mein
höchstes Ziel ist gesunken, und ich' habe

keines mehr."

Den Niederschlag dieses Erlebnisses enthält

die Familie Schroffenstein, in der nach

einer Reihe irriger Voraussetzungen, die auf
der Täuschung durch die Sinne und die
grübelnde Vernunft beruhen, Väter ihre eigenen
Kinder töten, in der Meinung, es seien die
des Gegners. Schneidende Ironie, dass ein
Blinder des Irrtums zuerst inne wird. Freilich

verfügt gerade der über Tastsinn, über

Gefühl, und dieses ist es, was den
Kleistischen Menschen fortan führt (Käthchen

von Heilbronn, Prinz vom Homburg).
Damit ist aber der irdisch-vollkommene,

ganzheitliche Mensch der Hochklassik

vereinseitigt worden, und es gilt auch vom
romantischen Menschen, was Goethe von
der Romantik als Bewegung gesagt hat:

„Das Klassische ist das Gesunde, das
Romantische das Kranke."

Freilich ist sie in Goethes Mignon und
Harfner vorgebildet, die Schar der Sensib-

707



len und Somnambulen, der Seher, Genies
und Wahnsinnigen, die durch die romantische

Literatur geistert; aber erst Kant hat

diese Gestalten zu zeitgeschichtlich
notwendigen gemacht. Sie sind Fragmente
ihrer selbst geworden, ihr Verstand —
das Genie wird mit dem Wahnsinnigen in

eins gesetzt — ist zerfallen oder doch
fortwährend bedroht, damit der entpersönlichte

Gott — das Unheimlich-Unendliche

— wie durch aufgesprengte
Türen in sie hinein stürzen kann.

*

Solcher passiven, bis zur Selbstaufgabe
gehenden Haltung der Aestheten tritt bei
den nachkantischen Philosophen eine
höchst aktivistische Einstellung entgegen.

Schon Kant hat in der Kritik der praktischen

Vernunft vom sittlichen Willen aus
die Ideen Gott, Freiheit und Unsterblichkeit
in seine Philosophie hinübergerettet. Nun

gründete Fichte, Kant subjektivierend,
seine Philosophie überhaupt auf den Willen.
Wichtiger als der Erkenntnis gegenständ

ist das erkennende und wollende
Ich. „Was für eine Philosophie man wähle,

hängt davon ab, was man für ein Mensch

ist." (Fichte.) Der Geist ist's, der sich die
Welt schafft, das Ich, bald nicht mehr das

absolute Ich, wie Fichte es gefasst haben

wollte, sondern das persönliche. Tiecks W.
Lovell begründet in dem gleichnamigen
Roman auf der Lehre Fichtes seinen Solipsismus:

„Die Wesen sind, weil w i r sie dachten",

und an anderer Stelle: „W i r sind das

Schicksal, das die Welt aufrecht hält."

Der Mensch nimmt die Stelle
des Schöpfergottes ein, aber

ein völlig aus den Angeln gehobener, aus

der sittlichen Verfestigung gelöster Mensch.

Schon Schleiermacher hatte aus Fichtes

Freiheitsbegriff („Wer seine Bestimmung
erfüllt und seinem überindividuellen Gesetze

folgt, ist frei") eine weit grössere Subjektivität

gefolgert: „Handle nach deinem eige¬

nen urpersönlich einmaligen
Gesetze."

Und so leitet denn William Lovell, aus

dem Gedanken, dass nur e r existiere, und

die Welt des Nichtich blosser Schein sei, das

Recht ab, die Tugend und das Tugendgesetz

s e I b e r zu schaffen und zu — verachten:

„Die Tugend ist" (ja doch nur) „weil
i c h sie gedacht."

Den von Kant und vor allem von Fichte

eingeleiteten Prozess der Geistübersteigerung

führte Hegel zu seinem Ende. Hatte
Kant die Erkennbarkeit der innersten
Wirklichkeit der Welt (des Dinges an sich)
geleugnet, Fichte die Welt noch bestehen

lassen, damit der Mensch in der sittlichen Tat

sie überwinde und aufhebe, ist jetzt bei

Hegel „alles Wirkliche Geist". Das bedeutete

eine radikale Absage an die blühende

Wirklichkeit, kam einer Vernichtung alles

Konkreten gleich zugunsten einer aushöhlenden

Begrifflichkeit. Um den Preis der
ungeheuersten Vergewaltigung des Wirklichen,

das heisst der Dingwelt, war eine

Weltanschauung entstanden, welche nur die

Ansprüche eines übersteigerten Gehirntums

befriedigen konnte, aber die im Sinne der
Klassik oder gar des Christentums
ganzmenschlich gebliebene Persönlichkeit in der
Sandwüste eines fanatisch glühenden
Intellektualismus verkommen liess.

Begreiflich, dass sich in solcher Philosophie

kein Menschenbild ergeben konnte,
dass der Gedanke des absoluten Staates
seine Stelle vertrat (an dem sogar Sokrates

und Antigone, nach Hegels Auffassung mit
Recht, gescheitert sind).

* *

Die masslose Vergeistigung der Welt
hatte allmählich eine Atmosphäre geschaffen,

in deren Luftdünne der Mensch zu
ersticken drohte. Der absolute Idealismus war
rein psychologisch unerträglich geworden.
Er hatte dem Menschengeist — aber auch

nur dem Geist — dem Intellekt — Lasten

aufgebürdet, die wohl Gott, aber nicht ein

708



endliches Wesen zu tragen imstande ist. Und

so war die Folge der Geistüberschwerung
ein allgemeiner Zusammenbruch nicht nur
der Begriffe, sondern auch der Grundsätze
und Gesinnungen. „Für den windigsten
Schein", liest man in Immermanns Roman

Die Epignonen, „für die hohlsten Meinungen,

für das leerste Herz findet man überall

mit leichter Mühe die geistreichsten, die
kräftigsten Redensarten. Das schlichte .Über¬

zeugung' ist aus der Mode gekommen, und

man beliebt von Ansichten zu reden."

Für das seelische Ungenügen der
Generationen gegen die Mitte des 19. Jahrhunderts

spricht u. a. der Entwicklungsgang Le-

naus. Vom gläubigen Katholiken ward er

zum Atheisten, ging durch Schellings
Naturphilosophie (der die Kunst zu einer Art
Philosophie und die Philosophie zu einer Art

Kunst gemacht hatte) zum Pantheismus

Spinozas über, las aber zu gleicher Zeit die
Schriften des Mystikers Heinrich Seuse und

liess sich darauf wieder von Hegel
beeinflussen, wie seine Faustdichtung beweist.

Das Ende dieses wilden Subjektivismus, dieser

weltanschaulichen Odyssee ist bekannt.
In unseren Lesebüchern steht, vermutlich

zur weltanschaulichen Auferbauung der

Schuljugend, Lenaus Gedicht von den Drei

Zigeunern mit der bezeichnenden
Schlussstrophe: „Dreifach haben sie mir gezeigt,
wenn das Leben uns nachtet, wie man's

verraucht, verschläft und vergeigt und es

dreimal verachtet."

Heine und das Junge Deutschland, die
Schar der Europamüden, sie alle zeugen
ebenfalls für den Lebensüberdruss und die

Haltlosigkeit der Menschen dieser Epoche.
Es lässt sich nicht leugnen, dass es geradezu

ein Gebot der Lebensnotwendigkeit
und der Ehrlichkeit war, hinwegzukommen

von der verstiegenen Abstraktheit und

Entscheidungsferne der spätromantischen
„Gebildeten". Aber man übersteigerte auch hier.

Der Weg ging von Hegel aus.

Als eine Philosophie der Freiheit, der
persönlichen Autonomie hatte Fichte seine Lehre

begründet, unter Hegels konstruktivem
Rationalismus aber ergab es sich in jenem

Augenblicke, wo die anthropozentrische
Weltanschauung ihren stolzesten Gipfel
erstiegen, wo dem Geist die letzte Absolutheit

zugesprochen war, dass der alles
bestimmende, also in höchster Freiheit wesen-
de Geist zugleich auch allbestimmt war,
zwangmässiger, unausweichlicher Gesetzlichkeit

Untertan. „Das Denken der Notwendigkeit

ist die Freiheit. Der Geist schafft sich

eine Welt, wo die Freiheit wiederum

Notwendigkeit wird" (Hegel). — Wenn
man noch dazu nimmt, dass Hegel trotz
seiner Zergeistigung der Wirklichkeit dieser
eben doch, und zwar in ihrer Gesamtheit,
mit geradezu staatsmännischer Nüchternheit
auch stofflich habhaft geworden war, bevor

er sie in sein übergeistiges Strukturgebäude
einbaute, begreift man den entscheidenden
Umschwung, der auf seine Philosophie
folgte, umso leichter.

Um die Jahrhundertmitte liegen tatsächlich

in dem von Hegel beeinflussten

Zeitgeist alle Elemente beieinander, die für den

Materialismus grundlegend werden: Die

Welt ist monistisch geeint, ist Geist und

logische Gesetzmässigkeit, die Ethik trägt die
Zeichen des Zerfalls. Der Materialismus

braucht überall nur die umgekehrten
Vorzeichen zu setzen, die Welt von unten, von
den Sinnen statt vom Geiste her
anzuschauen, und der ewige Geist wandelt sich-

in den ewigen Stoff, die logische
Gesetzmässigkeit in den unausweichlichen Zwang
des Naturgesetzes, die menschliche Seele

verliert ihre Substantialität und erscheint

bloss noch als Funktion, d. h. als Tätigkeit
des Gehirns, die mit dessen Untergang
aufhört. Für den Glauben an die Unsterblichkeit

ist kein Raum mehr, so wenig wie für

die Idee Gottes. Die Dämonisierung des
Stoffes kann beginnen.

709



Bei den vornehmen Geistern — und die nur stufenweise. Das sei an Gottfried Kellers
Künstler zählen zweifellos zu ihnen — voll- und Storms Weltbilde gezeigt,
zieht sich die Abrüstung des alten idealisti- (Forts, folgt)
sehen Weltanschauungsgebäudes immerhin Luzern. Konrad Steffen.

Krisenangst und Krisenleichtsinn bei Eltern
und Jugendlichen

An keinem Jugendlichen wird die heutige
Krise spurlos vorbeigehen, wenn wir von
den wenigen Fällen absehen, wo Entwicklung

und Erziehung ganz an der Peripherie
des wirklichen Lebens verlaufen.

Wie gross ist die seelische Not, welche
für einen jungen Menschen z. B. aus der
Arbeitslosigkeit seines Vaters hervorgeht!
Es braucht keine Familienkrache, trunkene
Auftritte usw. zu geben; es kann das
schleichende Weh der Eltern sein, das sich
lähmend auf Körper und Seele des Jungen
legt. — Tränen der Mutter und vielsagende
Blicke des Vaters. Kein Erzieher wird einen
solch bedrückten Jungen als „faul"
brandmarken.

Im folgenden sei aber die Rede von zwei
bedenklicheren Krisenerscheinungen und

ihren Auswirkungen auf Jugendliche.

f. Die Krisenangst.

Da sind pessimistische Eltern. Wirtschaftlich

stehen sie gar nicht schlecht. Aber sie

sehen schon den Ruin vor der Türe, wenn
sie auf dieses und jenes Unnötige verzichten

sollten. Nun geht man gleichsam auf

Zehenspitzen umher, um das Unheil nicht zu
rufen. Das wirkt sich stark auf die Erziehung

aus. In erster Linie will man im

Jugendlichen den „Störefried" sehen, welcher

sich der schweren Zeit nicht anpassen könne.

Forderungen gesunder körperlicher und

geistiger Entwicklung werden unterdrückt.

Eine Berufslehre kommt erst recht nicht

mehr in Frage; der Junge soll sofort verdienen.

Manche Buben oder Mädchen sagen:
„Der Vater zahlt halt nichts" — bei der

Schülerversicherung, beim Schulausflug, bei

der Schulmilch, in der Schülervereinigung.
Dabei ist bekannt, dass der Vater sehr wohl
zahlen könnte. Sie gehen gedrückt umher,
diese Jungen. Vielleicht sind sie schon mit

jenem neidischen Blick behaftet, der sich auf
alles wirft, was ihnen nicht als Krise
erscheint.

Wie oft hört man heute klagen über junge
Leute, die bis zu ihrem 16. oder 18.

Lebensjahre als hochanständig bekannt waren!

Seelsorger und Lehrer freuten sich, dass alles

so reibungslos zu gehen schien. Mit
einem Male war alles vorbei. Vielleicht beim
Eintritt in die Lehre oder beim Austritt aus
dem Studium, manchmal erst in der
Rekrutenschule oder in einer Ausbildungsstelle.
Es kann in diesem Wandel eine jugendliche
Reaktion wirken, die nach einer schweren,
heimlich durchkämpften Entwicklungszeit
jene von den Eltern eingehämmerte Krisenangst

abschütteln will. Ein schlechter
Kamerad, ein Buch, ein Verein wird dann oft
schuld, dass die bloss angeworfenen
Formen des Anstandes und der Sitte wie Gips
abbröckeln. So entsteht „emanzipierte"
Jugend — „befreit von der Autorität einer
Erzieherschaft, die weder das wahre Leben

kennt, noch das bekannte meistert". Wehe
solchen Jugendlichen, wenn sie z. B. Geld
in den Händen haben, „eigenes" Geld, das

ihnen beweisen möchte, dass es keine Krise

gibt. Ich erlebte, dass sie Quittungen fälschten,

um einen spärlichen Lehrlohn nicht den
Eltern abliefern zu müssen, um endlich
etwas kaufen zu können, selber einen Eintritt

zu bezahlen, selber eine Krawatte zu kaufen,

„eigene" Zigaretten zu rauchen.

710


	Zur Krisis der Weltanschauung in der neuern deutschen Literatur

