
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 14: Krisis

Artikel: Die religiös-sittliche Krisis und die Schule

Autor: Bürkli, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


führen zur Ablehnung dieses Standpunktes,
denn erfahrungsgemäss ist der in der
Entwicklung begriffene Mensch noch weniger
in der Lage, auf diesem Gebiet eine wirklich

autonome, d. h. selbständige und
unabhängige Stellung einzunehmen als der
gereifte Mensch.

Die angeführten Theorien sind nur ein
Teil des komplizierten weltanschaulichen
und pädagogischen Bildes der Gegenwart.
Es gäbe noch einige Dutzend „Ismen"
anzuführen, die zum Teil selbständig vorkommen,

zum Teil miteinander verbunden sind,
die sich ergänzen oder entgegenstehen,
oder überschneiden. Eine unübersehbare

Mannigfaltigkeit enthüllt sich da, die Wertvolles

und Wertloses in erstaunlicher Fülle
in sich birgt. Die impressionistische Sucht

von heute, die alles, was neu ist, begrüsst,
weil es nicht alt ist, und alles Bewährte und
Alte verwirft, weil es nicht neu ist, sollte

gezügelt, das schmale Erleben und einseitige

Denken der einzelnen Gruppen, die nur
das sehen oder erkennen, was sie gerade

interessiert, und die infolge der beständigen

Anregungen, die sie richtungslos hin-
und herwerfen, nicht in die Tiefe zu gelangen

vermögen, sollte erweitert werden können

zu einer umfassenden, ausgeglichenen
und abgeklärten pädagogischen Grundlage,
auf der das schöne Wort Pestalozzis sich

verwirklichen Nesse, dass der Mensch zur
inneren Ruhe gebildet werden müsse. Der
Optimismus der christlichen
Lehre tut uns not, deren Betonung
der Gottebenbildlichkeit die pädagogische

Forderung, dass der Mensch zur Vollkommenheit

geführt werden müsse, in wundervoller

Weise begründet, deren Dogma
aber von der Erbsünde ihn vor allzu grossen

Hoffnungen und Ueberschätzungen
menschlichen Vermögens warnt, ohne ihn

indessen zum Pessimisten zu machen, da

die Gnadenmiftel die richtige Mitte weisen.

Von hier aus muss die Krisis im

Bildungsideal gelöst werden.

Luzern. Paul Hagmann.

Die religiös-sittliche Krisis ui
Die religiöse Krisis besteht darin,

dass die Religion die in ihrem Wesen

liegende gestaltende Kraft sowohl auf das

private wie auf das öffentliche Menschenleben

verloren hat. Jeder Tag beweist,
dass diese Krisis wirklich eingetreten ist.

Wo in aller Welt ist das öffentliche Leben

noch von der Religion gestaltet und
geformt, wie es das etwa im Mittelalter war?

Vielleicht noch in vereinzelten Berg- und

Bauerngemeinden; in den Städten sicher

nicht. Im privaten Leben steht es
glücklicherweise vielerorts noch besser; aber
auch hier ist lange nicht alles in Ordnung.
So stehen wir vor der Tatsache, dass die
Religion bei vielen Menschen an Kurswert

verloren hat; man weiss mit ihr nichts mehr

anzufangen; was noch vorhanden ist, ist oft
äusserlich übernommener Ballast, der bei

d die Schule
der ersten Gelegenheit abgeworfen wird.
Dadurch wird die Religion statt zur „frohen
Botschaft" zur „Last Gottes"; andere

Religionen scheinen dann so oft „auch ihr
Gutes" zu haben, und so tritt an die Stelle der
Lehre Christi, der von sich sagt: ich bin der

Weg, die Wahrheit und das Leben, ein
seichter Relativismus, den man mit der
Erklärung zu stützen sucht, es gebe auf Erden

mehr Buddhisten, Konfuzianer und
Mohammedaner als Christen; die dürften doch auch

nicht alle verloren gehen. Zuletzt bleiben

so vom Christentum höchstens noch einige
Gefühlswerte übrig, die unserer westeuropäischen

Kultur gerade zusagen; der Abso-

lutheitsanspruch des Christentums wird
geleugnet.

Aus dieser religiösen Krisis entspringt
dann nur zu leicht die sittliche. Sie be-

664



steht darin, dass der Mensch sittlich versagt,
dass er Handlungen begeht, die mit den

Gesetzen der christlichen Moral und der
Menschenwürde nicht mehr zu vereinbaren
sind. Dass auch diese Krisis nicht geleugnet
werden kann, erfahren wir ja täglich, oft an

andern, oft an uns selber. Man mag sich

nun wie man will zur Frage stellen, ob echte

Sittlichkeit auch echte Religiosität voraussetze

oder nicht, sicher ist, dass sehr oft einzig

die Religion die Hüterin der Sittlichkeit
ist. Wenn die Religion aber ihre gestaltende
und versittlichende Kraft auf das Leben
verliert, geht auch die Sittlichkeit verloren. Es

kann Fälle geben, wo eine ernste und gute
Erziehung diesen Schaden einigermassen
ersetzen und verhüten kann; gewöhnlich
ist es nicht der Fall, wie das tägliche Leben
beweist. Die Gründe dieser Tatsache brauchen

hier nicht behandelt zu werden.

Viel wichtiger ist für uns die Frage, warum

denn die Religion ihre gestaltende
Kraft auf das Leben verloren habe. Der

wichtigste scheint im allzugrossen
Intellektualismus zu liegen.
Gewiss ist die Religion Wahrheit, höchste, von
Gott geoffenbarte Wahrheit. Somit muss der

Mensch sie mit seinem Verstände erfassen.

Aber sie ist nicht irgendeine theoretische

Wahrheit, deren Anerkennung oder Leugnung

für uns kaum von Bedeutung ist. Dem

Bauern ist es gleichgültig, ob in einer alten

Horazhandschrift diese oder jene Lesart die

richtige sei; es hat für ihn gar keinen Wert,
das zu wissen. Die Religion aber legt uns

Wahrheiten vor, die für alle Menschen die

ailergrösste Bedeutung haben. Es sind eben
Lebenswahrheiten. Diese Wahrheiten aber
haben wir oft den Menschen in einer gar zu
akademischen Form vorgelegt, so theoretisch,

so abstrakt und lebensfern, dass sie

den gestaltenden Einfluss auf das menschliche

Leben verlieren mussten. Wir lernten
die Katechismusfragen und die Erzählungen
der biblischen Geschichte auswendig wie
das Einmaleins, wie die Pflanzennamen und

die Namen der Dichter, deren Werke wir
nie zu Gesicht bekamen. So haben wir auch

unsere Religionsexamen bestanden; wir
konnten die Wirkungen der hl. Kommunion
in theologisch richtiger Art aufzählen, aber
ob wir sie an uns erfahren haben, das konnten

wir nicht immer feststellen. Diesen
Uebelstand hat der Papst eingesehen, der
so lange von der glaubensfeindlichen Welt
als geistig inferior gebrandmarkt wurde,
Pius X., der ein Heiliger war; und er hat diesen

Uebelstand nicht durch akademische

Enzykliken, sondern durch die Frühkommunion

der Kinder überwunden.

So haben wir so gerne aus der Religion
ein Verstandesproblem gemacht und sie mit
allen möglichen apologetischen Abhandlungen

und Vorträgen zu stützen gesucht;
aber eine Lebensfrage war sie lange nicht
mehr allen. Diese Zersplitterung der Religion

führte zur Zersplitterung des
Lebens; in der Kirche war man religiös,
Handel und Wandel aber ausserhalb der
Kirche hatten eigene Gesetze. Nur aus dieser

Geisteshaltung ist es auch erklärlich,
dass man die Forderung aufstellen konnte,
die schweizerische Schule in
erster Linie müsse religiös neutral sein.
Neutralität kann aber hier nichts anderes heissen
als Religionslosigkeit. Wenn aber Religion
für das Leben von entscheidendster Bedeutung

ist, darf dann gerade die Schule, die
doch die jungen Leute auf das Leben
vorbereiten muss, diese entscheidendsten
Wahrheiten den Kindern vorenthalten?
Wahrhaftig, Religion ist doch für uns
Menschen viel wichtiger als Lesen und Schreiben,

als Rechnen und Singen, als Naturgeschichte

und Chemie. Wie verkehrt ist doch
eine Welt, die das Minderwertige an die
Spitze stellt, das Wichtigste aber einem
lumpigen Scheinfrieden opfert! Es würde
zum konfessionellen Frieden doch unendlich
mehr beitragen, wenn wir einmal hüben
und drüben den Mut aufbrächten und uns
eingestünden, dass wir alle an unserer reli—

665



giösen Spaltung schwer leiden und tragen.
Ein offenes Eingeständnis ist oft befreiender
als Verdrängungen, die so gerne zu geistig
ungesunden Zuständen führen.

Wie hat nun die Schule sich an der
religiös-sittlichen Krisis verschuldet und wie
suchte sie ihr zu begegnen? Sicher hat sie
auch Fehler begangen; denken wir nur
einmal an das Gewäsch eines religiös
neutralen Sittenunterrichtes oder an den religiös
neutralen Bibelunterricht! Heute schämen

wir uns, davon zu reden. Der Hauptfehler
aber ist der schon gerügte Intellektualismus.
Wenn die Schule in glücklichen Verhältnissen

noch religiös war, dann hat sie eben
doch, wie es im Zeitgeiste lag, gefehlt, dass

sie die Religion den jungen Leuten viel zu
akademisch und zu lebensfern vorlegte.
Man meinte aus den Kindern kleine Theologen

machen zu müssen; manch guter
Katechet hat diese Schwierigkeiten eingesehen
und hat an der Unfruchtbarkeit unserer
Arbeit gelitten; aber seinem guten Willen
fehlten oft die nötigen Hilfsmittel, die
entsprechenden Lehrbücher. Aus einem allzu

grossen Intellektualismus heraus kam auch

die starke Ueberladung der Lehrpläne und

die zu frühe und zu kleinliche Fächerung
des Stoffes. So mussten einzelne Lebensgebiete

den Kindern auf eine Art beigebracht

werden, dass die Religion ihre
gestaltende Kraft auf sie gar nicht auswirken
konnte. Es fehlte allenthalben die nötige
Ganzheit und damit die Tiefe. Das sind alles

Gründe, die die Schule nicht nur auf

religiösem Gebiete zur Unfruchtbarkeit
verurteilten, sondern auch auf allen andern
Gebieten. Intellektualismus, Zersplitterung und
Neutralität haben unsere Schulen so gestaltet,

dass eine echt bildende Wirkung von
ihnen nicht mehr ausgehen konnte; sie wurden

zu Lehranstalten, statt zu Bildungsanstalten.

Die Hauptschuld an dieser Unfruchtbarkeit

trägt aber der herrschende Zeitgeist,
der mit seinem Intellektualismus, seiner

Zersplitterung und seiner Gottlosigkeit aller Re¬

ligion und allerechten Bildung feindlich war,
obgleich er sich nicht genug seiner
Verdienste für das Bildungswesen und die
Hebung des Volkes rühmen konnte.

Diese Schwierigkeiten hat man schon vor
der Jahrhundertwende einigermassen
erkannt; man suchte ihnen in der
Kunsterziehungsbewegung zu begegnen, so gut man
konnte; für die mangelnde Religiosität war
das allerdings ein schlechter Ersatz. Eine

Bewegung löste nun die andere ab: das

Arbeitsprinzip mit der Grundidee der
Spontaneität, das Heimat- und das

Konzentrationsprinzip, die Idee der Selbstregierung,
des Gesamtunterrichtes, und endlich der
Dalton- und der Jenaplan, sie alle wollten
die Schule wieder mehr mit dem Leben
verbinden, die Zerspitterung beheben und so

eine echt bildende Wirkung auf die Schüler
ausüben. Alle diese Bestrebungen hatten gute

Grundideen, die aber, weil sie wieder zu
isoliert vertreten und angewendet wurden,
nicht zum Ziele führen konnten. Und endlich

fehlte ihnen allen der tiefste Bildungswert,

die Religion, und so konnten sie das

Uebel nicht an der Wurzel erfassen und
heilen.

Wenn die Schule in Zukunft wieder wirklich

bilden, und nicht nur unterrichten soll,
dann muss sie wenigstens drei
Forderungen erfüllen, die sich aus dem

Gesagten ergeben:
1. Die weltanschaul. Grundlage

muss klar und deutlich herausgearbeitet

werden; auf unsern Fall angewendet
heisst das nichts anderes, als dass die Schule
katholisch sein müsse. Wenn auch der

Verwirklichung dieser Forderung grosse
Schwierigkeiten entgegenstehen, so darf doch
nicht von ihr abgelassen werden. Die
Neutralität hat die Bildung um ihr Bestes und
Tiefstes gebracht.

2. Dadurch ist auch die zweite Forderung
gegeben: die neue Schule muss
ganzheitlich sein. Nicht nur einzelne Kräfte
des Menschen dürfen erfasst und gebildet

666



werden, der ganze Mensch ist

Gegenstand der echten Bildung. Verstand,

Wille und Gemüt verlangen nach Bildung.
Das kann aber nur geschehen, wenn nicht
isolierte Stoffe und Wahrheiten als

Bildungsstoff verwendet werden; es ist

zwar nicht möglich, das ganze Bildungsgut,

wie es uns in allen Wissenschaften

begegnet, den jungen Leuten

beizubringen. Ein solcher Universalismus

müsste verflachend wirken. Aber das

Bildungsgut soll immer im Zusammenhang

stehen mit den tiefsten und letzten

Wahrheiten, von denen der Mensch lebt;
es soll vor allem von diesen Wahrheiten aus

seine tiefste Beleuchtung und Bewertung
erhalten.

3. Diese zweite Forderung der Ganzheit
führt so notwendig zur dritten, die vor allem

Lebensnähe verlangt. Die Schule muss

immer den Zusammenhang mit dem wirklichen

Leben bewahren. Nicht das rein
formale Denken macht den Menschen lebensreif;

gewiss hat auch dieses seinen grossen
Wert für das Leben und ist daher zu pflegen.

Aber der tägliche Lebenskampf stellt
oft Fragen zur Beantwortung, die man nur

aus grosser Erfahrung heraus beantworten
kann. Je lebensnaher und konkreter der
Bildungsstoff darum ist, besonders in den

Volksschulen, umso mehr kann er die Seele
des Zöglings erfassen und bilden. Die meisten

Menschen werden denn auch nicht
durch des Gedankens Blässe, sondern durch

die harte und bittere Lebensnot gebildet
und zu guten, verständigen Menschen
gemacht. Nur konkrete Religion, gelebter
Glaube kann in den Menschen wieder Glauben

entzünden; das Wissen allein von diesen

Dingen bringt keine Ueberzeugung. Nur

lebendige Organismen zeugen. In der
Retorte konnte auch der gelehrteste Alchimist
nicht einmal den homunculus erzeugen.

Diese Forderungen gelten nun ganz
besonders für den Religionsunterricht,

der den Kindern schulmässig er¬

teilt wird. Die Forderung der Katholizität
ist dabei von selbst gegeben. Anders steht

es schon mit der Forderung nach Ganzheit.
Wir sind uns zwar gewohnt, in den
altbekannten konzentrischen Kreisen fast alle Jahre

den ganzen Katechismus zu behandeln.
Aber wie stehen da die einzelnen Wahrheiten

mit einander in Beziehung? Die Sittenlehre

wächst nicht aus der Glaubenslehre
heraus, und die Sakramente haben oft wenig

Beziehungen zur Sitten- und Glaubenslehre.

Man prüfe nur einmal unter diesem

Gesichtspunkt unsere Katechismen! Und
wie wenig wirkliches Leben steht oft hinter
diesen Dingen! Die Bibel, die noch am ehesten

pulsierendes Leben an die Schüler

heranbringen könnte, wird möglichst
zurückgehalten; aber von einem

wissenschaftlichen System als Katechismuseinteilung

erwartet man alles Gute. Gewiss ist

lange nicht alles schlecht, was bis jetzt an
Katechismen und im Religionsunterricht
geleistet wurde; eine Verallgemeinerung ist

hier sicher nicht am Platz. Aber wir sind in

unserm Religionsunterricht doch etwas zu
stark Kinder unserer Zeit gewesen und
haben uns von einem blutleeren, kränklichen
Intellektualismus beeinflussen und beherrschen

lassen. Die ersten Christen wussten

von diesen wissenschaftlichen Katechismuseinteilungen

nichts; aber ihr gläubiges
Leben entzündete in allen den Glauben und
liess sie ihr Leben nach neuen, bisher
unbekannten Gesetzen und Lehren formen,
dass sie uns nach Jahrhunderten als Vorbild
dienen können.

Auch für den Katecheten ergeben
sich zwei wichtige Forderungen. Einmal soll

er ein erfahrener, im Leben stehender Mann
sein. Je mehr sein Unterricht aus an sich

selber und an andern gemachter Erfahrung

herauswächst, und je mehr er aus

einem innigen Glaubensleben
emporsprosst, umsomehr kann er religiöses
Leben erzeugen. Die nötige
wissenschaftlich-theologische Vorbildung muss da sein,

667



das ist klar; aber sie allein befähigt noch

lange nicht zur Katechese. Wissenschaft

kann nur Wissenschaft erzeugen, wie nur
Leben Leben erzeugen kann. Darum wirkt

so oft der einfache, wenig gebildete, aber

tieffromme Katechet so viel besser als der

nur gelehrte. Diese Forderung wurde

übrigens immer betont. Ja sie wurde oft so
stark betont, dass eine zweite Forderung
allzuleicht als nebensächlich beiseite
geschoben wurde. Diese zweite Forderung
verlangt für jeden Katecheten eine g r ü n d -
lichemethodischeVorbildung.
Es scheint so oft, als ob viele glaubten, die
Methode ergebe sich von selber, sie sei

überhaupt ganz nebensächlicher Art. „Zuletzt

kommt ja doch jeder zu seiner eigenen

Methode!" heisst der Spruch, mit dem
sich so mancher tröstet und seinen sträflichen

Leichtsinn entschuldigt. Die Methode
allein macht es nicht, das ist wahr; aber
ohne Methode macht man es auch nicht!
Dabei muss auch gesagt werden, dass der

Religionsunterricht methodisch von allen
Fächern wohl die grössten Anforderungen
stellt; Rechnen und Lesen, Latein und
Griechisch sind bedeutend leichter zu erteilen.
Und so mancher Katechet meint, er sei ein

guter und handfester Praktiker; aber gar oft
täuscht er sich. Und wenn er ehrlich mit sich

ins Gericht ginge, müsste er sich eingestehen,

dass er noch mehr und noch Besseres

leisten könnte. Sollte in irgendeinem
Priesterseminar die katechetische Methodik zu
kurz kommen aus diesem oder jenem Grunde,

dann ist es doch ernste Pflicht eines
jeden Katecheten, sich darin wenigstens privat

weiterzubilden. Wie weit eine nur praktische,

nicht oder zu wenig wissenschaftlich

ausgebildete Methodik kommt, kann man
oft an katechetischen Erzeugnissen des
Büchermarktes sehen, die von irgendeinem
Verleger um des Geschäftes willen hoch

gepriesen werden.

Wenn also die Frage gestellt wird nach
dem Zusammenhang der religiös-sittlichen
Krisis der Gegenwart und der Schule, dann
sehen wir, dass die Schule zwar nicht alle
Schuld trägt, aber dass sie doch auch

mitschuldig ist, vor allem, weil sie den
Religionsunterricht zu stark vom religiösen
Leben isolierte, weil sie selber stückweise
geradezu antireligiös war und mit einem
Schein der Wissenschaftlichkeit meinte, ihre

Pflicht getan zu haben. Diese Fehler können

nicht mit einer Schulreform behoben

werden; das ist auch ein Glück, denn wir
waren lange genug mit allen möglichen
Reformen beglückt. Was erneuert
werden muss, ist der Geist der
Schule; er muss wieder katholischer,
lebensnaher und ganzheitlicher werden. Nur

aus einer katholischen Lebenshaltung kann

in andere Menschen hinüber wieder katholisches

Leben gezeugt werden. Und dabei
wollen wir nicht vergessen, dass auch

unsere Methodik immer wieder einer kleinen

Auffrischung bedarf. Nur beides miteinander:

katholisches Leben und gründliche
Methodik können der Schule helfen, ihre

grosse religiös-sittlich-erzieherische
Aufgabe befriedigend zu lösen.

Luzern. Franz Bürkli.

Staatliche Krisis und Erziehung
i.

Ist schon das Problem der Erziehung für

politisch ruhige, normale Zeiten heiss

umstritten, so gehen in Zeiten der staatlichen

Krisis die Ansichten über Bedeutung,
Umfang und Wirkung der Erziehung erst recht

weit auseinander. Wohl meinte der grosse
Erzieher des französischen Volkes, Hipp.
T a i n e dass das Schul- und Erziehungswesen

vielleicht der stärkste und wirksamste

aller sozialen Hebel sei. Jedes Volk sieht
in der Erziehung den mächtigsten Hebel

668


	Die religiös-sittliche Krisis und die Schule

