
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 13

Artikel: Des Erasmus Anfang

Autor: Kuckhoff, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mittelschule
Des Erasmus Anfang

Die grosse Kirchenspaltung des 16.

Jahrhunderts nahm ihren Anfang mit dem

Aufbegehren eines neuen Menschen gegen den

Anspruch der kirchlichen Organisation auf

unbedingte Geltung. Es ging zunächst nicht

um Wesen und Lehre, sondern um die
Lebenshaltung von Klerus und Volk. Kurzsichtigkeit,

müdes Beharren und auch wohl
Böswilligkeit vieler Verantwortlichen und Nutz-
niesser drängten an sich wohlmeinende
Mahner, denen allerdings zum Beruf des

Reformators das Wesentliche, nämlich
Demut und Liebe fehlte, auf die Wege der
Häresie. Auf beiden Seiten war grosse
Schuld.

Vielleicht ist zu einer gerechten Beurteilung

der Männer und Geschehnisse jener
Zeit eine gewisse geistige Disposition
erforderlich, die Raum für das Schuldbekenntnis

bietet. Diese Disposition ist bei der Welt
nicht zu finden, aber von den Menschen in

der Kirche dürfte man sie in einer Zeit, in

der das Fazit aus der kirchlichen
Umsturzbewegung des 16. Jahrhunderts gezogen
wird, erwarten. Vor vierhundert Jahren war
sie nicht vorhanden.

Die Kirche hat keine Schuld, kann und

konnte also nicht ,mea culpa!' sagen.
Anders die Verantwortlichen in der Kirche. Die

Welt hat kein Schuldbekenntnis zu fordern,
weil sie nicht selbst dazu bereit ist. Und

nicht um der bösen Nachrede der Welt willen,

sondern um der Schuld willen Ist das

Bekenntnis abzulegen. Fordern kann es nur
der ganz Demütige, der allein zum Reformator

Berufene.

Es ist vielfach nachgewiesen worden, dass

die Kirche vor der Kirchenspaltung aus ihrer

Mitte Männer und Frauen erweckte, die
eine echte und wahre Reform lebten und

sie in den von ihnen geschaffenen
Organisationen wirkten. Aber es steht doch ausser

Frage, dass die massgebenden Steilen in

der Kirche erst auf sie hörten, als die grosse

Spaltung den Bestand der Kirche gefährdete.

Das Schuldbekenntnis der zuerst
Verantwortlichen wurde kaum gehört bei dem

gewaltigen Stimmenaufwand der Verteidigung.

Von nun an war die Auseinandersetzung

über Reformen nur noch Sache der
Berufenen. Das Kirchenvolk hatte dazu
nichts zu sagen. Und die Frage, ob es bei
der Aussprache zu beteiligen sei, wurde
seither nicht mehr erörtert.

Als gegen Ende des 15. Jahrhunderts das

Verlangen nach kirchlicher Reform ganz
deutlich vernehmbar war, stand vor den

Augen der ganzen gebildeten Welt der
Niederdeutsche Desiderius Erasmus, ein Mönch
und Humanist. Die Kenntnis seiner
Lebensumstände wird hier vorausgesetzt. Anders
steht es um das Verständnis für seine
geschichtliche Sendung. Von katholischen

Autoren, Theologen wie Historikern wird er

gerühmt als der grösste, ja als der einzige
deutsche Humanist, im übrigen aber abgetan

als „Haupt des jüngeren kirchenfeindlichen

Humanismus". Der Freund und

Gesinnungsgenosse eines Heiligen der Kirche,
des Thomas Morus, ein Kirchenfeind! Oder
man sieht in ihm nur den rationalistischen
Erklärer des Neuen Testamentes und tut ihn

damit in den Bann. Dass er die Wege
gewiesen hat für den Dienst der alten Sprachen

und des klassischen Altertums, auch

der Kirchenväter am Studium der Theologie,

das wird leicht übersehen. In dieser

Beziehung waren ihm protestantische Beurteiler

eher gerecht. Aber für sie ist er der

Mann, der es nicht wagte, sich für die Re-

632



formation Luthers zu entscheiden. Die

Protestanten, insbesondere Luther, konnten es

ihm nicht verzeihen, dass er der Kirche treu
blieb.

Man muss festhalten: Erasmus war schon

tot, als sich der Wille zur Reform in der
Kirche festigte. Er hat nur schwache Versuche

gesehen, die keinen Erfolg versprachen. Die

Einleitung der Reform durch Papst Paul III.

(1534—1549) hat er nicht mehr erlebt, so

wenig er die erst langsam einsetzende
Wirksamkeit der Reformorden verspürt hat; der
Jesuitenorden war noch nicht da.

Erasmus hat die Kirche geliebt, er kannte
ihre Grösse und Schönheit und das Beglük-
kende ihres Wirkens in den Seelen der
Menschen. Aber allen Guten seiner Zeit war das

Leben der Träger des Kirchlichen ein

übergrosses Aergernis. Der Zustand des Verfalles

drohte Verderben. Der Wille zur Umkehr
hätte mit dem Schuldbekenntnis der
Verantwortlichen einsetzen müssen. Daran fehlte es.

Es gibt kaum etwas Bequemeres und
Oberflächlicheres, als einen Erasmus als Haupt des

„kirchenfeindlichen Humanismus" zu verketzern.

Der Humanismus als Bildungsgut und

Bildungsstreben ist weder kirchenfeindlich
noch kirchenfreundlich. Unter seinen Vertretern

hat es freilich scharfe Gegner der Kirche

gegeben, die aber nicht als Gruppe den
humanistisch gebildeten kirchentreuen Klerikern
und Theologen gegenübergestellt werden
können. Manchmal will man unter der Rubrik

„Jüngerer Humanismus" die Schule des Erasmus

treffen. Das ist darum falsch, weil unter
den Humanisten kaum einer so wenig Schule

gemacht hat, wie Erasmus. Er war allerdings
von allen Gebildeten abgöttisch verehrt, aber
Lehrer ist er nicht gewesen. Die „Humanisten"

um Ulrich von Hutten, die Männer,
denen man die Autorschaft der Dunkelmännerbriefe

zuschreibt, Nachfolger oder Jünger des

Erasmus nennen, heisst ihn beleidigen. Was

aber bleibt dann vom jüngeren Humanismus

übrig? Von Alexander Hegius (i~ 1498), dem

Vater der deutschen Humanistenschule, über

Jakob Wimpfeling (-{- 1528), das Haupt der
süddeutschen Humanisten, bis auf Ludwig
Vives ("{" 1540), den Klassiker der katholischen

Pädagogik der Neuzeit, sind alle deutschen
Humanisten von Bedeutung grosse und

unbedingte Verehrer des Erasmus, aber niemals
Kirchenfeinde gewesen. Erasmus stand auf

einsamer Höhe! Man nenne ihn nicht den

säkularisierten Mönch, nicht den
kirchenfeindlichen Humanisten, nicht den rationalistischen

Bibelerklärer, sondern den Sprecher
des in seinen Empfindungen beleidigten, bei

Seite geschobenen Kirchenvolkes. Das wollte

er gewiss nicht sein; denn was wusste ein

Humanist von „Volk"! Er war es unbewusst.

Erst die nachfolgende Generation hat den

Trennungsstrich zwischen Kirche und Erasmus

gezogen. Als die Reform in der Kirche

Gestalt bekommen hatte, da sah man einen

Erasmus, den Mann der herben Kritik, der
das Ohr Europas durch ein Menschenalter

gehabt hatte, anders an, als da er noch lebte.
Es war etwas anderes, als Glied i n der
Kirche Kritik zu üben als durch Kritik die
Angriffsmittel der Kirchenfeinde zu verstärken.
Nun sah man ihn nur noch durch die Parteibrille,

sprach von ihm als einem Gegner der
bestehenden Ordnung; seine Beweggründe
wurden nicht mehr gewertet. Jetzt sah man
auch in seinen klassischen Schriften dogmatische

Irrtümer, man klagte seine Schriften der

Unsittlichkeit an, sah nur die Satire gegen den

Klerus, übersah seine Kritik an den anderen

Ständen. Die gegnerische Partei aber hatte

keine Lust, ihn zu verteidigen.

Massgebend für die Beurteilung des Erasmus

ist die Haltung eines der Häupter der
katholischen Reformation in Deutschland, des
hl. Petrus Kanisius, geworden. Er steht dem
Humanismus so nahe, dass ihm in den Jahren

seines Studiums ein Erasmus lebendig werden

musste. Ohne ihn gab es in der ersten
Hälfte des 16. Jahrhunderts keine Schulbildung.

Seine Stilistik (Copia), seine

Sprichwortsammlung (Adagia), weiter seine
Schulgespräche (Colloquia) waren ein guter Teii

633



des damaligen Bildungsgutes nicht etwa nur
als Schulbücher. Auch die Jesuiten kamen
daran gar nicht vorbei. Als der unerbittliche
Papst Paul IV. alle Schriften des Erasmus in
das Verzeichnis der verbotenen Bücher
aufnahm, war man noch weit davon entfernt,
Ersatz bieten zu können. Man half sich mit
purgierten Ausgaben oder unterdrückte den
Namen des Autors.

Kanisius hat im Jahre 1561 in einer
Kundgebung an die Universität Dillingen nicht

lange nach der Indizierung seiner Werke
zu Erasmus Stellung genommen 1. Seine
Bedeutung als Humanist ist für Kanisius über alle
Kritik erhaben. Doch wäre es nach seiner
Ansicht besser gewesen, er hätte sich auf dieses

ihm eigentümliche Gebiet beschränkt,
oder er wäre wenigstens in seinen Urteilen
massvoller gewesen. In der Theologie war er
zu sehr kritischer Philologe. Dabei gebraucht
Kanisius gegenüber Erasmus — nicht als

Erster — eine Wendung, mit der man den
Humanisten oft verdächtigt hat: Er habe die Eier

gelegt, die Luther ausgebrütet hat. Doch sagt
Kanisius nicht näher, was diese Redensart
besagt. Erasmus hat, erklärte er weiter, allzu
rücksichtslos die Sünden der anderen aufgedeckt

und allzu bissig sich selbst verteidigt.
Und so hat er selbst seinem Ansehen geschadet:

Die Guten berufen sich auf ihn gerade
so wie die anderen. Man wird einen Kritiker
leid, der immer nur seine theologischen
Zeitgenossen und Vorgänger tadelt, aber selbst
keine Kritik verträgt. Erasmianer nennt Kanisius

die Leute von Bildung, die über Mönche,
Priester und kirchliche Bräuche spotten,
sofern diese Anlass dazu geben, oder auch
Orden und Einrichtungen herabsetzen, um sich

bei der der Kirche entfremdeten Masse
beliebt zu machen. Leute, die immer Streit
anfangen, Schäden blosstellen, kirchliche
Würdenträger satirisch verfolgen, über Zeremonien

abfällige Bemerkungen machen.

Damit war der Ton angegeben, auf den

1 O. Braunsberger, B. Petri Cariisii Epistulae et

acta III. S. 280 f.

alle spätere Kritik an Erasmus im katholischen

Lager abgestimmt war. Man sähe es lieber,
wenn ein Kanisius nur in ganz sachlicher
Form seine Meinung über Erasmus gesagt,
insbesondere in einer öffentlichen Kundgebung

auf die Geistreichigkeit des Vergleiches

von den gelegten und ausgebrüteten
Eiern verzichtet hätte. So oft dieser Vergleich
— er ist heute noch üblich — angewendet

worden ist, so wenig trifft er die Sache. Denn

was hat denn Luther von Erasmus übernommen?

Was für Eier hat er ausgebrütet? Wenn
Erasmus in Lehrsätzen irrfe, so doch nicht in

dem, was das Luthertum grundsätzlich von
der Kirche schied. Der sich voll Unbehagen
von jeder Gewalttätigkeit in Wort und Werk
fernhielt, kann nicht als Vorläufer einer
kirchlichen Umwälzung gewertet werden. Freilich
hat Luther den Humanisten bitter gehasst, ihn

als Feind der Christenheit der Verachtung
preisgeben wollen. Ja, er hat ihn verflucht.
Diese beiden Männer sollte man nicht in der
Geschichte der Kirchenspaltung nebeneinander

nennen.

Wie wir bei Kanisius sahen, war der Name

Erasmus nun einmal zum Gattungsnamen
geworden für alle, die an den Zuständen in der
Kirche Kritik übten. Kanisius war ganz sicher

nicht einer von denen, die in der Kirche alles

richtig fanden. Kaum einer hat so scharf wie

er und so freimütig die Dinge in der Kirche
Deutschlands beim richtigen Namen
genannt. Aber die Zeit war eine andere geworden.

Die Kritik gehörte nicht mehr in die
Oeffentlichkeit. Wer gerecht ist, muss aber

sagen, dass Erasmus die Aussprache ja gar
nicht hätte in Gang bringen können, wenn er
nicht vor der Oeffentlichkeit gesprochen
hätte. Dabei war diese Oeffentlichkeit
immerhin beschränkt auf die lateinisch
sprechenden Gebildeten.

Ein begründetes Urteil über die Schreibart
des Erasmus in den schärfsten seiner Schriften,

dem „Lob der Narrheit" und den
„Vertraulichen Gesprächen" kann nur einer
fällen, der den Ton kennt, in dem die Gebilde-

634



ten jener Zeit über Priester und Mönche zu
sprechen pflegten. Ganz gewiss ist das, was
Erasmus sagt, vor allem wie er es sagt,
schart, aber er ist immer geistvoll, nie wird
er unflätig und gemein, nie beschimpft er
Einrichtungen der Kirche, nie beleidigt er die
Gefühle wirklich frommer Menschen. Seine
humanistische Eitelkeit verleitet ihn oft, dass

er die Worte eben um der Worte wegen
setzt, über dem Ton den Inhalt vergisst. Man
darf dann eben nicht versuchen, diese
Feinheiten zu übersetzen. Was ein Humanist in

schillerndem Latein sagt, das wirkt oft so
unsagbar platt, wenn man es in moderne Sprachen

überträgt. Wenn aber einer wissen will,
wie abgrundtief gemein und gotteslästerlich
jene Zeit sprechen konnte, der muss
Pamphlete, wie die Briefe der Dunkelmänner kennen.

Sie sind nie überboten worden. Dem

gegenüber wirkt der Freund des Thomas Morus

— wie könnte es anders sein! — immer
vornehm. Auch von dem gottlosen Hass, von
dem die Schriften vieler Theologen auf beiden

Seiten im Zeitalter der Gegenreformation

voll sind, merkt man bei Erasmus noch

nichts.

Weil freilich Erasmus das Ohr der ganzen
gebildeten Welt besass, darum wirkte seine

geistreiche Ironie sehr nachhaltig. Aber die
Bitterkeit des Tones und der Kritik hat er nicht
von Anfang an gehabt. Erst im Laufe der Zeit
kam er auf diesen Weg, als er die heftigsten
Gegenangriffe derjenigen erfahren musste,
die von der notwendigen Reform, aber auch

von dem humanistischen Bildungsideal nichts
wissen wollten. Darum entbehren auch seine
ersten Schriften der Satire. So muss jeder
urteilen, der sie gelesen hat und der nicht das

Urteil anderer nachspricht. Damals war er
auch noch keineswegs der Streiter wider die

„Sophisten", wie seit Laurentius Valla die
Humanisten die Anhänger der Scholastik zu

nennen pflegten. Seine Art war zuerst
vielmehr ganz Geist vom Geiste des niederdeutschen

Humanismus, der mit der Reform der

Bildung von Anfang an auch die Erneuerung

in der Kirche betrieb, nicht erst seit den
Tagen des Erasmus, sondern schon seit den
Anfängen der Fraterherren.

Die Jahrhundertwende bedeutete im
Leben des Erasmus auch eine Lebenswende.
Kurz vorher war er ein und ein halbes Jahr

in England, wo er seine klassische Bildung
vollendete, unter Führung des frommen John

Colet, den er verehrte, wie einen Plato seine

Schüler, in Gemeinschaft mit einem jüngeren
Freunde Thomas Morus', von dem er gesagt
hat, dass die Natur nie eine gütigere, zartere,
glücklichere Wesensart hervorgebracht hat.

Erasmus ist im Ideenkreis des Niederdeutschen,

und nicht etwa in Italien, zum Humanismus

gereift.
Nach seiner Rückkehr können wir bei ihm

den entschiedenen Willen erkennen, mit seiner

Feder der innerkirchlichen Reform zu
dienen. Seinen Ruhm verbreitete zu eben jener
Zeit seine Sprichwörtersammiung. Man hat

darin „allerhand spöttische Bemerkungen
über kirchliche Gebräuche, Mönche, Theologen

und Regenten" gefunden. Das ist an sich

richtig, aber es ist lächerlich, gerade das als

eine Eigenart des Erasmus buchen zu wollen.
Geistvollen und auch derben Spott haben
sich kirchliche Persönlichkeiten in lateinischen

Sprüchen, die man in der Schule auswendig
lernte, stets gefallen lassen müssen. Wir als

empfindsamere Wesen reden dann leicht von
Verhöhnung der Religion. Aber man lernte
noch im 17. Jahrhundert auch in katholischen
Schulen Verse, wie diese: Propter habere

petit, repetitque altare sacerdos, oder
Te primum benedic; nam presbyter ipse fa-

cit, oder
Se mundum monachi verbis liquisse fatentur;
Cum tarnen illius facta libenter agant.

Die Aufzählung Hesse sich beliebig weit
ausspinnen. Wir werden im Urteil immer
irren, wenn wir von unserem Standpunkt aus

jene Zeit besprechen.

Nehmen wir auch noch dies hier vorweg,
um einen vulgären Vorwurf gegen Erasmus zu
entkräften. Man sagt, seine gleichfalls zu-

635



nächst für die studierende Jugend bestimmten

Colioquia seien nicht nur kirchenfeindlich,

sondern auch schlüpfrig und obszön.
Gewiss kann sich einer heute kaum vorstellen,

dass man einmal solche Gespräche hat

im Unterricht behandeln können. Aber Erasmus

ist über den Vorwurf, dass er der Jugend

unanständige Lektüre habe bieten wollen,
erhaben. Er war vielmehr von der Bedeutung
der Keuschheit in der Jugenderziehung tief

durchdrungen. Er erlaubt sich freilich manchmal

Wendungen, erweckt Vorstellungen, die
einem reinen Knaben und Jüngling fernbleiben

müssten. Aber er stand auf dem Standpunkt,

dass man natürliche Dinge vor der

Jugend nennen müsse, wie sie sind, um sie

gegen Gefahren zu stählen. Eine Generation
nach ihm hat das freilich nicht mehr verstanden,

als man in der sexuellen Erziehung nur

noch die Behütungsmethode gelten liess.

Man muss auch anmerken, dass ein vernünftiger

Lehrer seinen Schülern nicht den ganzen
Erasmus vorgelegt hat und angesichts der
Fülle des Stoffes auch nicht vorlegen
konnte. Anderseits aber haben viele der
Schulgespräche für die religiöse Erziehung

grossen Wert. Im übrigen muss man
wissen, dass der Wortschatz der damaligen

Schule in allen Lehrbüchern Dinge
nannte, die heute einer gebildeten
Unterhaltung ganz sicher vollkommen fremd
sind. Erasmus sagte von sich: „Sokrates hat

die Philosophie vom Himmel auf die Erde

gebracht. Ich bringe sie in die Spiele und

Gespräche der Jugend, auch auf die
Studentenkneipe. Denn auch wenn die Christen

scherzen, soll es nach Philosophie aussehen,

scherzen, soll es nach Philosophie aussehen."2

Wie ernst es Erasmus gerade mit der
sittlichen Reinheit nahm, das geht aus einer
Stelle des Enchiridon hervor (85 3). Da heisst

es: „Bist du ein Priester, dann denke daran,
dass du für göttliche Dinge geweiht bist.

2 Nach der Basler Ausgabe der Familiaria colioquia.
3 Die Seitenzahlen nach dem Löwener Druck von

1515.

Was für ein schändlicher Frevel, mit den Händen,

mit denen du jenen anbetungswürdigen
Leib anfassest, das schmutzige Fleisch einer
Dirne zu berühren. Bist du verheiratet, dann
denke daran, welche Ehre ein unbeflecktes
Ehebett bedeutet und gib dir Mühe, dass

deine Ehe die so überaus heilige Ehe Christi

mit der Kirche nachbildet, deren Bild sie ist.

Bist du ein Jüngling, dann gib dir Mühe, dass

du die Blüte deines Lebens nicht leichtsinnig
befleckst. Das Weib soll bedenken, dass

seinem Geschlecht nichts so ziemt wie die
Scham." Das sind Sätze, wie man sie in jener
Zeit nicht allzu oft hörte. Wer aber Wendungen

rügt, die wir unschicklich nennen, der
soll an Luthers Tischreden denken. Niemand
wird es wagen, Luther unkeusch oder schlüpfrig

zu nennen.

Entscheidend für die Beurteilung der
kirchlichen Halfung des jüngeren Erasmus ist sein

aus der Zeit nach der Rückkehr aus England
stammendes Buch von der Wehr des christlichen

Streiters (Enchiridion militis Christiani,

1501). Man liest nicht selten den Vorwurf,
dass sich auch in dieser Schrift neben
Ausfällen gegen die Mönche auch Angriffe auf

christliche Dogmen finden. Das Urteil ist ganz
unbegründet. Es ist sehr zu bedauern, dass

wir das Buch heute so wenig mehr kennen.

Wie kaum ein anderes ist es eine durchaus

lautere Quelle für die kirchlichen Zustände

jener Zeit.

Erasmus, selbst aus der Schule des rheinischen,

um die innere Reform der Kirche ehrlich

besorgten Humanismus hervorgegangen,
geistig mehr, als er es wahr haben mag,
abhängig von der mystischen Einstimmung der
Fraferherren, aus der ja auch der dem
gleichen Orden angehörige Thomas von Kempen
nicht viel früher hervorgegangen ist, hatte
eben in England die frische Luft dieser geistigen

Erneuerung im Kreis um Colet und Morus

geatmet. Der Geist der Nachfolge Christi

war diesen von der Schönheit des klassischen

Altertums begeisterten Männern heiliger
Ernst. Der Humanismus war ihnen zugleich

636



Wille zur Erneuerung der Kirche. Ganz
erfüllt davon, stellte sich auch Erasmus die
Frage: Blutet nicht der Leib Christi aus vielen
Wunden? Als ehrlicher Mann musste er diese

Frage mit Ja beantworten, wie es alle
wahrhaftigen Christen damals taten. Die andere

Frage lautete dann: Wie kann geholfen
werden? Und da war es ihm klar, dass nicht —
das Wort ist damals vielfach angewendet
worden — die Kirche von den Menschen,
sondern die Menschen durch die Kirche
umgeformt werden mussten. Dabei setzte er
Beauftragte und Nutzniesser der Kirche

keineswegs mit dieser gleich. Doch sollte er
bald erfahren — und das war die Tragik seines

Lebens — dass die zur Ordnung Gerufenen

laut schrien: Er greift die Kirche an; ein
Ketzer ist er. Das Spiel wiederholt sich

immer in der Geschichte.
Zum Reformer ist freilich nur berufen, wer

den Weg der Reform vorlebt. Die Welt, die
Gegenspielerin der Kirche, muss — wider
ihren Willen — auf den wahren Reformer

zeigen und ohne Missverständnis sagen: Seht

da den anderen Christus! Und daran hat es

bei Erasmus gefehlt. Zwar war sein Leben
das eines anständigen Mannes. Das war viel
unter den Trägern geistlicher Gewalten und

Aemter in jener Zeit. Und doch war Erasmus

kein zwingendes Vorbild, weil ihm die Liebe
,und damit der Wille zum Opfer fehlte. Dass

aber das Christentum gelebt werden musste,
damit die Kirche lebe, das wusste er, wie auch
Thomas von Kempen. Und wie dieser sein
Buch von der Nachfolge Christi geschrieben
hat, so verfasste Erasmus seine „Wehr des

christlichen Streiters". Ziel und Ende sind bei
beiden gleich. Die glänzende Sprache hätte
dem Buche des Erasmus eine weitere
Verbreitung sichern müssen als der in mittelalterlichem

Latein geschriebenen Immitatio. Diese
ist ein Welt- und Menschheitsbuch geworden,

wie kaum ein anderes; des Erasmus

Buch ist vergessen. Warum? Weil ihm die
Liebe fehlte. Die Liebe, die sich nicht
aufbläht, die Einfalt des stillen Opfers hat die
Reform in der Kirche vielfach stärker
vorangetrieben als gelehrte Bücher, Programme
und Dekrete.

Und doch kann einem Erasmus der gute
Wille, die Not der Kirche zu heilen, nicht

abgestritten werden. Sein Buch wollte auf die
Fehler in der äussern Erscheinung der Kirche

hinweisen, zugleich aber zeigen, wie der Miles

Christi durch das Vorbild des eigenen
Lebens das Böse durch das Gute überwindet.

(Forts, folgt.)
Köln-Riehl. Josef Kuckhoff.

Umschau

Schweizerische katholische Erziehertagung in Schwyz
Die Sektion für Erziehung und

Unterricht des Schweiz, kath.
Volksvereins — als Arbeitsgemeinschaft

unserer kath. Schul- und

Erziehungsvereinigungen — veranstaltet am 8.—1 0.

August eine Studientagung, zu der

Priester, Lehrerinnen, Lehrer
und sonstige Erzieher herzlich

eingeladen und in grosser Zahl erwartet

werden.

Am Haupttag, Sonntag, den
9. August, nach dem Pontifikalamt in

der Kollegiumskirche, wird in Vorträgen und

Aussprachen die Aufgabe der
Ferien- und Freizeitbetreuung
unserer Jugend behandelt (Zusam-

637


	Des Erasmus Anfang

