Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 13

Artikel: Des Erasmus Anfang

Autor: Kuckhoff, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-536352

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-536352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mittelschule

Des Erasmus Anfang

Die grosse Kirchenspaltung des 16. Jahr-
hunderts nahm ihren Anfang mit dem Auf-
begehren eines neuen Menschen gegen den
Anspruch der kirchlichen Organisation aut
unbedingte Geltung. Es ging zunachst nicht
um Wesen und Lehre, sondern um die Le-
benshaltung von Klerus und Volk. Kurzsich-
tigkeit, mides Beharren und auch wohl Bos-
willigkeit vieler Verantwortlichen und Nutz-
niesser drangten an sich wohlmeinende
Mahner, denen allerdings zum Beruf des
Reformators das Wesentliche, namlich De-
mut und Liebe fehlte, auf die Wege der

Haresie. Auf beiden Seiten war

Schuld.

Vielleicht ist zu einer gerechten Beurtei-

grosse

lung der Manner und Geschehnisse jener
Zeit eine gewisse geistige Disposition er-
forderlich, die Raum fir das Schuldbekennt-
nis bietet. Diese Disposition ist bei der Welt
nicht zu finden, aber von den Menschen in
der Kirche dirfte man sie in einer Zeit, in
der das Fazit aus der kirchlichen Umsturz-
bewegung des 16. Jahrhunderts gezogen
wird, erwarten. Vor vierhundert Jahren war
sie nicht vorhanden.

Die Kirche hat keine Schuld, kann und
konnte also nicht ,mea culpa!’ sagen. An-
ders die Verantwortlichen in der Kirche. Die
Welt hat kein Schuldbekenntnis zu fordern,
weil sie nicht selbst dazu bereit ist. Und
nicht um der bosen Nachrede der Welt wil-
len, sondern um der Schuld willen ist das
Bekenntnis abzulegen. Fordern kann es nur
der ganz Demutige, der allein zum Reforma-
tor Berufene.

Es ist vielfach nachgewiesen worden, dass
die Kirche vor der Kirchenspaltung aus ihrer
Mitte Manner und Frauen erweckte, die
eine echte und wahre Reform lebten und

632

sie in den von ihnen geschaffenen Organi-
sationen wirkten. Aber es steht doch ausser
Frage, dass die massgebenden Stellen in
der Kirche erst auf sie hérten, als die gros-
se Spaltung den Bestand der Kirche geféhr-
dete. Das Schuldbekenntnis der zuerst Ver-
antwortlichen wurde kaum gehort bei dem
gewaltigen Stimmenaufwand der Verteidi-
gung. Von nun an war die Auseinanderset-
zung uUber Reformen nur noch Sache der
Das Kirchenvolk hatte dazu
nichts zu sagen. Und die Frage, ob es bei
der Aussprache zu beteiligen sei, wurde
seither nicht mehr erortert.

Als gegen Ende des 15. Jahrhunderts das
Verlangen nach kirchlicher Reform ganz
deutlich vernehmbar war, stand vor den Au-
gen der ganzen gebildeten Welt der Nie-
derdeutsche Desiderius Erasmus, ein Monch
und Humanist. Die Kenntnis seiner Lebens-
umstande wird hier vorausgesetzt. Anders
steht es um das Verstandnis fir seine ge-
schichtliche Sendung. Von katholischen -Au-
toren, Theologen wie Historikern wird er
geriihmt als der grosste, ja als der einzige
deutsche Humanist, im Ubrigen aber abge-

Berufenen.

tan als ,,Haupt des jungeren kirchenfeindli-
chen Humanismus''. Der Freund und Gesin-
nungsgenosse eines Heiligen der Kirche,
des Thomas Morus, ein Kirchenfeind! Oder
man sieht in ihm nur den rationalistischen
Erklarer des Neuen Testamentes und tut ihn
damit in den Bann. Dass er die Wege ge-
wiesen hat fur den Dienst der alten Spra-
chen und des klassischen Altertums, auch
der Kirchenvater am Studium der Theolo-
gie, das wird leicht Ubersehen. In dieser
Beziehung waren ihm protestantische Beur-
teiler eher gerecht. Aber fur sie ist er der
Mann, der es nicht wagte, sich fiir die Re-



formation Luthers zu entscheiden. Cie Pro-
testanten, insbesondere Luther, konnten es
ihm nicht verzeihen, dass er der Kirche treu
blieb.

Man muss festhalten: Erasmus war schon
tot, als sich der Wille zur Reform in der Kir-
che festigte. Er hat nur schwache Versuche
gesehen, die keinen Erfolg versprachen. Die
Einleitung der Reform durch Papst Paul IlI.
(1534—1549) hat er nicht mehr erlebt, so
wenig er die erst langsam einsetzende Wirk-
samkeit der Reformorden verspurt hat; der

Jesuitenorden war noch nicht da.

Erasmus hat die Kirche geliebt, er kannte
thre Grosse und Schonheit und das Begliik-
kende ihres Wirkens in den Seelen der Men-
schen. Aber allen Guten seiner Zeit war das
Leben der Trager des Kirchlichen ein iiber-
grosses Aergernis. Der Zustand des Verfal-
les drohte Verderben. Der Wille zur Umkehr
hatte mit dem Schuldbekenntnis der Verant-
wortlichen einsetzen missen. Daran fehlte es.

Es gibt kaum etwas Bequemeres und Ober-
flachlicheres, als einen Erasmus als Haupt des
,kirchenfeindlichen Humanismus'' zu verket-
zern. Der Humanismus als Bildungsgut und
Bildungsstreben ist weder kirchenfeindlich
noch kirchenfreundlich. Unter seinen Vertre-
tern hat es freilich scharfe Gegner der Kirche
gegeben, die aber nicht als Gruppe den hu-
manistisch gebildeten kirchentreuen Klerikern
und Theologen gegenibergestellt werden
konnen. Manchmal will man unter der Rubrik
,.Jungerer Humanismus'' die Schule des Eras-
mus treffen. Das ist darum falsch, weil unter
den Humanisten kaum einer so wenig Schule
gemacht hat, wie Erasmus. Er war allerdings
von allen Gebildeten abgottisch verehrt, aber
Lehrer ist er nicht gewesen. Die ,,Humani-
sten' um Ulrich von Hutten, die Manner, de-
nen man die Autorschaft der Dunkelmanner-
briefe zuschreibt, Nachfolger oder Jinger des
Erasmus nennen, heisst ihn beleidigen. Was
aber bleibt dann vom jingeren Humanismus
ubrig? Von Alexander Hegius (1 1498), dem
Vater der deutschen Humanistenschule, liber

Jakob Wimpteling (1 1528), das Haupt der
siddeutschen Humanisten, bis auf Ludwig
Vives (T 1540), den Klassiker der katholischen
Padagogik der Neuzeit, sind alle deutschen
Humanisten von Bedeutung grosse und un-
bedingte Verehrer des Erasmus, aber niemals
Kirchenfeinde gewesen. Erasmus stand auf
Man nenne ihn nicht den
nicht den kirchen-
feindlichen Humanisten, nicht den rationali-

einsamer Hohe!
sakularisierten Monch,

stischen Bibelerklarer, sondern den Sprecher
des in seinen Empfindungen beleidigten, bei
Seite geschobenen Kirchenvolkes. Das wollte
er gewiss nicht sein; denn was wusste ein
Humanist von ,,Volk"! Er war es unbewusst.

Erst die nachfolgende Generation hat den
Trennungsstrich zwischen Kirche und Eras-
mus gezogen. Als die Reform in der Kirche
Gestalt bekommen hatte, da sah man einen
Erasmus, den Mann der herben Kritik, der
das Ohr Europas durch ein Menschenalter
gehabt hatte, anders an, als da er noch lebte.
Es war etwas anderes, als Glied in der
Kirche Kritik zu Gben als durch Kritik die An-
griffsmittel der Kirchenfeinde zu verstarken.
Nun sah man ihn nur noch durch die Partei-
brille, sprach von ihm als einem Gegner der
bestehenden Ordnung; seine Beweggriinde
wurden nicht mehr gewertet. Jetzt sah man
auch in seinen klassischen Schriften dogma-
tische Irrtimer, man klagte seine Schriften der
Unsittlichkeit an, sah nur die Satire gegen den
Klerus, Ubersah seine Kritik an den anderen
Standen. Die gegnerische Partei aber hatte
keine Lust, ihn zu verteidigen.

Massgebend tir die Beurteilung des Eras-
mus ist die Haltung eines der Haupter der
katholischen Reformation in Deutschland, des
hl. Petrus Kanisius, geworden. Er steht dem
Humanismus so nahe, dass ihm in den Jahren
seines Studiums ein Erasmus lebendig wer-
den musste. Ohne ihn gab es in der ersten
Haltte des 16. Jahrhunderts keine Schulbil-
dung. Seine Stilistik (Copia), seine Sprich-
wortsammlung (Adagia), weiter seine Schul-
gesprache (Colloquia) waren ein guter Teii

633



des damaligen Bildungsgutes nicht etwa nur
als Schulbiicher. Auch die Jesuiten kamen
daran gar nicht vorbei. Als der unerbittliche
Papst Paul IV. alle Schriften des Erasmus in
das Verzeichnis der verbotenen Biicher auf-
nahm, war man noch weit davon entfernt,
Ersatz bieten zu konnen. Man half sich mit
purgierten Ausgaben oder unterdriickte den
Namen des Autors.

Kanisius hat im Jahre 1561 in einer Kund-
gebung an die Universitdt Dillingen nicht
lange nach der Indizierung seiner Werke
zu Erasmus Stellung genommen *. Seine Be-
deutung als Humanist ist fiir Kanisius iber alle
Kritik erhaben. Doch wére es nach seiner
Ansicht besser gewesen, er hatte sich auf die-
ses ihm eigentimliche Gebiet beschrankt,
oder er ware wenigstens in seinen Urteilen
massvoller gewesen. In der Theologie war er
zu sehr kritischer Philologe. Dabei gebraucht
Kanisius gegeniiber Erasmus — nicht als Er-
ster — eine Wendung, mit der man den Hu-
manisten oft verdachtigt hat: Er habe die Eier
gelegt, die Luther ausgebriitet hat. Doch sagt
Kanisius nicht nadher, was diese Redensart be-
sagt. Erasmus hat, erklarte er weiter, allzu
ricksichtslos die Stinden der anderen aufge-
deckt und allzu bissig sich selbst verteidigt.
Und so hat er selbst seinem Ansehen gescha-
det: Die Guten berufen sich auf ihn gerade
so wie die anderen. Man wird einen Kritiker
leid, der immer nur seine theologischen Zeit-
genossen und Vorgénger tadelt, aber selbst
keine Kritik vertragt. Erasmianer nennt Kani-
sius die Leute von Bildung, die iber Monche,
Priester und kirchliche Brauche spotten, so-
fern diese Anlass dazu geben, oder auch Or-
den und Einrichtungen herabsetzen, um sich
bei der der Kirche entfremdeten Masse be-
liebt zu machen. Leute, die immer Streit an-
fangen, Schaden blosstellen, kirchliche Wiir-
dentréger satirisch verfolgen, iber Zeremo-
nien abfallige Bemerkungen machen.

Damit war der Ton angegeben, auf den

1 0. Braunsberger, B. Petri Canisii Epistulae et

acta Ill. S. 280 {.

634

alle spétere Kritik an Erasmus im katholischen
Lager abgestimmt war. Man séhe es lieber,
wenn ein Kanisius nur in ganz sachlicher
Form seine Meinung Uber Erasmus gesagt,
insbesondere in einer offentlichen Kundge-
bung auf die Geistreichigkeit des Verglei-
ches von den gelegten und ausgebriiteten
Eiern verzichtet hatte. So oft dieser Vergleich
— er ist heute noch Ublich — angewendet
worden ist, so wenig trifft er die Sache. Denn
was hat denn Luther von Erasmus (ibernom-
men? Was fir Eier hat er ausgebriitet? Wenn
Erasmus in Lehrsdtzen irrte, so doch nicht in
dem, was das Luthertum grundsatzlich von
der Kirche schied. Der sich voll Unbehagen
von jeder Gewalttatigkeit in Wort und Werk
fernhielt, kann nicht als Vorlaufer einer kirch-
lichen Umwalzung gewertet werden. Freilich
hat Luther den Humanisten bitter gehasst, ihn
als Feind der Christenheit der Verachtung
preisgeben wollen. Ja, er hat ihn verflucht.
Diese beiden Manner sollte man nicht in der
Geschichte der Kirchenspaltung nebeneinan-
der nennen.

Wie wir bei Kanisius sahen, war der Name
Erasmus nun einmal zum Gattungsnamen ge-
worden fiir alle, die an den Zustanden in der
Kirche Kritik Gbten. Kanisius war ganz sicher
nicht einer von denen, die in der Kirche alles
richtig fanden. Kaum einer hat so scharf wie
er und so freimiitig die Dinge in der Kirche
Deutschlands beim richtigen Namen ge-
nannt. Aber die Zeit war eine andere gewor-
den. Die Kritk gehorte nicht mehr in die
Oeffentlichkeit. Wer gerecht ist, muss aber
sagen, dass Erasmus die Aussprache ja gar
nicht hatte in Gang bringen kénnen, wenn er
nicht vor der Oeffentlichkeit. gesprochen
hatte. Dabei war diese Oeffentlichkeit im-
merhin beschrankt auf die lateinisch spre-
chenden Gebildeten.

Ein begriindetes Urteil {iber die Schreibart
des Erasmus in den schéarfsten seiner Schrif-
ten, dem ,,Lob der Narrheit' und den ,,Ver-
traulichen Gesprachen" kann nur einer fal-
len, der den Ton kennt, in dem die Gebilde-



ten jener Zeit Uber Priester und Ménche zu
sprechen pflegten. Ganz gewiss ist das, was
Erasmus sagt, vor allem wie er es sagt,
scharf, aber er ist immer geistvoll, nie wird
er unfldtig und gemein, nie beschimpft er
Einrichtungen der Kirche, nie beleidigt er die
Gefihle wirklich frommer Menschen. Seine
humanistische Eitelkeit verleitet ihn oﬁ, dass
er die Worte eben um der Worte wegen
setzt, iber dem Ton den Inhalt vergisst. Man
darf dann eben nicht versuchen, diese Fein-
heiten zu Ubersetzen. Was ein Humanist in
schillerndem Latein sagt, das wirkt oft so un-
sagbar platt, wenn man es in moderne Spra-
chen Ubertréagt. Wenn aber einer wissen will,
wie abgrundtief gemein und gotteslasterlich
jene Zeit sprechen konnte, der muss Pam-
phlete, wie die Briefe der Dunkelmanner ken-
nen. Sie sind nie Uberboten worden. Dem
gegeniber wirkt der Freund des Thomas Mo-
rus — wie konnte es anders sein! — immer
vornehm. Auch von dem gottlosen Hass, von
dem die Schriften vieler Theologen aufb e i -
d e n Seiten im Zeitalter der Gegenreforma-
tion voll sind, merkt man bei Erasmus noch
nichts.

Weil freilich Erasmus das Ohr der ganzen
gebildeten Welt besass, darum wirkte seine
geistreiche Ironie sehr nachhaltig. Aber die
Bitterkeit des Tones und der Kritik hat er nicht
von Anfang an gehabt. Erst im Laufe der Zeit
kam er auf diesen Weg, als er die heftigsten
Gegenangriffe derjenigen erfahren musste,
die von der notwendigen Reform, aber auch
von dem humanistischen Bildungsideal nichts
wissen wollten. Darum entbehren auch seine
ersten Schriften der Satire. So muss jeder ur-
teilen, der sie gelesen hat und der nicht das
Urteil anderer nachspricht. Damals war er
auch noch keineswegs der Streiter wider die
.Sophisten", wie seit Laurentius Valla die
Humanisten die Anhanger der Scholastik zu
nennen pflegten. Seine Art war zuerst viel-
mehr ganz Geist vom Geiste des niederdeut-
schen Humanismus, der mit der Reform der
Bildung von Anfang an auch die Erneuerung

in der Kirche betrieb, nicht erst seit den Ta-
gen des Erasmus, sondern schon seit den An-
tangen der Fraterherren.

Die Jahrhundertwende bedeutete im Le-
ben des Erasmus auch eine Lebenswende.
Kurz vorher war er ein und ein halbes Jahr
in England, wo er seine klassische Bildung
vollendete, unter Fihrung des frommen John
Colet, den er verehrte, wie einen Plato seine
Schiler, in Gemeinschaft mit einem jiingeren
Freunde Thomas Morus', von dem er gesagt
hat, dass die Natur nie eine gutigere, zartere,
glicklichere Wesensart hervorgebracht hat.
Erasmus ist im Ideenkreis des Niederdeut-
schen, und nicht etwa in Halien, zum Huma-
nismus gereift.

Nach seiner Riickkehr kénnen wir bei ihm
den entschiedenen Willen erkennen, mit sei-
ner Feder der innerkirchlichen Reform zu die-
nen. Seinen Ruhm verbreitete zu eben jener
Zeit seine Sprichwortersammlung. Man hat
darin ,,allerhand spottische Bemerkungen
uber kirchliche Gebrauche, Mdnche, Theolo-
gen und Regenten’' gefunden. Das ist an sich
richtig, aber es ist Iacherlich, gerade das als
eine Eigenart des Erasmus buchen zu wollen.
Geistvollen und auch derben Spott haben
sich kirchliche Personlichkeiten in lateinischen
Spriichen, die man in der Schule auswendig
lernte, stets gefallen lassen missen. Wir als
empfindsamere Wesen reden dann leicht von
Verhéhnung der Religion. Aber man lernte
noch im 17. Jahrhundert auch in katholischen
Schulen Verse, wie diese: Propter habere
petit, repetitque altare sacerdos, oder
Te primum benedic; nam presbyter ipse fa-

cit, oder
Se mundum monachi verbis liquisse fatentur;
Cum tamen illius facta libenter agant.

Die Aufzdhlung liesse sich beliebig weit
ausspinnen. Wir werden im Urteil immer
irren, wenn wir von unserem Standpunkt aus
jene Zeit besprechen.

Nehmen wir auch noch dies hier vorweg,
um einen vulgéren Vorwurf gegen Erasmus zu
entkréften. Man sagt, seine gleichfalls zu-

635



nachst fir die studierende Jugend bestimm-
ten Colloquia seien nicht nur kirchenfeind-
lich, sondern auch schlipfrig und obszon.
Gewiss kann sich einer heute kaum vorstel-
len, dass man einmal solche Gesprache hat
im Unterricht behandeln konnen. Aber Eras-
mus ist Uber den Vorwurf, dass er der Jugend
unanstandige Lekture habe bieten wollen, er-

haben.
der Keuschheit in der Jugenderziehung tief

Er war vielmehr von der Bedeutung

durchdrungen. Er erlaubt sich freilich manch-
mal Wendungen, erweckt Vorstellungen, die
einem reinen Knaben und Jiingling fernblei-
Aber er stand auf dem Stand-
punkt, dass man natirliche Dinge vor der Ju-

ben mussten.

gend nennen musse, wie sie sind, um sie ge-
gen Gefahren zu stdhlen. Eine Generation
nach ihm hat das freilich nicht mehr verstan-
den, als man in der sexuellen Erziehung nur
noch die Behitungsmethode gelten liess.
Man muss auch anmerken, dass ein verniinf-
tiger Lehrer seinen Schiilern nicht den ganzen
Erasmus vorgelegt hat und angesichts der
Fille des Stoffes auch nicht vorlegen
konnte. Anderseits aber haben viele der
Schulgespréache fir die religidse Erziehung
grossen Wert. Im Ubrigen muss
dass der Wortschatz der dama-
ligen Schule in allen Lehrbiichern Dinge
nannte, die heute einer gebildeten Un-

man
wissen,

terhaltung ganz sicher vollkommen fremd
sind. Erasmus sagte von sich: ,,Sokrates hat
die Philosophie vom Himmel auf die Erde
gebracht. Ich bringe sie in die Spiele und
Gesprache der Jugend, auch auf die Studen-
tenkneipe. Denn auch wenn die Christen
scherzen, soll es nach Philosophie aussehen.

scherzen, soll es nach Philosophie aussehen.'"”

Wie ernst es Erasmus gerade mit der siti-
lichen Reinheit nahm, das geht aus einer
Stelle des Enchiridon hervor (85 ?). Da heiss!
es: ,,Bist du ein Priester, dann denke daran,
dass du fur gottliche Dinge geweiht bist.

2 Nach der Basler Ausgabe der Familiaria colloquia.
3 Die Seitenzahlen nach dem Lowener Druck von
1515,

636

Was fur ein schandlicher Frevel, mit den Han-
den, mit denen du jenen anbetungswiirdigen
Leib anfassest, das schmutzige Fleisch einer
Dirne zu berthren. Bist du verheiratet, dann
denke daran, welche Ehre ein unbeflecktes
Ehebett bedeutet und gib dir Mihe, dass
deine Ehe die so Uberaus heilige Ehe Christi
mit der Kirche nachbildet, deren Bild sie ist.
Bist du ein Jingling, dann gib dir Mihe, dass
du die Blute deines Lebens nicht leichtsinnig
befleckst. Das Weib soll bedenken, dass sei-
nem Geschlecht nichts so ziemt wie die
Scham." Das sind Satze, wie man sie in jener
Zeit nicht allzu oft horte. Wer aber Wendun-
gen rlgt, die wir unschicklich nennen, der
soll an Luthers Tischreden denken. Niemand
wird es wagen, Luther unkeusch oder schlipf-
rig zu nennen.

Entscheidend fir die Beurteilung der kirch-
lichen Haltung des jlingeren Erasmus ist sein
aus der Zeit nach der Rickkehr aus England
stammendes Buch von der Wehr des christ-
lichen Streiters (Enchiridion militis Christiani,
1501). Man liest nicht selten den Vorwurf,
dass sich auch in dieser Schrift neben Aus-
fallen gegen die Monche auch Angriffe auf
christliche Dogmen finden. Das Urteil ist ganz
unbegriindet. Es ist sehr zu bedauern, dass
wir das Buch heute so wenig mehr kennen.
Wie kaum ein anderes ist es eine durchaus
lautere Quelle fir die kirchlichen Zustinde
jener Zeit.

Erasmus, selbst aus der Schule des rheini-
schen, um die innere Reform der Kirche ehr-
lich besorgten Humanismus hervorgegangen,
geistig mehr, als er es wahr haben mag, ab-
hangig von der mystischen Einstimmung der
Fraterherren, aus der ja auch der dem glei-
chen Orden angehérige Thomas von Kempen
nicht viel friher hervorgegangen ist, hatte
eben in England die frische Luft dieser geisti-
gen Erneuerung im Kreis um Colet und Mo-
rus geatmet. Der Geist der Nachfolge Christi
war diesen von der Schonheit des klassischen
Altertums begeisterten Mannern heiliger
Ernst. Der Humanismus war ihnen zugleich



Wille zur Erneuerung der Kirche. Ganz er-
fullt davon, stellte sich auch Erasmus die
Frage: Blutet nicht der Leib Christi aus vielen
Wunden? Als ehrlicher Mann musste er diese
Frage mit Ja beantworten, wie es alle wahr-
haftigen Christen damals taten. Die andere
Frage lautete dann: Wie kann geholfen wer-
den? Und da war es ihm klar, dass nicht —
das Wort ist damals vielfach angewendet
worden — die Kirche von den Menschen,
sondern die Menschen durch die Kirche um-
geformt werden mussten. Dabei setzte er
Beauftragte und Nutzniesser der Kirche kei-
neswegs mit dieser gleich. Doch sollte er
bald erfahren — und das war die Tragik sei-
nes Lebens — dass die zur Ordnung Gerufe-
nen laut schrien: Er greift die Kirche an; ein
Ketzer ist er. Das Spiel wiederholt sich im-
mer in der Geschichte.

Zum Reformer ist freilich nur berufen, wer
den Weg der Reform vorlebt. Die Welt, die
Gegenspielerin der Kirche, muss — wider
ihren Willen — auf den wahren Reformer
zeigen und ohne Missverstandnis sagen: Seht
da den anderen Christus! Und daran hat es
bei Erasmus gefehlt. Zwar war sein Leben
das eines anstdndigen Mannes. Das war viel
unter den Tragern geistlicher Gewalten und
Aemter in jener Zeit. Und doch war Erasmus

kein zwingendes Vorbild, weil ihm die Liebe
und damit der Wille zum Opfer fehlte. Dass
aber das Christentum gelebt werden musste,
damit die Kirche lebe, das wusste er, wie auch
Thomas von Kempen. Und wie dieser sein
Buch von der Nachfolge Christi geschrieben
hat, so verfasste Erasmus seine ,Wehr des
christlichen Streiters”. Ziel und Ende sind bei
beiden gleich. Die glanzende Sprache hatte
dem Buche des Erasmus eine weitere Ver-
breitung sichern mussen als der in mittelalter-
lichem Latein geschriebenen Immitatio. Diese
ist ein Welt- und Menschheitsbuch gewor-
den, wie kaum ein anderes; des Erasmus
Buch ist vergessen. Warum? Weil ihm die
Liebe fehlte. Die Liebe, die sich nicht auf-
blaht, die Einfalt des stillen Opfers hat die
Reform in der Kirche vielfach starker voran-
getrieben als gelehrte Blicher, Programme
und Dekrete.

Und doch kann einem Erasmus der gute
Wille, die Not der Kirche zu heilen, nicht ab-
gestritten werden. Sein Buch wollte auf die
Fehler in der dussern Erscheinung der Kirche
hinweisen, zugleich aber zeigen, wie der Mi-
les Christi durch das Vorbild des eigenen Le-
bens das Bose durch das Gute tiberwindet.

(Forts. folgt.)

Kéln-Riehl. Josef Kuckhoff.

Umschau

Schweizerische katholische Erziehertagung in Schwyz

Die SektionfirErziehung und
kath.

Volksvereins — als Arbeitsgemein-

Unterricht des Schweiz

schatt unserer kath. Schul- und Erziehungs-

vereinigungen — veranstaltet am 8.—1 0.
August eine Studientagung, zu der
Priester, Lehrerinnen, Lehrer
und sonstige Erzieher herzlich

eingeladen und in grosser Zahl erwartet
werden.

Am Haupttag, Sonntag, den
9. August, nach dem Pontifikalamt in
der Kollegiumskirche, wird in Vortrdgen und
Aussprachen die Aufgabe der Fe-
rien- und Freizeitbetreuung

unserer Jugend behandelt (Zusam-

637



	Des Erasmus Anfang

