
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 2: Besinnung und Zusammenarbeit II.

Artikel: Weltanschauung und Pädagogik

Autor: Spieler, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


von peripheren Dingen beschlagnahmt sind,
wird die pädagogische Wirkungsmöglichkeit
der „Pax romana" gering bleiben. Natürlich

hängt sie auch von der geistigen Kraft ab,
die durch das Zentralbüro repräsentiert wird,

von den dort tätigen und leitenden
Menschen und von den Grundsätzen, nach

denen die Arbeit der Zentrale ausgerichtet ist.

In den letzteren lässt sich eine gewisse
Entwicklung verfolgen. Bis 1931 war die
zentrale Arbeit stark auf unmittelbare überterritoriale

Erziehung und Mission eingestellt,
allerdings unter Vermeidung alles Kosmopolitismus

und Bekämpfung des Internationalismus

als Weltanschauung im Gegensatz zur
Vaterlandsliebe. Das Jahr 1932/33 bedeutet
ein Uebergangsjahr zu einer anderen
Aufgabe der Zentralaktivifät: Unterstützung der
nationalen Verbände auf allen Gebieten
ihrer Tätigkeit, besonders auf ihrem
Hauptgebiet, dem der Schulung ihrer Mitglieder.

Endlich ist noch ein Wort zu sagen über

den bereits erwähnten überterritorialen

Zusammenhang zwischen einer Gruppe
katholischer Pädagogen, nämlich den Lehrern

der höheren Schulen, der in zwei

Kongressen über den höheren Unterricht in die

Erscheinung trat, Der erste „Congres
International de l'Enseignement secondaire ca-

tholique" fand 1930 in Brüssel statt. Auf
ihm wurde zur Vorbereitung späterer

Kongresse ein „Comite Central des Congres In-

ternationaux de l'Enseignement Secondaire

Catholique" und ein Generalsekretariat (38,
Boulevard du Jardin Botanique, Bruxelles)

gegründet. Der zweite und letzte von ihm

vorbereitete Kongress tagte vom 31. Juli bis

5. August 1933 im Haag in Holland8.

(Fortsetzung folgt.)

Köln-Riehl. Friedrich Schneider.

Weltanschauung und Pädagogik
Wer einigermassen die Geschichte der

Pädagogik kennt, weiss, wie pädagogisches
Denken immer an der Auffassung von Welt
und Leben, besonders aber vom Wesen

der Kultur, welche doch das einzelne
Individuum darzustellen und fortzusetzen hat,

seinen festen Rückhalt fand. Pädagogisches
Denken fand stets sein Ideal in dem Lebensund

Kulturideal der Gemeinschaft, der Zeit
und des Volkes, in das es eingebettet war.
Die pädagogischen Theorien und Lehren

des Altertums bilden einen integrierenden
Bestandteil der Politik, da eben das Kulturleben

des Altertums im Staate seinen
Mittelpunkt hatte. Für das Mittelalter bildet die

Pädagogik einen Teil der Theologie und

der kirchlichen Lehre, weil es eben eine
Epoche der christlich-kirchlichen Kultur war.
In der neueren Zeit aber, die in einer
beispiellosen, stürmischen Entwicklung, in

einer kaum unterbrochenen Folge religiöser,
wirtschaftlicher, politischer und künstleri¬

scher Revolutionen noch zu keiner allseits

gefestigten, geschlossenen, durchgebildeten,

stabilen Einheitskultur gelangt ist, ist

das Verhältnis ein freies und bewegliches
geworden. Dazu löste sich im 18. Jahrhundert

die Idee der Erziehung von den
Schranken des Berufes, des Besitzes und
des Standes. Bildung wurde nicht mehr
Vorrecht privilegierter Klassen, sondern eine

Forderung, die für alle Menschen erhoben
wird. Nun stand die Pädagogik vor der
Aufgabe, ihr Ideal unabhängig von allen
gegebenen, geschichtl. Kulturbedingungen,
unabhängig auch von den besonderen

Forderungen der Gesellschaft, des Staates,
einzelner philosophischer Systeme und

Weltanschauungen und besonders der Religion
in zeitloser Gültigkeit zu entwickeln.

So waren die pädagogischen Theorien

ö Siehe den Bericht von A. Henn, Düsseldorf in

der „Internationalen Zeitschrift für Erziehungswissenschaft",

1933/34, S. 274 ff.

63



der Folgezeit darauf gerichtet, wissenschaftlich

und aus reiner Vernunft oder aus dem
Wesen der Natur heraus eine allgemein gültige

Normenlehre der Erziehung und Bildung
zu konstruieren.

Immer nachdrücklicher trat die Behauptung

hervor, dass die Pädagogik als eine

eigene, nur auf Erfahrung zu begründende
Wissenschaft sich in derselben Weise aus

der philosophischen und weltanschaulichen

Abhängigkeit und dem Widerstreit der

Weltanschauungen zu lösen habe, wie das

nacheinander alle anderen Einzelwissenschaften

vollzogen hätten. Diese

individualisierende, freiheitliche Tendenz erfuhr

bedeutsame Unterstützung und Förderung
durch die positivistische Weltansicht, die
sich zumal in England und Frankreich
breitmachte.

Statt des bisherigen religiös-weltanschaulichen

Unterbaues suchte man in der Erfahrung

und in den Erfahrungswissenschaften
ein empirisches Fundament für die
Erziehungstheorie.

In Deutschland erwählte man dazu von
Trapp-Beneke bis Neumann die Psychologie;

in England und Frankreich Comte,
Spencer und Genossen die Biologie und
Soziologie. Schliesslich wählte man zu
diesem Dienste noch die Geschichte aus.

Ich hätte nun zu zeigen, wie sämtliche
vier Erfahrungswissenschaften, wenngleich
sie wichtige Teilgebiete einer wissenschaftlichen

Pädagogik darstellen, nur zu ganz
bestimmten Punkten und Gebieten einer
wissenschaftlichen Theorie führen können,
weil sie in sich selbst ihre Grenze finden
und keine hinreichende Fundierung der
Pädagogik abgeben können. Eine nur
psychologische Theorie arbeitet und kann nur
arbeiten mit einer Komponente der Erziehung,

den Anlagen, die wir als e i n e

Voraussetzung erkannt haben. Von der zweiten

Komponente: von der Kultur, ihren

Gütern und Werten kann sie nichts sagen.
Pädagogik und jede pädagogische Diszi¬

plin, wenn sie nichts anderes sein will als

eine Technik des Uebermittelns, hat freilich

am wenigsten mit Weltanschauung zu
tun! —

Sobald aber der Inhalt des technisch zu
Uebermittelnden angerührt wird, sind die
Beziehungen da.

Ist nun eine Technik des Vermitteins,
ohne auf den Inhalt achthaben zu müssen,

möglich?
Es will Litt scheinen, dass die Entwertung

der hier angereihten pädagogischen
Bemühungen die schwerste Versündigung
am Geiste echter Pädagogik bedeutet.

Denn wenn Lesen und Schreiben, Rechnen

und Werkarbeit, Sprachübung und

Grammatik, Wissenserwerb und

Wissensgebrauch in einer Form bewältigt werden,
auf die die Bezeichnung „technisch" wirklich

zutrifft, dann ist damit bewiesen, dass

dies alles in einem durchaus unpädagogischen,

widerpädagogischen Geiste betrieben

wird. Die Sphäre des Technischen ist

bekanntlich die Sphäre der blossen Mittel,
das heisst, derjenigen Gegenstände

und Vorgänge, die an sich völlig wert- und

belanglos sind und nur von einem durch

sie verwirklichten „Zweck" eine Bedeutung
entlehnen. Wenn also jene Funktionen wirklich

bloss „technische" wären, dann müsste

das pädogogisch Wertvolle jeweils von
ihnen, in einem durch sie bemühenden
Andern, gesucht werden.

Wie aber müsste das Erziehungsleben auf
weite Strecken hin veröden, wenn diese
Charakteristik für die Gesamtheit der
genannten Aufgaben wirklich zuträfe, wenn sie

alle nur Vorbereitung und Durchgang
wären? Aber so steht es ganz und gar nicht!

Pädagogisch wird die Behandlung der

genannten Gegenstände gerade erst in dem

Augenblick, da sie den Charakter des bloss
Technischen verlieren; da es dem
Erzieher gelingt, den pädagogischen
Wertgehalt in ihnen selbst aufzufinden und
durch sie selbst zur Wirkung zu bringen.

64



Man will das Ziel der Erziehung aus
Biologie und Soziologie ableiten. Das von der
Natur selbstgewollte Ziel und der Zweck
ist Erhaltung und Vervollkommnung des

Lebens überhaupt, der Gattung im besonderen.

Der Begriff der Vervollkommnung
der Gattung schliesst aber beim Menschen

zugleich die Beziehung zur Kultur ein: Jede

Kultur aber ist eine verkörperte, sichtbar

gewordene Weltanschauung. Alle vier
Erfahrungswissenschaften gründen sich auf

Erfahrung; ihre Resultate reichen also nur

so weit, als unsere Erfahrung reicht. Ueber-
schreiten wir aber diese Grenzen und mas-

sen uns an, eine Theorie aufzubauen, dann

haben wir längst den Boden der Erfahrung
verlassen und das System, das wir entwerfen,

wird im letzten Grunde bloss der
Ausdruck einer empirischen Weltanschauung.

Das hat man längst erkannt; in

wissenschaftlichen Kreisen spricht man darüber
nicht mehr. Aber man vergisst, dass die
letzten Ausläufer dieser Tendenzen und

empirischen Weltanschauungen heute noch

lebendig sind in der empirischen,
experimentellen Psychologie, Intelligenz- und

Begabungsforschung, Eignungsprüfung und

Berufsberatung. Diese einzelnen Gebiete
kann heute kein Pädagoge mehr entbehren;

er verdankt ihnen wichtige Ergebnisse. Er

hat keinen Grund, sie zu verachten, solange
sie richtig gehandhabt in ihren durch die
Natur der Sache gerechten Zielen bleiben.
Sobald sie aber ihre Grenzen und Befugnisse

überschreiten, ist nicht dringend ge-
nung davor zu warnen!

Die empirische Pädagogik konstruiert die
Erziehung von der Natur des Menschen,
wie sie die Biologie, Soziologie, Psychologie

und Historie ausweist; also vom
Menschen aus, wie er i s t. Pädagogen, die das

Unzulängliche einer empirischen Begründung

der Pädagogik einsahen, gingen
deshalb vom Menschen aus, wie er sein

soll, von dem ewig Geltenden, von den
Ideen aus. Ich erinnere nur an Piaton,

Fichte, Herbart, Natorp, Jonas Cohn. Sie

entwickeln aus reinen Ideen oder
Geltungswerten grundsätzlich, unabhängig von
allen Seinsbelastungen, das Ziel der
Erziehung.

Wieder andere nahmen zwischen den
beiden Extremen einen vermittelnden Standpunkt

ein. Sie suchten die Schranken des

empirischen Standpunktes dadurch zu
überwinden, dass sie die naturalistisch verstandene

Erfahrung metaphysisch vertieften und
in den Idealen und Seinsgrundlagen das

Fundament auch für die Bewältigung des

Bildungsproblems zu finden suchten.

Sie verbanden Sein und Sollen, Reales

und Ideales. Ich erinnere an Leibniz,

Shaftesbury, Herder, Goethe, Humboldt,
Schleiermacher. Dass hinter diesen Theorien

eine bestimmte Philosophie und

Weltanschauung steht, bestreitet niemand. Es

ist der Kritizismus und Idealismus, oft mit

pantheistischem Einschlag.

Frischeisen-Köhler hat in sehr feinen

Untersuchungen einzelne Typen der
Erziehungslehre nach ihrem weltanschaulichen

Gehalt, der ihnen zugleich eine innere
Geschlossenheit und ihre Macht verleiht,
gegeneinander abgegrenzt.

„Durchwegs zeigte die Zergliederung,"
ich zitiere wörtlich, ,,dass die pädagogischen
Theorien, die geschichtlich hervorgetreten
sind, in einem Masse, dessen sie sich
vielleicht nicht immer bewusst waren, von
Anschauungen abhängig sind, die als sittliche
und religiös-metaphysische Ideen ihre Wurzeln

in der Philosophie und den
Weltanschauungen haben." — Der Neukantianer

August Messer beschliesst eine Schrift über

Erziehung und Weltanschauung mit dem

Satze, dass „Erziehung auf Weltanschauung
sich begründet."

Frischeisen-Köhler beginnt seine Studie

mit dem Geständnis, dass Bildungsfragen,

„wenn sie nur tief genug erfasst und durchdacht

werden, unvermeidlich auf Fragen der

Weltanschauung hinführen". —

65



Selbst Ernst Horneffer, ein ehemaliger
freireligiöser Agitator und Vorkämpfer rein

weltlicher Erziehungsweise, gesteht in

seinem Buche: „Der Piatonismus und die
Gegenwart" (Kassel 1920): „Ohne
Weltanschauung keine Lebensgestaltung! Ist doch
das ganze Elend unserer gesamten Erziehung

darin zu suchen, dass die einheitliche

Weltanschauung, das theoretisch begründete
Ideal fehlt, auf das hin, in das hinein

erzogen werden soll. Und gebricht es daran,
dann frommt alle Technik des Erziehers

nichts und sei sie noch so raffiniert und reich

an Erfahrung." Ich habe absichtlich

meistens Vertreter nichtkatholischer
Richtungen zu Worte kommen lassen. Es

erübrigt sich, noch andere, wie Spranger,
Eggersdorfer, Ettlinger und Linus Bopp
heranzuziehen. Wie ist es heute noch möglich, dafj

immer wieder behauptet und auch gefordert
wird, Pädagogik und Erziehung unabhängig

von Weltanschauung zu betreiben? Der

tiefste Grund liegt im Mangel an einer
einheitlichen Weltanschauung.

Drei ältere, geistig-gesellschaftliche Schichten

ragen bis in das Bildungsleben und in

die Bildungspolitik der deutschen Gegenwart

herein:

Die katholisch-kirchliche Einstellung zu
Seele und Welt, Gesellschaft und Bildung;

die orthodox-protestantische Konfessio-

nalität und Kirchlichkeit des 16. Jahrhun-

hunderts;

und darüber, als dritte Schicht, der absolute
Beamtenstaat und die Aufklärung, die beide
an die Rationalisierbarkeit aller Lebensgebilde

glauben. Dabei treibt die Aufklärung
noch immer über die Formen des absoluten

Staates hinaus und gibt den bleibenden
Rahmen für die immanente Weltanschauung

unserer Zeit.

Wer nun der Aufklärung zufolge nur die
relativen, natürlichen Weltanschauungen
kennt und gelten lässt, dem kann man seine

Skepsis gegenüber den stets wandelbaren

Weltbildern und philosophischen Systemen

eigentlich nicht übelnehmen.

Vor allem aber fürchtet man, wie
Eggersdorfer zeigte, bei der innern Zerrissenheit

unserer Zeit sich durch das Zugeständnis

einer weltanschaulich gebundenen
Erziehung und Erziehungswissenschaft den

Weg zu einer einheitlichen Organisation
des öffentlichen Schulwesens zu verbauen.

So sucht man nach anderen Mächten, die

weniger umstritten sind und doch berufen
erscheinen könnten, das Erziehungsziel der
Schule zu bestimmen.

Immer wieder glaubt man, wie wir schon

früher sahen, vom Kinde aus eine allgemeingültige

Erziehungstheorie aufbauen,
besonders das Erziehungsziel im Kinde selbst

finden zu können. Oder man sucht das

Ziel der Erziehung aus der reifen
Vernunfteinsicht des Erziehers zu gewinnen.
Andere erwarten es aus dem lebendigen
Strome der vermeintlichen Kulturentwicklung.

Viele wollen dem Volk, der Rasse, der
Nation das Recht inaugurieren, das Ziel der
Schulerziehung zu bestimmen.

Die meisten nehmen ihre letzte Zuflucht

zum Staat, der politischen Macht, der
gesetzlichen Vertretung des Volkes; die
parlamentarische Majorität soll also der
Schulerziehung ihr Ziel setzen.

Ich kann mich auf das einzelne nicht
näher einlassen. Selbst, wenn man sich auf
den Standpunkt stellt, dass es nur relative,
natürliche Weltanschauungen gibt, so muss

man doch sagen, dass diese einzelnen
Faktoren ebenso relativ sind. Wer einem dieser
Faktoren das Recht der Zielsetzung
zuerkennt, sieht eben im Kinde, in der Kultur,
in der Nation und im Staate den letzten

Wertmafjstab. Und ist das vielleicht keine

Wertung und Weltanschauung?

William James hat recht, wenn er sagt:
„Alle unsere wissenschaftlichen und

philosophischen Ideale sind Altäre für ebenso-

66



viele unbekannte Götter." (Der Wille zum
Glauben S. 123).

Diese Bestrebungen sind herausgewachsen

aus einem übertriebenen Nationalismus,

aus dem Glauben an die Staatsomnipotenz;
ihre tiefsten Wurzeln scheinen mir aber
doch hinabzureichen bis in die französische

Revolution. Seit jenen Tagen ist das Rufen

nach Gleichheit nicht mehr verstummt,

in ununterbrochener Kette reiht sich ein

Glied an das andere.

Aus naturrechtlichen Anschauungen heraus

kam der Ruf nach Gleichheit des Rechtes,

dann der Rechte, gleiche Bildungsmöglichkeit

für alle, Einheit, Weltlichkeit und

Unentgeltlichkeit.
Freiheit, Individualität ringt mit der

Gleichheit in der Intelligenz- und

Berufsberatung, in der Einheitsschule. Gleichheit
bis zum 5. Schuljahr, dann aber in doppelter
Form der Individualismus im Aufstieg der

Begabten und in weitgehender Gabelung
der Schule und doch alles wieder nach dem

Gleichheitsprinzip und demokratisch, weil

ohne Unterschied der Geburt.

Ja, mir will dünken, als ob auch der dritte
Ruf der französischen Revolution nach

Brüderlichkeit, der vor allem in der
Gemeinschaftsschule, Lerngemeinschaft,
Lebensgemeinschaft sich auswirkt, in sozialistischer

Auffassung mit im Spiele ist.

Gegenüber diesen Gleichheitsbestrebungen

betont Spranger mit Recht, dass mit der

Nachwirkung schon eine Problematik

gegegeben ist, die eine einheitliche Lösung der

Schulorganisations - Fragen eigentlich aus-
schliesst. Es stehen sich mit unversöhnlichem

Anspruch gegenüber jenseitige
Weltanschauung und diesseitige Weltanschauung
und im Gefolge: Kirche und Staat, wenn
schon die Schwere dieses letzten Problems

auf protestantischem Gebiete bisher durch

die Verflechtung beider Verbände zur
Staatskirche verdeckt war.

Ueber die Differenz der Weltanschauungen

glaubt man durch die Aufklärungsidee

einer für alle gleichen, weltlichen Vernunft
und einer rein wissenschaftlichen Kultur

siegen zu können. Welch ungeheure Schwierigkeiten

dabei zu überwinden sind, sagt

Spranger. Der Hauptfehler liegt nach ihm

in dem Glauben an die überbrückende Kraft

der alten Aufklärungsideen.
Weil der Staat als solcher keine oder

keine ausreichende Weltanschauung hat,

reicht dieses Prinzip, wie schon Hirscher

sagt, nicht hin, um die Bildungsbedürfnisse
tieferer Art wirklich zu befriedigen.

„Bildung des Menschen", sagt Spranger,
„wird immer mehr sein als Erziehung zur
einheitlichen Staats- und Staatsvolkgesinnung.

Eine Ueberspannung des zentrali-
stischen Staatsgedankens in der Schulpolitik
muss folgerichtig dahin führen, den Bestand
der Staatsschule überhaupt zu gefährden
und das Wiedererstehen der Kirchenschule,
der Gemeindeschule und der Privatschule
indirekt zu fördern. Bedenkliche Anzeichen
dieser Art," ich zitiere immer noch Spranger,

„sind heute bereits erkennbar. Zwang
zur Einheit hat im Geistigen nicht nur die

Belebung individueller Widerstände,
sondern geradezu die Gefahr eines
Kulturkampfes zur Folge. Wie die Dinge liegen,
ist in der Tat nur eine individualisierte Einheit

unseres Bildungswesens erreichbar; nur
Einheit der Mannigfaltigkeit, nicht der Uni-
formität."

Nur in ganz primitiven Verhältnissen ist

die Gleichförmigkeit der Lebensbedingungen

so gross, dass das ganze Volk von
einem durch den Staat geheiligten
Bildungsgedanken beherrscht wird. Nach
demselben Spranger kann auf unserer Stufe

nur ein gewisser Grundstock der Gesinnung
allen gemeinsam sein — die Bildungsinhalte

aber müssen mannigfaltig sein wie
das Leben.

Die moderne Gesellschaft hat nun einmal
keine einheitliche Weltanschauung. Der

Kampf der Weltanschauungen, besonders in

unserem Vaterlande, ist etwas Schmerz-

67



liches, etwas vielleicht Verhängnisvolles,
etwas Schicksalhaftes, aber eben unser
Schicksal. Alle Täuschung hierüber hat keinen

Wert. Lieber mutig sehen, und zwar
ohne Relativismus, von dem Spranger und

Frischeisen-Köhler nicht ganz freizusprechen
sind. Die Wahrheit kann nur eine sein,

oder sie ist nicht. Wir halten fest an der

Möglichkeit, dass das Lebensziel des

Menschen durch natürliche Vernunftseinsicht

erkannt werden kann, wenngleich die

Erfahrung zeigt, dass nur wenige Geister zu

klarer und sicherer Kenntnis vom Sinn des

Lebens vordringen.

Hier setzt die grosse Bedeutung der
Religion ein. Heute gehen die Bestrebungen

— so musste selbst Theodor Litt auf dem

pädagogischen Kongress in München
anerkennen — dahin, den Sinn des Lebens und

damit das Ziel der Erziehung in einem
unwandelbaren Transzendenten zu finden,
weil der suchende Mensch - allein auf seine

natürliche Erkenntniskraft gestellt - nicht

die Antwort findet. Er wendet sich eben,
nachdem er die ganze Welt befragt hat,

unbefriedigt an ein über und ausser der Welt
Seiendes. Wem sich bei diesem Suchen
eine ausser- und übermenschliche Autorität
zur Führung anbietet, die für ihn wirklich

glaubwürdige Erkenntnisquelle ist, der sieht
im Glauben an diese Autorität die Lösung
der Lebensrätsel; er versteht diese Lösung
dann in wahrer Vernunftseinsicht als die
absolute und alleingültige. Er gewinnt, wie
Eggersdorfer es formulierte, aus der durch

übergeordnete, als berechtigt anerkannte
Autorität in Offenbarung und Glaube
erleuchteten Einsicht den Sinn des Lebens,

seine Weltanschauung und seine Erziehung
und sein Erziehungsziel: Jeder Bildungsund

Erziehungstheorie liegt eine bestimmte

Weltanschauung zu Grunde. Je nach dieser

Weltanschauung ist eine ganz bestimmte

pädagogische Ziel lehre, pädagogische
Wirklichkeitslehre und eine ganz bestimmt

eingestellte eigentliche vermittelnde Erzie¬

hungslehre die notwendige Folge. Erziehung
und Erziehungswissenschaft ist immer mit

einer Weltanschauung verbunden.

Wer dies leugnet, sucht nur unter dem
Vorwand der Neutralität eben seiner
Weltanschauung zum Siege zu verhelfen.
Solange aber der Widerstreit der
Weltanschauungen besteht, wie er sich bis heute

in dem Gegensatz der grossen philosophischen

Systeme und Schulen darstellt, wird
auch im gleichen Masse Erziehung und

Erziehungswissenschaft differenziert sein, ja

sein müssen.
Es gilt für jede Wissenschaft der Satz

Max Schelers: „Nur innerhalb jeder
gegebenen Struktur einer Weltanschauung
scheint die Möglichkeit eines prinzipiellen
unbegrenzten Fortschrittes der Wissenschaft

zu liegen." (Ewiges im Menschen, S. 85.)
Der ganze Kampf ist ein Kampf der

Weltanschauungen. Und das ganze Problem
verschiebt sich dahin: Ist einmal für uns

eine einzige, einheitliche und allgemeingültige

Weltanschauung möglich? Und wie
erreichen wir sie, besonders in unserem
Vaterland? Tiefer als die trennenden Flusstäler

und höher als die Kämme trennender

Berge ist die weltanschauliche Verschiedenheit

seiner Bewohner.

Diese Tatsache muss man sehen! Das ist

eben unser Schicksal! In weitaus dem

grössten Teile hat man die notwendigen
Folgerungen daraus gezogen und entsprechend

gehandelt. Wo man das nicht tat,

mag man wohl seine Gründe dafür haben,

um nicht zu sagen, seine Weltanschauung.
Wie lange wird man noch von äusseren

Institutionen, überhaupt von Aeusserlich-
keiten das Heil erwarten? Der Geist ist's,
der sich den Körper baut; der Geist, die
Weltanschauung des einzelnen Erziehers,
charakterisiert seine Schule. Und diesen
Geist kann niemand binden. Hirscher, der

gewiss die äussere Organisationsfrage

keineswegs gering achtete, charakterisierte
einmal den Geist, welcher die Eltern und

68



alle Erzieher durchdringen muss, wenn das

Erziehungswerk gelingen soll:

,,Der pädagogischen Regeln sind so viele, wer mag
sie erlernen, wer mag sie behalten, wer für jeden
Fall aus vielen die rechte herausfinden? Es muss

etwas geben, was bei den einen die pädagogischen
Studien wenigstens bis auf einen gewissen Punkt

ersetzt, bei den andern die rechte Anwendung dieser
Studien leitet und vermittelt. Daher eben die Frage:
Weldhes ist dieser Geist, welcher Eltern und Erzieher
und ihr ganzes Erziehungswerk durchdringen und zur
Erreichung des Hauptzweckes befähigen muss?" Er

gibt die Antwort: „Es muss den Eltern und Erziehern

stetige, dringende, freudige Angelegenheit sein, dass

ihre Kinder und Zöglinge zum Glauben an Gott und

Jesus Christus erwachen, dass sie mit ihrem Herzen

zur Liebe dessen, an den sie glauben und welcher
allein unbegrenzter Liebe wert ist, erblühen, dass sie

mit ihrem Willen den Willen des Geliebten, das ist

die Ordnung der geistigen Welt, als ihr heiliges Gesetz

ergreifen, dass sie sich zur rechten Tüchtigkeit
für dieses Dasein befähigen, dass sie an der ihnen

zufallenden Stätte als Glieder des Staates und der
Kirche durch einen gerechten und liebetätigen Wandel

den Vater und Sohn verherrlichen und so fähig
werden, versammelt zu sein mit ihren Eltern und

allen Heiligen im ewigen Leben. Es muss dieses,

sage ich, den Eltern und allen Erziehern stehende,

dringende und freudige Angelegenheit sein. Es muss,

wenn sie in ihrer Vater-, Mutter- und Erzieherliebe

zu Gott aufschauen, ihr inbrünstiges Gebet dahin

lauten: Lass dieses Unmündige zu deiner beseligenden

Erkenntnis erwachen: mache es fähig und würdig,
dich mit all seiner Seelenkraft zu lieben: gib ihm,
dass es dir in seinem Berufe unwandelbar diene;
bewahre es vor dem Bösen; nimm es zu dir. —

Das ist der Geist, den wir meinen, der das rechte

Erziehungsverfahren eingibt und überhaupt nicht nur
den rechten Zweck verfolgt, sondern auch die Kraft,
den Zweck zu erreichen — das ist den Zögling zu

heiligen — in sich trägt. — Nimm diesen Geist

hinweg und mache dir alle pädagogischen Regeln ge-

Unser katholischer Anteil am
Das Bildungsproblem und die erzieherische

Aufgabe unserer Schule, besonders der

Mittelschule und der U n i v er s i t ä t,

beschäftigte in den letzten Jahren immer
wieder den Verein Schweiz. Gymnasiallehrer.

1919 erschien Albert Barths Schrift „Die
Reform der höheren Schule in der Schweiz".

läufig, so wirst du das Kind lieben, aber egoistisch,
du wirst auf es achthaben, aber nicht als auf ein
Pfand Gotfes; du wirst ihm Unarten wehren, aber es

nicht innerlich heiligen; du wirst es artig, gesittet,
höflich, dienstfreundlich und gefällig machen, aber
nicht gottgeweiht, nicht von Herzen demütig, innerlich

wahr und liebreich; du wirst heute oder morgen
etwas tun, aber nicht beharrlich sein. Du wirst viel
reden, aber die Salbung wird dir fehlen, du wirst
ernst sein und züchtigen wollen, aber die Kraft dazu

nicht in dir finden. Du wirst mit Worten mahnen,
aber dein Beispiel, dein Wesen, dein Wandel wird
nichts wirken. Du wirst strafen, aber der Geist der
christlichen Züchtigung wird dir fehlen, du wirst dich

wundern, so wenig auszurichten, da du doch so

regelrichtig verfährst; aber siehe, der Geist der Erziehung,
die eigentliche, bildende Kraft, geht nicht von dir

aus und fehlet dir."

Die .Wahrheit dieser Sätze ist heute in
allen ernstzunehmenden Kreisen durchgedrungen.

Man spricht gerade auf
nichtkatholischer Seite von einem zweiten Prie-
stertum, das in den Erziehern erstehen

muss. Die äussere Institution und Organisation

leistet nichts, der Geist leistet alles!
Und da hat gerade das christliche Volk, das
katholische Volk heute mehr denn je allen
Grund, mit demselben Hirscher hinauszurufen

in die Welt und hinauf in den Himmel:
„Nehmt uns alles und gebt oder lasst uns
nur das Eine: erleuchtete, tieffromme, um
die ihnen anvertraute Jugend glühend
eifernde, an dieselbe wie heute so morgen
mit unermüdlicher Liebe andringende Lehrer

und Hirten der Jugend; und wir haben

genug. Gebt uns dagegen alles, aber
versagt uns dieses Eine, und wir haben nichts."

Freiburg/Luzern. J. Spieler.

Schweiz. Erziehungsleben
Sie wollte der Bundesgewalt die Kompetenz
geben, „den ganzen Aufbau der Mittelschule

einer gründlichen Revision zu
unterziehen." Katholische Pädagogen, vor allen
Prof. Beck, sahen darin die Tendenz zu

einem eidgenössischen Schulgesetz. Die

Beratungen der Maturitätskommission führten

69


	Weltanschauung und Pädagogik

