
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 12

Artikel: Bausteine zur Charakterbildung

Autor: Nigg, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studium dieser drei Grundlagen des modernen
Lebens. Dazu tritt als viertes und ebenso wichtiges

Element die lebendige Erfassung der
Muttersprache und damit des nationalen
Bildungsgutes. Haeckel scheint für dieses letzte
kein Verständnis zu haben, denn er redet nicht
davon. Damit setzt er seiner antihumani-
stisohen Einstellung die Krone auf und beweist
zugleich, wie überaus leer und äusserlich sein

Bildungsideal war. — Alle andere Bildung aber,
die nicht unter die Bezeichnung der „höhern
Bildung" fällt, die aber deswegen nicht weniger

Bildung ist, wird heute stark von den
Naturwissenschaften beeinflusst sein müssen, weil
sie fast immer der Technik, dem Handel oder
dem Verkehr zu dienen hat. (Die Lehrerbildung

hat eine eigene Stellung.) Zur
Naturwissenschaft müssen aber auch hier als notwen¬

dige Ergänzung, oder besser noch als notwendige

Grundlage das Christentum und die
Muttersprache kommen. Sie müssen dem Schüler
die grundlegende Wertstruktur beibringen; sie

müssen auch das Idealbild des Menschen vor
Augen stellen und so die unerlässliche Grundlage

der Kultur bieten.

Diese kurzen Andeutungen wollen zeigen,
wie es keine echte Bildung ohne den Menschen

geben kann und wie keine Kultur zu
entstehen vermag, ohne dass der Mensch in ihrem

Mittelpunkte steht. Die darwinistische
Entwicklungslehre aber auf das Leben der Bildung und
der Kultur angewendet, und ebenso aller
Monismus und materialistische Unglaube, mussten

zum heutigen Chaos führen.

Luzern. Franz Bürkli.

Bausteine zur Charakterbildung
Der ungeahnte Aufstieg der technischen

Kultur der letzten Jahrzehnte auf Kosten der
Kultur der Seele zeigt heute seine katastrophalen

Auswirkungen. Der Mahnruf der
Kirche und ernster Pädagogen wurde übertönt

von den Schlagwörtern der modernen
Welt; Wissen ist Macht! Wir stehen heute
auf der Höhe einer solchen weltlichen Kultur,

und trotzdem die Aetherwellen uns

augenblicklich mit allen Kulturvölkern der
Erde verbinden, sind die Menschen innerlich

ärmer, unzufriedener und einander fremder
geworden. Dr. F. W. Förster schrieb schon

vor bald 30 Jahren in seiner Einleitung zur
Jugendlehre; „Kultur ist Unterordnung alles

individuellen Bedürfens unter geistige
Lebensmächte, ist Herrschaft des Menschen
über seine eigene Natur. Ohne solche Kultur
ist eine Zivilisation nicht lebensfähig, und es

ist daher die Lebensfrage der Gesellschaft,
ob sie die Kraft hat, ihre technische Zivilisation

wieder dem unterzuordnen, was man
Kultur der Seele nennt, oder ob all das Wissen

und Können dazu bestimmt ist, nur dem
materiellen Raffinement und damit der
sittlichen Entartung zu dienen. Wir müssen wieder

begreifen, dass da, wo die Sorge

um das Leben der Seele nicht
im Mittelpunkt des Denkens
steht, überhaupt keine Kultur
möglich ist, auf die Dauer nicht einmal
eine technische Kultur. — Die Not und die
Leere des Lebens werden uns die Augen
öffnen."

Förster hat richtig gesehen. Die Not und
Leere des Lebens von heute haben uns die
Augen geöffnet. Die führenden Systeme
haben versagt.

Was hat man in den letzten Jahrzehnten
nicht alles für die Schule und das Kind
getan? Man baute Schulpaläste nach den
neuzeitlichen Forderungen der Hygiene und der
Unterrichtsreformer; man erweiterte das

Anschauungsmaterial und den Unterrichtsstoff;
man verfeinerte und erleichterte die
Lehrmethoden; man brachte Frohmut, Spiel und
manuelle Befätigung in die Schule; man
verbannte die Rute; kurz man tat alles, um dem
kindlichen Empfinden entgegenzukommen,
um das Kind glücklich zu machen.

Und das Resultat? Die Klagen über unsere
Jugend sind heute lauter als je, und ganz
ohne Schuld ist die vielgepriesene moderne
Schule an diesem Ergebnis nicht.

554



Wohl müht sich die Schule, dem Kinde
immer ein grösseres Mass von Wissen
beizubringen, aber zum richtigen Können fehlt
meistens die Zeit und die Lust zur Uebung
und Vertiefung des Gelernten. Wohl werden
die Sinne geschärft für die Erfassung der Aus-
senwelt, aber sein eigenes Ich
bleibt ihm fremd. Auch Religionslehre

und religiöse Uebungen erfassen nur
zu oft die Oberfläche und nicht den ganzen
Menschen. Das Durchschnittskind von heute
sieht und hört zu viel und zu vielerlei. Dabei
ist es denkschwach und flüchtig geworden.
Seine auffälligsten Charaktersymptome äussern

sich in Ungebundenheit, Oberflächlichkeit

und einem ausgeprägten Hang zum
Sport, speziell zum Fussball.

Ohne der heutigen Jugend ihre guten Seiten

absprechen zu wollen, muss zugegeben
werden, dass wir einer beängstigenden
Verflachung entgegensteuern. Auch in nicht
katholischen Kreisen beginnt man
einzusehen, dass über Wissen und
Sport der Charakter gestellt
werden muss.

Nicht dass man etwas weiss, sagt Förster,
sondern wozu man es weiss und in
welchem Zusammenhange mit dem Allerhöchsten

und Allerwichtigsten — das macht die
echte Bildung aus. Und die Schule, die lesen
und schreiben lehrt, die muss darum auch für
die rechte Pflege des innern Menschen

sorgen, damit die Anwendung all der
geistigen Fertigkeiten nicht gerade das vernichtet,

was man tiefere Bildung nennt.

In dieser tiefern Bildung
liegtwohl dievornehmsteAuf-
gabederSchule. Sittliche Kultur kann

aber nicht, wie ein gewisses Mass von Wissen,

einfach „eingepaukt" werden. Der
pädagogische Grundsatz, dass man für jeden
Unterrichtsstoff eine Anknüpfung im Interessenkreise

des Kindes sucht, gilt auch für die
Moralpädagogik.

Wenn man glaubt, die Tugend wirke durch
ihre eigene Schönheit von selbst, so täuscht

man sich. In Wirklichkeit rebelliert das ge¬

sunde Kind zunächst gegen jede Ueberwin-
dung, gegen Ordnung und Bescheidenheit.
Durch noch so anschauliche Vorführung edler
Handlungen werden die Willenskräfte
des Kindes noch keineswegs erregt, wenn
nicht die Brücke geschlagen wird zu dem
individuellen Lebens- und Gedankenkreise des
Kindes. Schülerkonflikte können nach dieser
Seite eindrucksvoll ausgewertet werden.
Verzicht auf Vergeltung erscheint dem Schüler
vorerst als Schwäche und Feigheit. Dieses
oberflächliche Urteil muss dahin berichtigt
werden, dass die Nichterwiderung einer
Beleidigung oder gar die Beantwortung
derselben durch eine Freundlichkeit im Gegenteil

eine geradezu übermenschliche Kraft und
Selbstbehauptung offenbart, eben weil man
sich weigert, die Grobheit der andern
nachzuahmen. So wird sich der Schüler an die
Bändigung seines Vergeltungstriebes oder
an eine Abstinenzaufgabe heranwagen, weil
er darin die Aufforderungzu einer
Kraftleistung sieht. Es gilt hier, die
gufen Kräfte im Kinde zu wecken und sie

gegen seine Charakterfehler mobil zu
machen. Kleine Siege und ein Wort der
Anerkennung ermuntern zu weitern Kraftproben
der Selbsferziehung.

Diese innere Mitarbeit des
Zöglings ist entscheidend für
jeden erzieherischen Erfolg.
Wo diese versagt, da mag auch der Stock

gelegentlich zu seinem Rechte kommen,
denn Gehorsam, Zucht und Ordnung muss
sein, und wo die Pädagogik der Liebe diese
nicht aufrecht zu erhalten vermag, da trete
die massvolle Strafe. Meine jahrzehntelange
Erfahrung erlaubt mir, entgegen vielen
modernen Pädagogen, die Ansicht zu vertreten,
dass eine massvolle Körperstrafe

weder das Kind noch den
Erzieher entehrt und das gegenseitige

Vertrauen in keiner Weise zu trüben
oder gar zu zerstören vermag.

Nach diesen allgemeinen Gesichtspunkten
drängt es mich, im speziellen auf ein immer
noch aktuelles Werk, auf Dr. F. W. För-

555



sters Jugendlehre hinzuweisen. Der

hohe erzieherische Wert seiner auf christlicher

Weltanschauung autgebauten
Moralpädagogik darf auch von unserer Seite

anerkannt und gewürdigt werden. Das Buch

geht von der Ueberzeugung aus, dass der
ethische Unterricht nicht bloss Moral lehrt,
sondern dem Heranwachsenden vor allem

zur Moral hilft. Die erziehende
Wirkung des Lebens muss vorbereitet werden,
durch eine Unterweisung, welche das wirkliche

Leben verstehen itid richtig
deuten lehrt.

In über hundert ausgeführten Lektionen

spricht Förster als feinfühliger Pädagoge zu

seiner Schulklasse, und ich gestatte mir,

einige Beispiele hier folgen zu lassen.

Wozu braucht man
Selbstbeherrschung? Selbstbeherrschung ist ein

sehr trockenes Wort. Wenn man jung ist, hat

man dabei ein Gefühl wie ein Mensch, der
durstend vor einer sprudelnden Quelle steht

und nicht trinken darf, oder wie ein feuriges
Ross, das an einem ledernen Zügel zurückgehalten

wird. Selbstbeherrschung — das klingt
wie eine unangenehme Medizin, welche die
Erwachsenen den Kindern verschreiben. Ich

will euch einmal das Gegenteil zeigen, oder
ihr sollt es selbst finden.

Stellt euch einmal vor, ihr wäret alle bei

einem Schiffbruch verschlagen und hättet euch

wie Robinson auf eine einsame Insel gerettet
und müsstet euch nun zusammen eine Wohnung

bauen wie die Wilden und gemeinsam
für Nahrung sorgen. Glaubt ihr, zu solchen

Wohnungsbauten brauche man nur Holz und

Steine und rüstige Arme? Nein, dass jeder sich

selbst beherrschen kann, ist wichtiger als alle

diese Dinge. Warum wohl? Weil sonst schon nach

einer halben Stunde alles im Zank auseinanderläuft.

Für das Zusammenleben der Menschen

ist Selbstbeherrschung genau so notwendig, wie

für die Gestirne des Himmels das strenge Gesetz

ihrer Bewegung. Würde am Himmel jeder
Stern so wie eine Schwalbe in der Luft herumsegeln,

so würde bald alles in Trümmern liegen.
Die Sterne haben nur den Vorzug, dass sie ihre

Bahn nicht erst zu suchen brauchen, während
die Menschen meist erst durch viele Zusam-

menstösse mühsam lernen, in ihren

Bewegungen darauf Rücksicht zu nehmen, dass sie

nicht allein auf der Welt sind — und mancher,
der es nicht lernen will, wird schliesslich so

zerschellt durch die vielen Zusammenstösse,
dass er überhaupt nicht mehr weiter kommt.

Habt ihr einmal schon in der Naturgeschichte

gehört, wie in der Tier- und Pflanzenwelt alle

diejenigen zugrunde gehen, die nicht ange-
passt sind an ihre Umgebung und ihre Nahrung,
und nur diejenigen übrig bleiben, die am
besten mit allen nötigen Organen ausgerüstet
sind? Stellt euch vor, dass der Löwe blau

wäre statt gelb, so würde er in der Wüste von
weither gesehen und könnte sich an kein Wild
heranschleichen. Ein Raubvogel mit trüben

Augen würde bald verhungern. In der menschlichen

Gesellschaft aber gibt es auch solche

Anpassung. Was für den Löwen das
Gebiss, für den Raubvogel das
Auge, für den Vogel die Flügel,
das ist für den Menschen die
Selbstbeherrschung.

Wieviel Elend und Misslingen widerfährt

demjenigen, der nicht Kraft genug hat, seine
Leidenschaften und seine schlechten Neigungen
im Zaume zu halten und Sklave jeder kleinen

Regung ist, die in ihm auftaucht. Das bekannteste

Beispiel ist gewiss der Trinker, der ganz
genau weiss, dass sein Weg ins Verderben
führt und der doch zu schwach ist zum Widerstehen.

Ihr wisst gewiss auch Beispiele aus

euerem eigenen Leben.

Wisst ihr, wozu man vielleicht die grösste
Selbstbeherrschung braucht und wo es einem

am meisten reut, wenn man sich nicht in der
Gewalt hat? Wenn man jemand versprochen
hat, ein Geheimnis nicht weiter zu sagen. Unter

dem Siegel der Verschwiegenheit wird der
Emma etwas gesagt — sie verspricht es hoch
und heilig, es bei sich zu bewahren — und
kaum ist sie zu Hause, so sitzt sie schon mit
ihrer Schwester zischelnd in einem Winkel und

man hört gerade noch: Aber dass du um
Gotteswillen keinem Menschen etwas weitersagst!
Die Schwester hat es natürlich schon an
demselben Abend ihrer Freundin weitererzählt, und

die sagt es ihrem Bruder, und der verkündigt
es ganz laut in seiner Klasse und so ist es
herum.

556



Darum ist es noch nötiger, sich im Schweigen

zu üben und Kraft darin zu gewinnen, als

die dicksten Waden im Velofahren zu erzielen.
Denn mit den Waden kann man nur einen
Preis im Wettfahren gewinnen, mit der

Selbstbeherrschung kann man Vertrauen erkämpfen

— und ohne dieses ist man ein armer,
einsamer Mensch. Wer seinen Trieben und
Leidenschaften, seinem Kitzel und seinen Launen

Untertan wird, der wird stets die bitterste Reue

kosten, denn was diese ohne den Kopf tun,
das stimmt nie zum ganzen und wird darum
immer Unordnung und Verwirrung anrichten.

Gewohnheiten.
Ordnung und Unordnung.

Pestalozzi erzählt in seinem Roman „Lien-
hard und Gertrud", ein Dieb habe unter dem

Galgen, an welchem er gehängt werden sollte,

zu seinem Henker gesagt: Ach, wenn mein
Vater mir nur beigebracht hätte, abends immer
meine Kleider säuberlich an den Nagel zu

hängen — ich würde jetzt nicht hier stehen.

Eine lange, traurige Geschichte liegt in diesen

Worten. Wie das Grösste und
Schlimmste aus der allerklein-
sten Vernachlässigung herauswächst,

weil eben jede noch so kleine
Gewohnheit ansteckend wirkt im Guten und im

Bösen. Und es gibt vielleicht keine einzige
Gewohnheit, die so ansteckend ist für alles Tun

und Denken des Menschen, wie die Nachlässigkeit.

Habt ihr einmal gehört, dass in der heisse-

sten Schlacht, wenn ein einziger das Pferd zur
Umkehr wendet, dies Beispiel lähmend auch

auf alle andern wirkt und auch sie zur Flucht

drängt — und wenn ein einziger die Fahne

emporreisst und wieder vorwärts läuft, wie das

oft ein ganzes Regiment zum Stehen bringt? So

ist's auch mit der Nachlässigkeit. Das

fahrlässige Betreiben einer einzigen Angelegenheit,
das achtlose Hinwerfen eines Kleidungsstückes,
wirkt wie ein Schrecken auf alle andern
Tätigkeifen des Menschen und lässt sie auf halbem

Wege innehalten — und ebenso hat die
kleinste Sorgfalt in irgend einer kleinen

Verrichtung den Einfluss, dass auf der ganzen
Linie zum Vormarsch geblasen wird.

Ihr werdet es vielleicht am besten sehen,

wenn ich euch einmal zu schildern suche, wie
der Dieb, von dem ich eben erzählte, von

Stufe zu Stufe weitergefallen isf. Ich denke es

mir folgendermassen: Von dem Hinwerfen der
Kleider griff die Krankheit über auf alles, was

er in die Hand nahm. Die Schulmappe warf

er in den Papierkorb, die Stiefel standen am
Fensterbrett, der Kragen ringelte sich ums Tin-
fenfass, die Strümpfe legte er auf den Tisch

und seine Schulhefte auf den Waschtisch. Das

Gesangbuch tat er in die Ofenröhre, wo er es

abends gebraten wieder herausholte. Nichts
kam an die Stelle, wohin es gehörte, sondern

dorthin, wo gerade eine leere Stelle war.
Allmählich frass diese Krankheit
auch sein Inneres an. Wenn er von
Ausflügen und Ereignissen erzählte, nach denen

er gefragt wurde, so kam es ihm nicht darauf

an, alles in der richtigen Reihenfolge zu
erzählen und alles genau so wiederzugeben, wie
es sich zugetragen, sondern er warf alles achtlos

durcheinander, wie in seiner Stube — nicht

aus Feigheit, sondern aus Bummelei. Bei

Verabredungen kommt er immer zu spät und

Versprechen hält er nicht. Hat er Besorgungen
für seine Eltern zu machen, so vergisst er, das

herausbekommene Geld zurückzugeben, oder
er findet, auf die paar Rappen komme es nicht

an. Als ihm sein Vater einmal sagte, das sei

Unterschlagung, da erschrickt er einen Augenblick,

hat es aber bald wieder vergessen. Denn
auch in seinem Kopfe liegt nichts da, wo es

liegen sollte, nichts hat seine deutliche

Rubrik. Unterschlagung, Lüge,

Treulosigkeit, Unzuverlässigkeit, das liegt alles

zusammen mit lauter harmlosen Dingen, die
erlaubt sind — gerade wie in seinem Zimmer die
Stiefelbürste und die Taschentücher in einem
Schubfach beisammen sind.

Das ginge nun alles noch an, wenn er
zeitlebens zu Hause bliebe. Da räumt die Mutter
hinter ihm her und bürstet seine Flecken aus.

Und der Vater verzeiht ihm manches, weil er
sein Einziger ist. — Leider aber ist die
Wirklichkeit draussen ganz anders. Sie räumt nichts

nach; sie putzt keine Flecken aus; sie verzeiht
nichts, Zu Hause hiess es oft: „Er meint's nicht

so schlimm," — „er wird's nicht wieder tun."
Hier aber in der Wirklichkeit, da heisst es nur:
„Wieviel Schaden richtet solch Vergehen in der
menschlichen Gesellschaft an, welche Gefahren
für andere Menschen entsfehen daraus?" —

557



und darnach wird er bezahlt oder entlassen, auf
die Strasse gesetzt, seiner Ehre beraubt, ins

Gefängnis gebracht, ins Zuchthaus geschleppt.
Und wenn er sich darüber beklagen will, so
heisst es: ,,Ja, glaubst du denn, dass du in deiner

Jugend dein Brot gehabt hättest, deine
Milch, deine Kleider, wenn es alle so gemacht
hätten wie du?" Wenn der Bäcker sein Mehl
nicht rechtzeitig bestellt, wenn der Milchmann
die Zeit verschlafen und der Schneider

vergessen hätte, zur Anprobe zu kommen? Oder
glaubst du, dass noch ein Mensch Eisenbahn

fahren könnte, wenn die Weichensteller
Menschen wären wie du? Siehst du nicht, dass
ohneTreue und Ordnung alles
zusammenbrechen müsste in der
Welt? Stelle dir vor, dass man auch nur für
eine Viertelstunde in der Welt alle Treue und

Ordnung abschaffen könnte — würde das nicht

genug sein, um alles zu zerstören? Der Himmel

wäre blutig rot von all den Feuersbrünsten,

alle Schienen voll Leichen, das Meer bedeckt
mit Trümmern und Toten, alle Verhältnisse von
Menschen im Hause und in den Geschäften
zerstört und vergiftet — kurz, es liesse sich gar
nicht schildern. Und da verlangst du noch,

man solle über dein Tun die Etikette kleben

„harmlos"?

Ja, sagt einmal, meint ihr wirklich, es wäre

liebevoll gegen die Menschen, wenn die Welt
so eingerichtet wäre, dass das Böse gar keine

Folgen hätte? Würden wir dann nicht in allem
noch ganz anders verwildern? Nein, es ist ein

Segen für uns, dass die Naturgesetze so streng
und unerbittlich sind, denn sonst könnte der
Mensch nichts für die Zukunft tun, nichts

berechnen, nichts erwarten, auf nichts vertrauen,
sondern müsste ein Leben führen schlimmer als

die Ameisen, die doch auch für den Winter

Vorsorgen. Also seien wir dankbar dem gütigen
und zürnenden Gotte, denn nach seinen ewigen
Gesetzen wächst auch das Gute heran, wenn
wir es nur pflegen und hüten.

Nun nennt mir einmal solche Gewohnheiten,

aus denen man einst Ordnung ernten kann. —
Vom Kleiderzusammenlegen haben wir schon

gesprochen. Es kommt eben hier alles
auf Kleinigkeiten an. Ich kannte einen

Knaben, der bekam von Zeit zu Zeit ein

grosses Ordnungsfieber. Dann räumte er den

ganzen Tag auf, alles an seinen Platz — und

am nächsten Tage sah es schon wieder aus wie
in einem Stall. Bleiben die kleinsten
Bummelgewohnheiten bestehen, so hilft all das
Grossreinemachen nichts, denn eben aus der
Häufung des Kleinsten kommt das Grosse. Wer
ordentlich werden will, muss zuerst lernen,

alles, was er benützt, nicht irgendwo hinzuwerfen,

sondern an seinen bestimmten Platz. Und

wenn man einen Brief bekommt, das zerrissene
Kuvert sofort in den Papierkorb, statt es mit
klaffender Wunde auf dem Schreibtisch liegen
zu lassen. Beim Verlassen unseres Arbeitstisches

nicht alles durcheinander liegen lassen,

sondern die einzelnen Sachen schön gerade
nebeneinander hinlegen. Aus solchen Gewohnheiten

wachsen fast von selbst andere heran,

z. B. das Verlangen nach regelmässigen
Buchstaben beim Schreiben, das Bedürfnis nach

Ordnung in Geldsachen. Der vereinten Arbeit
dieser Gewohnheiten gelingt es dann auch,
einen Tunnel in unser Inneres zu bohren und
dafür zu sorgen, dass auch in unserem
Kopfe alles so übersichtlich
geordnet ist, dass wir von jedem Ding gleich
die Folgen sehen, die dazu gehören und
dadurch auch von einem unordentlichen Leben

abgehalten werden.
Ihr seht also, dass man auch im Guten immer

vom Kleinen zum Grossen aufsteigen muss,
um wirklich etwas Solides zu erreichen. Ihr

wisst vielleicht, dass die Schnecke ihr Haus aus
ihrem eigenen Speichel baut. Nun, das tut der
Mensch im Grunde auch. Nicht sein äusseres

Haus, aber sein Schicksal, sein ganzes
späteres Leben, das baut er sich
allmählich aus seinen eigenen
G ewohnheitenauf. Ist das Haus später
getrocknet und fertig, so schlägt er oft die
Hände über dem Kopfe zusammen und ruft:
„Und darin soll ich wohnen und sogar noch
eine Familie haben? Wie konnte ich mir nur
solch ein geschmackloses Nest bauen?"

(Fortsetzung folgt.)

Wil (St. Gallen). H. Nigg.

Selbsterkenntnis ist immer wie die heilige
Gralslanze, sie verwundet; aber sie heilt, indem
sie verwundet. /gn. Klug.

558


	Bausteine zur Charakterbildung

