
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 9

Artikel: Was wir von einer Tessinerschule lernen können

Autor: Breitschmid, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


liehen Leben. Christus lehrt: „Wer glaubt
und sich taufen lässt. wer aber nicht

glaubt, der wird verdammt werden." Er

nennt sich den Weg, die Wahrheit und das

Leben, er nennt sich das Licht der Welt und

den König der Wahrheit. Ihm folgt St. Paulus,

der gelehrteste unter den Aposteln. Mit
aller Schärfe tritt er gegen die Irrlehrer auf,

mit Nachdruck mahnt er, das Glaubensgut
ungeschmälert zu bewahren, und triumphierend

ruft er am Ende seines Lebens aus:
fidem servavi! Ich habe den Glauben
bewahrt! Die Kirche hat immer unbelehrbare
Irrlehrer ausgeschlossen, aber nie die Irrenden

verdammt.

Es ist ohne weiteres zuzugeben: nicht
jeder Geistliche, geschweige denn jeder
gewöhnliche und theologisch ungebildete
Katholik, kennt den Weg von der Theorie zur
Praxis in diesen Dingen gleich gut. Charakter
und Temperament spielen dabei eine grosse
Rolle. Augustinus und Hieronymus lebten

zur nämlichen Zeit ums Jahr 400. Beide werden

als Heilige und Kirchenlehrer verehrt.
Bei der Beurteilung der Mitmenschen gingen
sie nicht den gleichen Weg. Augustinus war
Konvertit. Erst nach gewaltigen innern

Stürmen, erst nach jahrelangem Kämpfen und

Ringen hat er die Wahrheit gefunden und

den Frieden der Seele.

Hieronymus war Christ von Anfang an.

Sein Urteil über andere war viel schärfer. Es

gab eine Zeit, wo er dem grossen Zeitgenossen

leidenschaftliche Vorwürfe machte wegen
seines Vorgehens. Mit Unrecht! Der Grund

war eine unglückliche Verkettung verschiedener

Umstände, die zu Missverständnissen
führten. Später sah er das Unrecht ein und
bereute es. Wie Augustinus in dieser Sache

dachte, schrieb er nieder in einem Buche

gegen die Manichäer. Wir lesen dort:

„Mögen jene gegen Euch wüten, die nicht

wissen, mit welcher Mühe einer, der draus-

sen steht, die Wahrheit findet; die nicht wissen,

wie schwer man sich fernhält vor

Irrwegen. Mögen jene gegen Euch wüten, die
nicht wissen, wie langsam das Auge des

innern Menschen gesund wirdl Mögen jene

gegen Euch wüten, die nicht wissen, wie
viele Seufzer den Weg kennzeichnen zu

einer bessern Einsicht über Gott und göttliche

Dinge."

Gewiss ist auf beiden Seiten gefehlt worden.

Es kommt mir da das Wort des alten
Dichters Horaz in den Sinn: „llliados intra

muros peccatur et extra." Bei den Griechen
und den Trojanern, innerhalb und ausserhalb

Trojas ist gesündigt worden. Um dem in

Zukunft vorzubeugen, braucht es zweierlei:

gründliche Aufklärung und gute, edel
gesinnte, charakterfeste Menschen. Mögen
diese immer zahlreicher werden!

Neuendorf. O. Siebler, Pfarrer.

Was wir von einer Tessinerschule lernen können
Von Maria Boschetti-Alberti, der

bekannten Pädagogin der Südschweiz, werden
wohl alle schon gehört oder gelesen haben; denn

sie ist weit über die Grenzen unseres Vaterlandes
hinaus berühmt. Sie führt seit Jahren in Agno,
unweit Lugano, eine Montessori-Schule und legt
wahrhaft geniale Begabung an den Tag. Wie ihre

religiöse Einstellung ist, weiss ich nicht genau,
aber eines steht fest: Auch für uns katholische

Pädagogen ist ein Schulbesuch in der „scuola
Serena" von Agno überaus lohnend, so man die
italienische Sprache efwas versteht.

Was ich heute über Maria Boschetti-Alberti
schreibe, entnehme ich einem ihrer Artikel im

„Corriere del Ticino". Er bestätigt aber nur, was

man bei einem Besuch der Schule sehr bald
herausfühlt, nämlich dass die Erziehung
zur Wahrhaftigkeit wohl eines der
Hauptziele ist, die sich die tüchtige

Pädagog in gesetzt hat. Klar und
wahr will sie ihre Schüler haben, und wenn
Maria Boschetti-Alberti ihr Ziel erreicht, dann
hat sie in der Tat eine grosse Aufgabe an der
Tessinerjugend vollbracht. Schon infolge seines

421



Temperamentes ist das Tessinerkind weit mehr

zur Unwahrhaftigkeit geneigt, als die Kinder der
deutschen Schweiz. Wir sind im allgemeinen
ruhiger und besonnener, der Tessiner aber sprudelt

sofort heraus, was ihm die Phantasie eingibt.
Er spricht gern und viel und verarbeitet empfangene

Eindrücke weniger tief. Dafür kann der
Tessiner ebenso wenig, wie wir für unsere angeborene

Schwerfälligkeit.
Maria Boschetti-Alberfi erzählt uns folgendes:

Das Schulradio hat in Dialogform eine Szene

über folgendes Argument gebracht: Ein Knabe

zerbricht ein Glas und klagt dann nicht nur einen

seiner Kameraden deswegen an, sondern schlägt
diesen auch noch; der Angeklagte aber schweigt,

um nicht den „Spion" zu spielen. Um Spionage
handelt es sich zwar nicht, wie die Autorin des

Artikels bemerkt, denn Spion ist der, welcher
heimlich und mit zweideutigen Mitteln die Missetaten

der andern aufdeckt, um dafür Belohnung
und Gunsf zu erhalten. — Und der Knabe

schweigt nicht nur beim Lehrer, er lügt auch die
Mutter an und den Arzt, der die empfangenen
Verletzungen heilen soll. Dieser Typus interessiert

Maria Boschetti, der zynische Typus weniger;

denn dieser soll ihr unter den 254 Schülern,
die sie studieren konnte, nie begegnet sein. Am
andern Morgen trägt die Lehrerin ihre Schüler,

was sie von den beiden Knaben dächten. Und

siehe! Da erhebt sich ein grosser Junge, dessen

allzu schnell gewachsene Arme und Beine in der

engen Schulbank kaum Platz finden, und spricht:
„Keiner von beiden war ein Knabe von starkem

Charakter, keiner war erzogen, der
eine nicht, weil er Schlechtes tat, der andere,

weil er Lügen sagt e." Kindlich freute
sich die Pädagogin über diese Antwort und über
die der andern Kinder. Sie hatten begriffen, dass

es keine Erziehung gebe ohne Wahrhaftigkeit.
Nun konnte sie selber einsetzen. Erst spendete
sie ein Lobeswort für das, was an Grossmut im

Stillschweigen des Angeklagten war, ging aber

sogleich zum Argument „Wahrhaftigkeit" über.
Und sie rügte nicht nur die Lüge der Lippen, die
noch die unschuldigste ist, sondern vor allem die

Lüge der Gedanken, der Gefühle, des Herzens.

Alle Kinder, meint Maria Boschetti, lügen, wenn
sie in die Schule kommen; sie wollen nicht

zugeben, dass sie gefehlt haben, damit sie nicht

gestraft werden und nicht die Achtung des Lehrers

verlieren. Die Pädagogin ist der Ueberzeu-

422

gung, dass dieses Phänomen gar nicht so sehr

verwunderlich sei, da wir ja in einer Atmosphäre
der Lüge und Verstellung leben. Das Kind wird

vom ersten Lebensjahre an getäuscht. Man
täuscht es, um es zum Gehorsam zu bringen;
man lügt es an, wenn es über geheimnisvolle
Dinge frägt, weil man die Antwort nicht weiss

usw. Aber besser wäre es, ihm nichts oder nicht
alles zu sagen, als es zu täuschen.

Für uns ist es interessant zu hören, wie Maria
Boschetti-Alberti diese Erscheinung der
kindlichen Lügenhaftigkeit behandelt. In der Schule,

meint sie, sei es ein Leichtes, aus einem
lügnerischen Kinde ein wahrheitsliebendes zu machen.
Es genügt, dass der Lehrer ihm nicht mehr glaubt,
wenn es gelogen hat und ihm während der
Konversationsstunde (sie hat jede Woche eine
Extrastunde dafür) sagt: „Entschuldige, mein Lieber,
aber lass mich nicht so viel kostbare Zeit
verlieren. Wenn du etwas hast, das dir am Herzen

liegt, dann lass es von deinem wahrheitsliebenden

Kameraden sagen. Du bist nicht stark genug,
um die Wahrheit zu sagen, du wirst es aber
sicher lernen, wenn du die Uebungen zur
Willensstärke machst, welche dir gelehrt werden;
wenn du dich stark genug fühlst, dann brauchst
du es mir nur zu sagen, dann kannst du reden,
vorher aber nicht."

Das Kind merkt sofort, dass das logisch ist

und bemüht sich, so schnell als möglich aus

seinem Lügennetz herauszukommen. In einem eigenen

Buche aber trägt Maria Boschetti alle
Fortschritte ihrer Kinder ein, überhaupt alles, was
sie an ihnen bemerkt, bis sie ein deutliches Bild
ihrer Individualitäten hat, nach dem sie dann

jedes einzelne behandeln kann.

Die Erziehung zur Wahrhaftigkeit ist auch für
uns ein Problem, auf das wir fast täglich stossen.
Doch die Lüge wird von den meisten Lehrern

nur als Symptom bekämpft und nicht in ihren
Ursachen behandelt. Viele Lehrer fahren gleich
auf, wenn ein Kind eine Lüge gesagt hat, wenn
das Symptom sich zeigt, und stellen barsche

Fragen wie: Wer hat das getan? Und wenn der
Sünder endlich ausfindig gemacht werden konnte,
dann erhält er unerbittlich strenge Strafe. Das

heisst aber nicht: die Ursachen der Lüge
bekämpfen, die in einem Mangel an Willensstärke
beruht. Darum gibt es auch für den jugendlichen
Lügner nichts anderes als Uebungen zur Willensstärke.

Und nicht nur die, welche mit der Zunge



lügen, sind zu behandeln, sondern alle Kinder,
deren Wesen irgend etwas Lügnerisches
aufweist; solche, welche die Aufgabe abschreiben,
Kniffe benützen, um die Lektion abzulesen, und

auch die, welche auf allen Gebieten nur Schlechtes

und Halbes leisten; Foerster ist der Meinung,
die schlimmsten von allen seien gerade die
letzteren, weil sie infolge allseitiger Missachtung und

aus Mangel an jeglichem Selbstvertrauen in

einem beständigen Depressionszustande leben,
in welchem alle Arten moralischer Schwäche

ihren günstigen Boden finden. Für solche Kinder
isf es dann wichtig, dass man sie anleitet, auf

irgend einem Gebiete etwas Tüchtiges zu leisten.
Das wirkt stärkend auf das Willensleben und
verschafft ihnen eine gesunde Selbstachtung, mit der
sie dann über die Lüge siegen können. Ich hatte

ein solches Kind, das nirgends etwas Rechtes

leistete und nichts als abgeschriebene Aufgaben
in die Schule brachte. Als dann der Unterricht
in den weiblichen Arbeiten begann, wofür es

eine grosse Begabung hatte, da war die kleine
Rosa — so hiess das Mädchen — wie umgewandelt.

Dieses Ueberlegensein in einem Fach

änderte ihren ganzen Charakter; das Lügenwesen
schwand zusehends, und als dann die Zeit der
Erstkommunion kam, verschwand es ganz. Jesus,

der in ihr Herz kam und ohne den wir unser

Inneres nicht vollkommen ändern können, half

ihr, die letzten Schwierigkeiten überwinden. Das

Brot der Starken machte sie stark.

Oft liegt aber die Ursache der Schullüge nicht

so sehr in der Art des Kindes, als in der schlechten

Erziehung zu Hause. Es wäre interessant, in

gewissen Familien einen Besuch machen zu können.

Dann würde uns manches zum Bewusstsein

kommen, was wir jetzt nicht verstehen, und man
wäre oft weniger streng mit so einem armen
Kinde, wenn es aus einer Familie kommt, wo
Vater und Mutter sich stets gegenseitig anlügen,
das Kind als dumm hinstellen, wenn es die Wahrheit

sagt, oder so streng mit ihm sind, dass es

ihm unmöglich gemacht wird, aufrichtig zu sein

und seinen Fehler einzugestehen. Ein solches

Kind kann nur mit viel Liebe zur Einsicht gebracht
werden, wie hässlich das Lügen ist, und nur mit
Güte wird das bisschen Ehrgefühl, das trotz den

Missgriffen des Elternhauses noch im Kinde

schlummert, herausgelockt werden; mit Strenge
würde man es noch ganz zerstören.

Man vergisst überhaupt nur zu oft, ans
Ehrgefühl der Kinder zu appellieren. Das ist überaus

wichtig. Und mehr noch als bei unsem Kindern

gilt das bei der Erziehung der kleinen Tessiner.

Maria Boschetti weiss das nur zu gut. Auch ich

lernte das aus eigener Erfahrung verstehen bei
meiner ersten Tessiner Schülerin, einer kleinen
Schwarzen, vor der ich, als sie mit ihren wilden
Haarzöpfen und den feurigen Augen um die
Hausecke kam, eine richtige Angst hatte; denn
ich wusste nicht, wie ich mit dem kleinen Quecksilber

fertig werden sollte, da ich ja zu meinem

Unglück auch die Sprache noch gar nicht
vollständig beherrschte. Im Gefühl meiner
Minderwertigkeit trat ich der Kleinen mit viel mehr

Güte und Ehrfurcht entgegen, als ich es sonst

gewohnt war. Sie fühlte sich gehoben und lernte

fleissig, trotzdem mir die Mutter schon zum voraus

gesagt hatte, sie wäre ein unverbesserlicher

Faulpelz, ich werde dann schon sehen. Die

nachfolgenden behandelte ich gleich und mit dem

gleich guten Resultat. Ich verstehe daher, dass

die Pädagogin von Agno so ruhig und verständig

mit dem Lügner spricht, als wäre er ein
erwachsener Mensch. Das ist beim Tessiner unbedingt

notwendig, sonst wird er störrisch. Und ein
solches Verhalten wäre sicher auch bei unsem
Kindern angebrachter als Drill und Soldatendisziplin,

die in nur zu viel Schulen leider immer
noch herrscht. Der Lehrer denkt viel zu wenig
daran, dass das Kind wesensgleich ist mit dem

Erwachsenen, ja bereits den erwachsenen
Menschen in sich enthält, und dass alles, was diesen

fördert, auch das Kind fördern muss.

Ein dunkler Punkt ist noch zu berühren. Die

Aussagen des Lehrers können nicht präzis genug
sein. Da mag einer wohl meinen, das Kind merke

es nicht, wenn er etwas ungenau darstellt, weil

er nicht recht weiss, wie es sich mit der Sache

verhält. Aber er täuscht sich gewaltig; denn

später kommt alles an den Tag. Eine Lehrerin
liess uns des öftern das Schöllkraut holen, dessen

gelben Saft sie zu einem gewissen Zwecke

benötigte. Sie war eine schlechte Botanikerin und

kannte den Namen nicht und statt uns zu sagen,
sie wüsste ihn momentan nicht, sie wolle dann

nachschauen, band sie uns den „Bären" auf, es

wäre Wolfsmilch. So nannten wir alle das Schöllkraut

Wolfsmilch, und viele Erwachsene lernten

es von den Kindern. Wenn aber dann der Tag

kommt, wo man einsehen muss, dass man in

423



wichtigen oder auch nur in unwichtigen Dingen

vom Lehrer hinters Licht geführt worden ist, dann

schadet das der Seele. Es wirkt sehr schlecht auf

den jungen Menschen. Darum ist es tausendmal

besser, der Lehrer bekenne demütig, dass er
etwas nicht weiss, statt den Kindern „Bären"
aufzubinden. Später sieht das Kind ein, dass man

im Leben nicht alles wissen kann, auch wenn man

viele Jahre studiert hat.

Eines ist sicher: Ohne Wahrhaftigkeit
gibt es keine Erziehung. Diese

fängt aber beim Lehrer an. Das, was er lehren

will, muss er in höchster Vollkommenheit selbst

besitzen. Nur ein wahrer Lehrer kann wahre

Schüler erziehen, ein wahres Volk. Es ist aber
nicht so leicht, überall und immer den Kindern

gegenüber wahr zu sein; es braucht lange und

beharrliche Schulung des innern Menschen dazu.

Nicht umsonst sagt Ruskin: Wahrsein ist wie rein

schreiben, es kommt nur durch Uebung. Kein

Lehrer kann die Jugend erziehen, der nicht
durchaus wahrhaft ist und auf die Erziehung zur
Wahrhaftigkeit bei den Kindern volles Gewicht

legt, denn „vor allem die Lügen" — so sagt
Lehmann — „bilden ein Hemmnis für jede
tiefere erzieherische Einwirkung des Lehrers, für

jeden charakterbildenden Einfluss der Schule".
In ihrer Ausrottung besteht eine der grössten
erzieherischen Aufgaben unserer Zeit; denn wenn
das Netz der Lüge im privaten und politischen
Leben der Völker nicht zerrissen wird, dann

gehen wir alle an der Verlogenheit unseres
Jahrhunderts zugrunde.

Lugano. A. Breitschmid.

Die pädagogische Bedeutung des Ehrtriebs
Von alters her hat das Streben nach Ehre und

Auszeichnung als eine mächtige Triebfeder

gegolten. Ist es da ein Wunder, dass man vielfach

annahm, dass dieser Trieb in den Dienst der

Pädagogik gestellt werden müsse? So macht

z. B. die Pädagogik der Jesuiten hievon in

reichem Masse Gebrauch. Aber schon in den

homerischen Gedichten treffen wir dieses Mittel

an: „immer der erste zu sein und die
andern zu übertreffen", oder in der griechischen

Sage, wo der Held zu wählen hat zwischen

„einem langen Leben des stillen Behagens und

einem kurzen, aber ruhmvollen"; er entschliesst

sich für das letztere.

Neben der guten Seife des Strebens nach

Ehre und Auszeichnung sahen die Griechen
aber auch die Nachfeile. Schon im 8. Jahrhundert

v. Chr. unterscheidet Hesiod eine „gute"
und eine „schlechte" Eris (d. h. Wettbewerb).
Hesiod erkannte, dass der Ehrgeiz des einen

den Neid der andern herausfordert. Wie
gefährlich aber der Neid ist und wie leicht er die

Wertschätzung verfälscht, das hat man schon

längst erkannt. So etwa auch Balzac: „Es liegt
in der Menschennatur, das zu zerstören, was

man nicht besitzen kann, das zu leugnen, was

man nicht versteht, das zu beleidigen, was man

beneidet." Dem gleichen Boden entsprang der
Hass der russischen Proleten gegenüber der
russischen Intelligenz.

Besteht zwischen zwei Schülern ein
Wettbewerbs-Verhältnis in der Weise, dass beide

zur Erreichung des gesteckten Zieles ungefähr

die gleiche Chance haben, so bleibt es zumeist
bei der guten Eris, d. h. ein eigentliches
Neidgefühl kann sich nicht entwickeln. Je aussichtsloser

es scheint, den Beneideten zu erreichen

oder zu übertreffen, umso leichter führt die

Betätigung des Ehrtriebs zu einem den
Menschen vergiftenden Neid.

Anders liegt der Fall, wenn sich der Neid
richtet auf höhere Begabung, grössere Schönheit

oder reichere seelische Glücksfähigkeit,
und zwar deshalb, weil es sich hier um

Differenzen handelt, die auch durch grösseren Fleiss

oder ehrlichstes Bestreben nicht aus der Welt
verbannt werden können. In solchen Fällen
gesellt sich zum Neid oft verborgener Hass, was
psychologisch leicht erklärlich ist. Eine der vielen

Auswirkungen des hier geschilderten
Ressentiment ist es, wenn Studenten Kameraden,
mit denen zu konkurrieren sie unfähig sind, als

„Streber" vor sich und andern herabzusetzen
versuchen. Es kommt nicht selten vor, dass sich

selbst Lehrer durch gelegentliche Anwandlungen

von Ressentiments, vielfach unbewusst, ihr
Urteil trüben lassen. Dem Streben nach Ehre

und Auszeichnung sind aber nicht nur Neid,
Missgunst, Hass und ähnliche Ressentiments ver-

424


	Was wir von einer Tessinerschule lernen können

