
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 9

Artikel: Wir Katholiken und die Andersdenkenden : Vortrag

Autor: Stebler, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 1. MAI 1936 22. JAHRGANG + Nr. 9

Wir Katholiken und die Andersdenkenden*
Nationalrat F. Stuber hat sich 1924 in einem

Vortrag in Bern über das Verhältnis der
Katholiken zu den Protestanten folgender-
massen geäussert: „Wer, wie wir, in katholischen

Gegenden den Ultramontanismus in

seinen tiefsten Tiefen kennt, der weiss, dass

es auch heute noch heisst, die einmal
bestehende Tatsache in Kauf zu nehmen, dass

der Ultramontanismus eine im protestantischen

Sinne bewusst und grundsätzlich
intolerante Macht darstellt." Es ist nicht alles

falsch, was hier gesagt wurde. Darüber, dass

die Kirche eine bewusst intolerante Macht
darstellt, lässt sich reden, aber die Begriffe
müssen vorerst deutlich abgegrenzt werden.
Das möchten wir im folgenden besorgen.

Es gibt tatsächlich eine katholische Intoleranz.

Man nennt sie die dogmatische. Ich

betrachte diese als eine Selbstverständlichkeit,
als durchaus vernünftig. Die Wissenschaft ist

auch intolerant. 2X2 4. Wenn ein Schüler

behauptet 2X2 5, so wird sich der Lehrer

gegenüber dieser Aussage sehr intolerant

zeigen. Die Wahrheit ist nur eine. Eine

geschichtliche Tatsache muss genommen werden

wie sie ist, auch wenn sie uns Schweizern
nicht genehm wäre.

Auf dem Gebiete der Philosophie und der

Theologie unterscheiden wir zwischen Wahr-

* Aus einem Vortrag, gehalten am 17. Februar 1936

an einer Versammlung des Lehrervereins Gäu, Kt. So-

lothurn. Die Zuhörerschaft war religiös sehr gemischt.
(Was hier über die Stellung der Katholiken zu
Andersdenkenden gesagt wird, gilt auch für die religiös
bestimmten Erziehungsprinzipien und ihre Vertretung
durch die katholischen Erzieher und ihre Organisationen.

Red.)

heit und Irrtum; wenn wir den Irrtum zurückweisen,

sind wir deshalb nicht intolerant in

dem Sinne, dass man diese Unverträglichkeit
uns vernünftigerweise zum Vorwurf machen,
als moralisches Minus anrechnen dürfte.
Gewiss! Hier gehen nicht alle mit uns einig. Hier

kann ich als überzeugter Christ und Katholik

nicht einverstanden sein mit den Vertretern
des philosophischen Skeptizismus
und Relativismus. Wir kennen das

Wort: „Ich weiss ja, dass wir nichts

wissen können, das will mir schier das

Herz verbrennen." Nein! Hier ist

zuviel behauptet oder besser: zu wenig.
Die Vertreter des Skeptizismus betonen die
absolute Unfähigkeit der menschlichen
Vernunft zur Erkenntnis der Wahrheit. Die

Verfechter des Relativismus meinen, die Wahrheit

ändere sich beständig. Was heute wahr

ist, kann morgen Irrtum sein! Es gibt nicht
bloss eine Mode bezüglich der Damenkleider,

auch die philosophischen Systeme sind

Modetheorien von ganz vorübergehender
Bedeutung. Alles ist beständig im Fluss,

meinte der griechische Denker.

Nein! Es gibt Wahrheiten, die ewig währen,

und die menschliche Vernunft ist fähig,
auch solche Wahrheiten zu erkennen.

Wir lassen uns nicht täuschen durch
Modetheorien. Die Revolution von 1789 hat manch

Gutes gebracht, aber auch Verderbliches.
Dieser Gedanke bricht sich immer mehr
Bahn. Kein Geringerer als der 70jährige
Universitätsprofessor Dr. Sombart in Berlin,
ein protestantischer Forscher ersten Ranges,

417



schreibt in seinem neuesten Werke: „Der
deutsche Sozialismus" die scharfen Worte:

„Wir, die wir am Ende dieser Verfallzeit stehen,

vermögen jetzt erst die Weite und Tiefe der
Verwüstungen zu ermessen, die während des verflossenen
Jahrhunderts auf allen Gebieten unseres Daseins

angerichtet worden Nur wer an die Macht des

Teufels glaubt, kann verstehen, was sich in den letzten

anderthalb Jahrhunderten in Europa und Amerika

zugetragen hat. Denn nur als Teufelswerk kann gedeutet

werden, was wir erlebt Der schärfste Schlag,

der den Menschen treffen konnte, war die Zerstörung
seines Gottesglaubens und damit die Lösung seines

irdischen Daseins von allen transzendenten Beziehungen.

Damit ist das Menschenleben sinnlos geworden."

Für Skeptiker und Relafivisten ist die
dogmatische Intoleranz unbegreiflich. Wir lehnen

aber auch das andere Extrem ab, den

Rationalismus. Die Rationalisten
übertreiben die Kraft der Vernunft und meinen,

man dürfe sich ihrer alleinigen Führung

anvertrauen; sie sei imstande, alle Geheimnisse

zur durchleuchten, alle Rätsel des Lebens zu

lösen, allen seelischen Hunger zu stillen.

Nein! Wir vertrauen auf die Vernunft. Aber
der Bereich ihrer Wirksamkeit ist beschränkt.
Sie löst nicht alle Probleme. Es ist Raum
vorhanden für die göttliche Offenbarung, deren

Aufgabe nicht darin besteht, die Vernunft zu

ersticken, sondern sie zu ergänzen. Wir halten

es hier mit Faust, der vom Menschen sagt:

„Vom Himmel fordert er die schönsten Sterne

und von der Erde jede höchste Lust und alle
Näh und alle Ferne befriedigt nicht die
tiefbewegte Brust." Und wenn Faust bekennen

muss: „Geheimnisvoll am lichten Tage lässt

sich Natur des Schleiers nicht berauben, und

was sie dir nicht offenbaren mag, das zwingst
du ihr nicht ab mit Hebeln und mit Schrauben,"

so ist damit sehr schön gesagt, dass

Raum vorhanden bleibt für die göttliche
Offenbarung und für einen vernünftigen
Glauben.

Ich möchte einem Missverständnis vorbeugen.

Ich sprach einst über die Beurteilung
des Menschen und seines sittlichen Verhaltens.

Da erhob ein Herr die Einwendung:

„Also sind Sie doch auch Relativist!" Gewiss

bin ich es! Aber nicht in prinzipieller oder

grundsätzlicher Beziehung, sondern in der

praktischen Beurteilung des einzelnen
Menschen. „Wenn zwei dasselbe tun, so ist es

nicht dasselbe." Es ist eine fundamentale
Wahrheit der Pädagogik, dass die Kinder
individuell behandelt werden müssen. Jedes

nach seinen Anlagen und Verhältnissen.

Gleichheit wäre Ungerechtigkeit. Die Wertung

des Einzelnen darf nicht erfolgen, nicht
restlos erfolgen auf Grund der starren

Prinzipien. Es ist selbstverständliche Pflicht der

Gerechtigkeit und der Liebe, dass ich Rücksicht

nehme auf des Mitmenschen Abstammung,

auf seine erbliche Belastung, seine

Erziehung oder mangelnde Erziehung, auf

seine Anlagen, auf all die Umstände, unter
denen er gehandelt, auf alle Schwierigkeiten
und Hemmungen innerer und äusserer Art.
Freilich wird es uns nie möglich sein, alle

diese Dinge zu kennen. Darum fehlen uns

immer zu einem völlig gerechten Urteil die

nötigen Unterlagen oder Voraussetzungen.
Darum gilt die Mahnung Christi in der
Bergpredigt: „Richtet nicht, damit ihr nicht
gerichtet werdet! Verdammt nicht, damit ihr

nicht verdammt werdet!" Das Verurteilen ist

Sache des allwissenden Gottes, der im alten

Bunde gesprochen: Mea est ultio! Die Rache

ist mein!

Gegen den sogenannten Dogmenzwang
wird die menschliche Freiheit in die
Schranken gerufen. Die Freiheit ist etwas
Grosses. Leo XIII. schrieb 1888: „Libertas
praestantissimum naturae bonum, d. h. die
Freiheit ist das vorzüglichste Gut unserer
Natur." Aber die Erfahrung lehrt, dass die
wahre Freiheit, wie sie unter Menschen möglich

ist, nicht alle Zügel zerschneidet und
nicht alle Schranken niederreisst. Die moralische

Freiheit ist ein Gut, das jedermann
selbst im heiligen Kampfe sich erringen
muss. Es gedeiht auf dem Grabe der
Leidenschaften. Ohne Verzicht, ohne Selbstbeherrschung

gibt es keine Freiheit. Ebenso schön

418



als wahr ist, was der Dichter von „Dreizehnlinden"

geschrieben: „Freiheit ist der Zweck
des Zwanges. Wie man eine Rebe bindet,
dass sie, statt im Staub' zu kriechen, frei sich

in die Lütte windet."

Eine möglichst schrankenlose Freiheit, wie
sie seit 1789 vielfach verkündet wird, schlägt
heute ins Gegenteil um. Sie führte eben

zur völligen Unordnung. Wir müssen die
Dinge, wie sie sich in den letzten Jahren in

Russland, Italien und Deutschland gestalteten,
zu begreifen suchen. Es handelt sich, wie
Prof. Gonzague de Reynold vor den Studenten

in Zürich betonte, um heroische, aber
verfehlte Versuche, die gestörte Ordnung
wieder herzustellen.

Man hat im Namen der Freiheit die
sogenannte „voraussetzungslose Wissenschaft"

gefordert und dem „dogmatisch gebundenen"

katholischen Gelehrten den Anspruch
auf Wissenschaftlichkeit abgesprochen. Wohin

führte diese voraussetzungslose Wissenschaft?

Zur Verneinung jeder Wissenschaft,

zur Leugnung jeder festen Grundlage des

menschlichen Lebens. Zu einem Durcheinander,

zu einem Wirrwarr der geistigen
Auffassungen und philosophischen Systeme. Auf
moralischem Gebiete führte dieser Zerset-

zungsprozess zur Charakterlosigkeit, denn
mit Recht betont Fr. W. Förster, dass sich auf

dem Flugsand menschlicher Meinungen und

täglich wechselnder Systeme keine feste

Lebensrichtung, kein Charakter aufbauen
lässt.

Die Schranken der göttlichen Offenbarung,
die ich mit dem Geländer einer Brücke

vergleichen möchte, welche über einen reissenden

Strom führt, diese Schranken wurden

beseitigt. Die Folge war, dass man sich ganz
andere, von Menschen willkürlich aufgestellte
Schranken gefallen lassen muss, die zum Teil

wenigstens menschenunwürdig sind. In Russland

dürfen die Herren der Wissenschaft nur
noch das Evangelium des Bolschewismus

predigen. In Italien gilt nur noch der Duce,
und in Deutschland schwört man auf Adolf

Hitler. Wie weit ist es doch gekommen mit
dem „Volke der Denker und Dichter!" Allem

voran geht das Bekenntnis zur neuen
Dreifaltigkeit: Boden, Blut und Rasse!

Die wahre Freiheit ist ein Paradiesesgarten,
der mit Schranken umgeben ist, die dazu
bestimmt sind, ihre Gefahren, die menschlichen
Leidenschaften ferne zu halten. Wir erkennen
diese Schranken besonders in den 10 Geboten

Gottes. Schrankenlose Freiheit führt ins

Verderben. Plato, der geniale griechische
Denker, schrieb: „Uebermässige Freiheit

schlägt um in übermässige Knechtschaft, nicht
bloss bei einzelnen, sondern bei ganzen
Völkern."

Die Geschichte beweist es. Der englische
Kulturphilosoph Ruskin entsetzt sich über den
Missbrauch des Wortes „Freiheit", das selbst

der Betrunkene in seinem Munde führt.
Angesichts der vorhandenen Begriffsverwirrung
schlägt er vor, der wahren Freiheit einen
andern Namen zu geben. Er findet keinen
bessern als „Gehorsam". Er hat recht insofern,

als der Gehorsam gegen die Gesetze
Gottes und der Natur hinführt zur währen

Freiheit.
Ich beschliesse diese grundsätzlichen

Erwägungen mit der Feststellung: es gibt
tatsächlich eine von der Kirche geforderte
dogmatische Intoleranz. Der Verständige stösst

sich nicht daran. Wir gestatten auch den
Andersdenkenden das Recht, sich auf diesen
Boden zu stellen. Wir respektieren ihre

Überzeugung. „Damus petimusque vicissim."

Nach diesen Prinzipien will unser Verhalten

Andersgläubigen gegenüber gewertet
werden.

Es steht nichts im Wege: zwischen einem
überzeugten Katholiken und einem
überzeugten Protestanten kann ein gutes
Freundschaftsverhältnis bestehen.

In meiner früheren Pfarrei war ein
protestantischer Pfarrer mein Nachbar und Freund.
Von Anfang an sprachen wir uns rückhaltlos

aus über unsere religiösen Ueberzeugungen.
Dieses Vorgehen war nur von Vorteil für un-

419



ser Verhältnis. Als ich einst im Hause meines
Nachbarn mit Eiter und Temperament über

religiöse Fragen redete, unterbrach mich
mein Zuhörer plötzlich mit den Worten:
„Verzeihen Sie! Eine ganz wichtige Sache,

die ich nicht vergessen möchte: halten Sie

mich nicht für verdammt?" „Was fällt Ihnen

denn ein? Wie kommen Sie auf eine

derartige Ansicht?" entgegnete ich höchst

erstaunt. Darauf erhielt ich die Antwort: „Es
ist doch katholische Glaubenswahrheit: Extra

ecclesiam nulla salus! Ausserhalb der Kirche
keine Rettung!" Ich dankte dem gläubigen
und uns Katholiken sehr wohlgesinnten
reformierten Geistlichen, dass er mir Gelegenheit
gab, mich zu äussern über dieses oft gehörte
und meist missverstandene Wort. Ich führte
dazu aus: Wir unterscheiden bei der
katholischen Kirche, die nach unserer Ueberzeu-

gung von Christus eingesetzt und dem
menschlichen Wesen angepasst ist, zwei
Wesensbestandteile. Wie der Mensch aus

Leib und Seele besteht, aus einem unsichtbaren

und einem sichtbaren Wesensteil, so
hat auch die Kirche einen Leib und eine
Seele. Die Seele ist auch hier die Hauptsache.
Der Leib ist immerhin eine notwendige
Nebensache. Die Seele der Kirche ist

unsichtbar. Es ist die geheimnisvolle,
übernatürliche Verbindung der begnadeten
Menschenseelen mit Christus. Diese unsichtbare

Vereinigung meint Jesus, wenn er sagt: „Ich
bin der Weinstock und ihr seid die
Rebzweige." Wir Katholiken glauben aber auch

an eine sichtbare Kirche und verstehen
darunter die Rechtskirche, jene gesellschaftliche

Organisation mit verschiedenen Gliedern,
die einander über- und untergeordnet sind.

Darnach unterscheiden wir eine dreifache

Zugehörigkeit zur Kirche.

Es gibt Menschen, die der Kirche nur
äusserlich angehören. Sie sind katholisch

getauft, sie nennen sich katholisch, bezahlen

die Kirchensteuer, aber sie leben und handeln

nicht nach den Grundsätzen der Kirche

Diese bloss äussere Zugehörigkeit genügt
nicht, um selig zu werden.

Es gibt Menschen, die gehören nicht zur
sichtbaren Organisation der Kirche. Ohne
ihre Schuld! Sie nennen sich Protestanten
oder sie gehören einer andern Konfession an.

Vielleicht sind sie sogar Juden oder Heiden
Sie sind von der besten Gesinnung beseelt.
Sie sind ehrliche Wahrheitssucher, bereit,
nach ihrer Ueberzeugung zu leben. Solche

Menschen gehören, ohne dass sie es wissen,

zur Seele der einen wahren Kirche oder zur
ecclesia universalis, wie St. Augustinus sich

ausdrückt. Das genügt, um gerettet zu werden.

Sie stehen tatsächlich nicht extra,
sondern intra ecclesiam. So muss der oben
angeführte Grundsatz gedeutet werden.

Es gibt eine dritte Art der Zugehörigkeit
zur Kirche. Ich meine jene Menschen, die

zugleich zur Seele und zum Leib der Kirche

gehören. Es sind jene Katholiken, die katholisch

glauben und katholisch leben. Das ist

das Ideal, das Christus will und nach dem

wir streben und an dessen Verwirklichung
wir beständig arbeiten müssen durch Wort,
Gebet und Beispiel. Ut sit unum ovile et

unus pastor! —
Diese Darlegungen machten auf den

reformierten Pfarrer einen gewaltigen Eindruck.
Er versicherte: „Wenn dem so ist und ich

glaube es Ihnen ohne weiteres, denn jetzt
wird mir manches Geheimnis klar —, wenn
dem so ist, dann ist die katholische Kirche
die toleranteste Macht der Welt."

Ungerecht wäre und geradezu empörend
müsste wirken die Ansicht: „Der schlechteste
Katholik sei noch besser als der beste
Protestant!" Falsch und in seinen praktischen
Konsequenzen verderblich ist die viel
gehörte Phrase: „Es kommt nicht darauf an,
was man glaubt, wenn man nur rechtschaffen
lebt." Es hängt im Gegenteil sehr viel davon
ab, ob man an eine göttliche Offenbarung
glaubt oder nicht, und davon, was man
glaubt. Der Glaube hat seinen Sitz im
Verstand und dieser hat die Führung im mensch-

420



liehen Leben. Christus lehrt: „Wer glaubt
und sich taufen lässt. wer aber nicht

glaubt, der wird verdammt werden." Er

nennt sich den Weg, die Wahrheit und das

Leben, er nennt sich das Licht der Welt und

den König der Wahrheit. Ihm folgt St. Paulus,

der gelehrteste unter den Aposteln. Mit
aller Schärfe tritt er gegen die Irrlehrer auf,

mit Nachdruck mahnt er, das Glaubensgut
ungeschmälert zu bewahren, und triumphierend

ruft er am Ende seines Lebens aus:
fidem servavi! Ich habe den Glauben
bewahrt! Die Kirche hat immer unbelehrbare
Irrlehrer ausgeschlossen, aber nie die Irrenden

verdammt.

Es ist ohne weiteres zuzugeben: nicht
jeder Geistliche, geschweige denn jeder
gewöhnliche und theologisch ungebildete
Katholik, kennt den Weg von der Theorie zur
Praxis in diesen Dingen gleich gut. Charakter
und Temperament spielen dabei eine grosse
Rolle. Augustinus und Hieronymus lebten

zur nämlichen Zeit ums Jahr 400. Beide werden

als Heilige und Kirchenlehrer verehrt.
Bei der Beurteilung der Mitmenschen gingen
sie nicht den gleichen Weg. Augustinus war
Konvertit. Erst nach gewaltigen innern

Stürmen, erst nach jahrelangem Kämpfen und

Ringen hat er die Wahrheit gefunden und

den Frieden der Seele.

Hieronymus war Christ von Anfang an.

Sein Urteil über andere war viel schärfer. Es

gab eine Zeit, wo er dem grossen Zeitgenossen

leidenschaftliche Vorwürfe machte wegen
seines Vorgehens. Mit Unrecht! Der Grund

war eine unglückliche Verkettung verschiedener

Umstände, die zu Missverständnissen
führten. Später sah er das Unrecht ein und
bereute es. Wie Augustinus in dieser Sache

dachte, schrieb er nieder in einem Buche

gegen die Manichäer. Wir lesen dort:

„Mögen jene gegen Euch wüten, die nicht

wissen, mit welcher Mühe einer, der draus-

sen steht, die Wahrheit findet; die nicht wissen,

wie schwer man sich fernhält vor

Irrwegen. Mögen jene gegen Euch wüten, die
nicht wissen, wie langsam das Auge des

innern Menschen gesund wirdl Mögen jene

gegen Euch wüten, die nicht wissen, wie
viele Seufzer den Weg kennzeichnen zu

einer bessern Einsicht über Gott und göttliche

Dinge."

Gewiss ist auf beiden Seiten gefehlt worden.

Es kommt mir da das Wort des alten
Dichters Horaz in den Sinn: „llliados intra

muros peccatur et extra." Bei den Griechen
und den Trojanern, innerhalb und ausserhalb

Trojas ist gesündigt worden. Um dem in

Zukunft vorzubeugen, braucht es zweierlei:

gründliche Aufklärung und gute, edel
gesinnte, charakterfeste Menschen. Mögen
diese immer zahlreicher werden!

Neuendorf. O. Siebler, Pfarrer.

Was wir von einer Tessinerschule lernen können
Von Maria Boschetti-Alberti, der

bekannten Pädagogin der Südschweiz, werden
wohl alle schon gehört oder gelesen haben; denn

sie ist weit über die Grenzen unseres Vaterlandes
hinaus berühmt. Sie führt seit Jahren in Agno,
unweit Lugano, eine Montessori-Schule und legt
wahrhaft geniale Begabung an den Tag. Wie ihre

religiöse Einstellung ist, weiss ich nicht genau,
aber eines steht fest: Auch für uns katholische

Pädagogen ist ein Schulbesuch in der „scuola
Serena" von Agno überaus lohnend, so man die
italienische Sprache efwas versteht.

Was ich heute über Maria Boschetti-Alberti
schreibe, entnehme ich einem ihrer Artikel im

„Corriere del Ticino". Er bestätigt aber nur, was

man bei einem Besuch der Schule sehr bald
herausfühlt, nämlich dass die Erziehung
zur Wahrhaftigkeit wohl eines der
Hauptziele ist, die sich die tüchtige

Pädagog in gesetzt hat. Klar und
wahr will sie ihre Schüler haben, und wenn
Maria Boschetti-Alberti ihr Ziel erreicht, dann
hat sie in der Tat eine grosse Aufgabe an der
Tessinerjugend vollbracht. Schon infolge seines

421


	Wir Katholiken und die Andersdenkenden : Vortrag

