Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 6: Bruder Klaus, unser Vorbild
Artikel: Der Mystiker

Autor: Stockli, Alban

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-530184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-530184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

eigenes Geprage verleiht. Bruder Klaus
wollte ja fort, von der Familie und von der
Heimat. Und er war schon weit weg, als ihn
ein Gesicht zur Umkehr notigte und ihm
sagte, dass Gottes Wille und Gottes Plan sei-
nem Leben eine andere Aufgabe gestellt

hatten. So errichtet er seine Klause unten an

der Melchaa, keine zehn Minuten von den
Seinen entfernt, mitten in seinem Obwald-
nerland und mitten in der Eidgenossenschaft.
Wohl lebt er fir sich sein Leben des Gebetes
und der Busse. Aber die Seinen bringen ihm
all ihre Anliegen und Sorgen des Familien-
lebens. Die Behorden unterbreiten ihm die
Fragen des Kantons. Pfarrer Amgrund bittet
ihn um eine Botschaft an die Eidgenossen
auf der Tagsatzung zu Stans. Und die Diplo-
maten der umliegenden Lander bringen das
Intrigenspiel und den Larm der Politik bis
zur stillen Klause im Ranft. Und fir alle hat
der Klausner ein gutes Wort, eine ernste
Mahnung und einen Rat Gottes. So ist sein
Einsiedlertum nicht weltflichtiger Egoismus,
der nur ans eigene Seelenheil denkt, son-
dern Entsagung, die erst recht frei macht fir
den wahren religiosen Dienst an den Bri-
dern und Schwestern. Christliche Aszese ist
nicht unsozial, sondern ist wesentlich Liebe,
die auch der Gemeinschaft dienen will. Un-
sere heutige Jugend hat durch den Sport
wieder etwas Sinn bekommen fiir Abh&rtung
“und gesunde Einfachheit. Aber sie hat darin
meist nur das eigene Wohl vor Augen, die
eigene Kraft und Gesundheit, oder durch
Rekordsucht und Renommiererei auch noch
die eigene Ehre, das eigene Geltungsbedurf-
nis. Christliche Aszese will dagegen alles
Selbstische verdrangen, will wirklich Selbst-
verleugnung und dadurch ein Freimachen

Der Mystiker

Bruder Klaus als Mystiker gehdrt notwen-
dig in eine Reihe von Aufsdtzen, die sich
damit befasst, die Personlichkeit und die
Bedeutung des Seligen unserer Zeit nahe zu

bringen. Nicht deswegen, -iweil heute . so

266

aller Krafte zu Gunsten der Andern und im
Dienste der Andern. So ist der mitten im
Land stehende Einsiedler Bruder Klaus ein
Vorbild sozialer Selbstverleugnung.

Bruder Klaus ist Einsiedler und doch mit-
ten im Land, lediglich und ausschliesslich
Gottes wegen. Er gibt radikal und be-
dingungslos Gott den ersten Platz und in
allem den Vorzug. Er will nur Gott. Was
zwischen Gott und ihm stehen koénnte, wird
ricksichtslos weggeraumt. ,,Herr, nimm mir
alles, was mich scheidet von Dir."” Radikaler
kann der Sinn der Aszese nicht formuliert
werden. Alles, was nicht Gott ist, hat fir ihn
nur soweit Sinn, als es ihn zu Gott hinfihren
kann. ,,Herr, gib mir alles, was mich fordert
zu Dir."" Klarer kann die Struktur eines auf
Gott gerichteten Lebens nicht gezeichnet
werden. Diese Theozentrik hat aber fiir den
Menschen nichts Bedriickendes, sondern nur
Begliickendes. Denn aller Verzicht, bis zum
Verzicht aufs eigene Ich, ist Raumschatfen
fir den unendlichen Gott. ,,Herr, nimm mich
mir und gib mich ganz zur eigen Dir."" Christ-
liche Aszese sieht von aussen nur darum so
hart aus, weil man den unendlich reichen
Ersatz fir das Geopferte nicht sieht: Gott,
die Quelle aller Freude und allen Gliickes.

So weist Bruder Klaus auf den eigentlichen
Sinn und die Freude christlicher Aszese hin,
auf Gott, ohne den alles farblos, schal, diister
und leer ist. Auf Gott, durch den alles farbig,
stss, hell und uberfliessend wird.
Zeit militanter Gottlosigkeit und sehnstich-
tigen Gottsuchens ist die Gestalt des Seligen
im Ranft mit ihrem ernsten Hinweis auf Gott
als Mittelpunkt des Lebens eine hochmo-
derne Predigt.

Ziirich.

In einer

Richard Gutzwiller.

viele das Wort mystisch brauchen, ohne zu
wissen, was sie eigentlich damit sagen wol-
len, sondern weil echte mystische Begabung
fur Bruder Klaus eine Fihrerin war zu sei-
ner Tugend und Heiligkeit und damit auch



zu seiner grossen Bedeutung und Wirksam-
keit fiir sein Land und Volk; denn sowohl
der grosse Eidgenosse als der grosse Frie-
densstifter und Erzieher gehen zuriick auf
den grossen Beter, auf den Heiligen. Hier
liegt das eigentliche Geheimnis seiner Per-
sonlichkeit und seines Wirkens.

Wir konnen aber unsern Lesern uber
Bruder Klaus als Mystiker nichts Erspriess-
liches bieten, wenn wir ihnen nicht vorerst,
in knappster Form, einige Grundbe-
griffe der Mystik darlegen.

Man kann Mystik definieren als ein unmittel-
bares, erfahrungsmassiges Erfassen Gottes in
seinen Ubernatiirlichen Wirkungen in der Seele
durch die hdhern Seelenkrafte; dieses Erfassen
kann nicht willkirlich durch eigene Tatigkeit her-
vorgerufen werden, sondern geht allein von Gott
aus.

Man beachte einige Punkie dieser Definition.
Das Erfassen Gottes wird unmittelbar und erfah-
rungsgemass genannt; dadurch unterscheidet es
sich von der wissenschaftlichen Gotteserkenntnis,
die aut schlussfolgerndem Denken, und von der
gewohnlichen Glaubenserkenntnis, die auf be-
grifflicher Offenbarung beruht. Das mystische Er-
fassen Gottes ist anders, es ist wie ein Berihri-
werden von Gott, ein geistiges Innewerden ohne
Tatigkeit der Phantasie ausserhalb des diskursi-
ven Denkens. — Die hohere Seelenkraft, in der
diese mystische Erkenntnis vor sich geht, ist we-
sentlich dieselbe Seelenkraft, die in gewohnlicher
Tatigkeit durch diskursives Denken die geistigen
Resultate gewinnt durch die Mitbetdtigung der
Phantasie. Hier aber ist die Tatigkeitsweise eine
andere, indem der Geist, dhnlich wie nach der
Trennung vom Leibe, unmittelbar vom Geistigen
beriihrt wird. Diesem abweichenden Verhalten
zufolge sprechen die Mystiker aller Zeiten fir
diese rein geistige Erkenninis von der Geist-
seele, im Gegensatz zur Leibseele, welch letz-
tere nicht ohne Sinneserkenntnis und Phantasie
tatig sein kann. Sie verstehen darunter aber keine
zweite Seelensubstanz, sondern nur eine andere
Tatigkeitsweise. Diese Tatigkeitsweise ist auch
darin von dem gewodhnlichen Denken unter-
schieden, °8ls sie nicht im Willensbereich des
Menschen gelegen ist, sondern nur von Gott

ausgelost werden kann. Diese Glocke ertént nur,
wenn Goftes Finger daran rihrt.

Gilt das Gesagte vorziiglich von der mysti-
schen Erkenntnis als Akt, als Tatigkeit, so befasst
sich das Nachfolgende mit seinem Gegenstand
und seinen Wirkungen. Gegenstand des mysti-
schen Erlebens ist Gott in seinen Gbernatiirlichen
Wirkungen. Durch den Gegenstand ragt die
Mystik nicht Gber das gewohnliche, Ubernatir-
liche Gnadenleben des Christen hinaus, sondern
es liegt auf derselben Linie mit dem gesamten
Vollkommenheitsideal des Christen; denn alles
ist gesagt: ,,Seid vollkommen, wie euer Vater im
Himmel vollkommen ist.” (Matth. 5, 48.) Ein
hoheres Ziel ist gar nicht moglich. Die Mystik
liegt daher, wie alles Ubernatiirliche Tugend-
streben, eingebettet zwischen die beiden Pole
der erbsiindigen gefallenen Natur und der An-
schauung Gottes durch die erléste und verklarte
Natur. Sie stellt aber auf dieser Linie ein letztes
Stadium irdischer Vollendung dar, das sozusagen
das Leben der Seligen schon in etwas vorweg-
kostet, eben in der geistesseelischen Betati-
gungsweise. Dogmatisch beruht daher die ge-
samte Mystik auf der Lehre von der heiligma-
chenden Gnade, den drei gottlichen Tugenden,
den Gaben des Heiligen Geistes und der Ein-
wohnung der heiligsten Dreifaltigkeit in der Seele
des Gerechten. Eigen ist dem mystisch Begna-
deten nur die besondere Wirksamkeit des Heili-
gen Geistes, indem seine Seele nicht aktiv tatig
ist, sondern sich passiv verhalt. Vom Gegenstand
oder von Gott her betrachtet, ist daher die Mystik
von dem gewdhnlichen Gnadenleben des Chri-
sten nur gradweise unterschieden, wahrend sich
vom Menschen oder von der psychologischen
Seite her ein Artunterschied ergibt.

Mehr als diese wesentlichen Merkmale der Mystik

interessieren den die Begleiter-
scheinungen wie Visionen, Aussprachen, Pri-

Laien oft

vatoffenbarungen, Stigmatisation. Falls diese Dinge
auf wirklich mystischer Grundlage beruhen, kann
man sie als leicht erklarliche Auswirkungen des
mystischen Zustandes betrachten, obwohl sie in
keiner Weise notwendig sind und daher auch ganz
wegfallen kénnen.

Nach der Betonung des religidsen Geheimnisses,
dem sich die Tatigkeit des Mystikers besonders zu-
wendet, unterscheidet man: Trinitdtsmystik, Passions-
mystik,  Christusmystik, Brautmystik, Sakraments-
mystik.  Fir Bruder Klaus kommiénivor allem die

267



Trinitatsmystik und Sakramentsmystik in Beiracht,
aber auch Passions- und Christusmystik sind, wenn
auch in untergeordneter Weise, nachweisbar.

Die Trinitatsmystik des Seligen
Bruder Klaus ist dusserlich niedergelegt in
seinem bekannten Visionsbild, das in der
Pfarrkirche von Sachseln aufbewahrt wird.
Die Darstellung des Trinitatsgeheimnisses
durch ein Doppelrad, dessen Mittelpunkt
das Gotteshaupt eirnimmt mit je drei aus-
gehenden und drei einfiihrenden Speichen,
verdankt ihren Ursprung einer Vision des
Seligen, ihre ndhere Ausfiihrung und Deu-
tung dagegen ist mehr das Werk theolo-
gischer Spekulation und geht wahrscheinlich
auf Seuse zuriick. Auch die bildliche Dar-
stellung findet dort starke Anhaltspunkte.
Die Grundidee bildet der Ausgang aller
Dinge aus Gott und ihr ,,Widerfluss"'.

Dieses Eindringen des Eremiten in das
Wesen Gottes und in die Wirksamkeit der
drei gottlichen Personen ist nicht Anfang,
sondern Endpunkt einer andern allgemei-
nern Wahrheit, ndmlich der von dem Ein-
wohnen Gottes in allen Dingen, besonders
in der Seele des Gerechten. Wie Gott den
unbeseelten, rein materiellen Dingen ein
schwaches Bild seines Wesens mitteilt, so
gibt er der geistigen Seele durch die Er-
hebung in den Stand der heiligmachenden
Gnade nicht nur ein Abbild, sondern An-
teil an seinem Wesen selber, geméass dem
Wort des hl. Petrus: ,,Damit ihr seiner Na-
tur teilhaft werdet."” (2 Petr. |, 4.)

Dieser Gedanke vom Einwohnen Gottes
in der Seele ist in den Sprichen Bruder
Klausens ein Hauptthema. Geott als Gast
der Seele bildet den Hauptinhalt seines um-
fangreichen dritten Lehrspruches. Er wird
nicht mide, in immer neuen Bildern und
Vergleichen dieses Einwohnen Gottes zu er-
kldren. Er nennt Goft einen adeligen Gast,
der in der Seele wirkt und sie ganz nach
seinem Willen zieht. Ein andermal er-
scheint die Seele , mit der Gottheit beklei-
det”". Goft wird dem Menschen verfraut

268

durch die Liebe, die ihm vom Himmel ge-
sandt wird. Ware alles Silber und Gold
und Edelgestein an einen kostbaren Schrein
geschlagen, es gibe keinen solchen Glanz
wie eine Seele, in der Gott wohnt. Wie die
volle Sonne am Himmel steht, so hat deine
Seele den Glanz der Gottheit empfangen.
Dieses Einwohnen Gottes ist durchaus trini-
tar aufgefasst, wenn er sagt: Wenn sich Gott
im Gemiit des Menschen gebiert, so freut
sich Himmel und Erde. In allen diesen Aus-
sprichen haben wir nichts anderes als den
Ausdruck eines stark empfundenen Erfah-
rungsbewusstseins der dogmatischen Wahr-
heit, dass Gott durch die heiligmachende
Gnade in uns wohnt, dass der Heilige Geist
durch die Mitteilung seiner Gaben in uns
wirkt, ja, dass wir, wie der hl. Paulus sich
ausdriickt, ,,in ihm uns bewegen, leben und
sind”". (Apg. 17, 28.) Was fir den ge-
wdhnlichen Christen blosse Tatsache ist ohne
empfindendes Bewusstwerden, das ist fir ihn
innerste Ueberzeugung aus mystischer Er-
fahrung. Vergleicht man diese mystischen
Gedanken mit heutigen Theorien uUber die-
sen Gegenstand, so wird man den gréssten
Anklang an die Kartdusermusik finden, die
z. B. in dem Biichlein ,,Das Leben in Gott",
verfasst von einem ungenannten Kartauser,
herausgegeben von F. Kronseder S. J., zur
Darstellung kommt,

Die Lehre von dem Einwohnen Gottes
durch die heiligmachende Gnade in der
Seele des Gerechten fihrt von selbst zu
einer weitern dogmatischen Akzentuierung,
zur Sakramentsmystik. Durch den
Genuss der heiligen Eucharistie kommt der
Mensch nicht nur in die Gemeinschaft mit
der rein geistigen Natur Gottes, sondern
auch mit dem verklarten Leib Christi. Chri-
stus will in der heiligen Kommunion die
Quelle unseres tbernatiirlichen Lebens sein.
+Wie ich durch den Vater lebe, so wird
derjenige, welcher mich isst, durch mich le-
ben.” (loh. 6, 58.) Diese sakramentale



Vereinigung mit Christus bedeutet daher fir
sich schon einen Hohepunkt des gottlichen
Lebens in uns und zugleich die Grundlage
fir die hochsten Grade der mystischen
Gottvereinigung und ihre ausserordentlichen
Begleiterscheinungen.

Bei Bruder Klaus finden wir als eine solche
Erscheinung das Fastenwunder, d. h. jene
durch zwanzig Jahre hindurch verbiirgte
vollsténdige Enthaltung von jeder irdischen
Nahrung. Als Erklarung dieses Wunders
machte er auf vielfaches Dridngen seinem
Beichtvater Oswald Isner, Pfarrer von Kerns,
im Vertrauen diese Mitteilung: ,,Wenn ich
der heiligen Messe beiwohne und der Prie-
ster das Sakrament geniesst, so empfange
ich davon eine Stdrkung, dass ich ohne
Also
schon die geistliche Kommunion gab ihm
diese Kraft. Die wirkliche Kommunion war
fur ihn ,,das wahre Fleisch und Blut mit un-

Essen und Trinken zu sein vermag."

aussprechlicher Gite'”, d. h. mit Ubernatir-
lichem geistlichen Genuss verbunden. So
muss man aus dem Kontext diesen Ausdruck
verstehen in dem Gesprach mit dem Pilger,
wobei die Rede geht um das ,,tagliche Brot"
in der Bitte des Vaterunsers.

Mit der Sakramentsmystik ist haufig die
Passions- oder Leidensmystik
verbunden, weil ja das Altarssakrament ein
Gedachtnis und eine Erneuerung von Christi
Leiden und Tod ist. Inihrem hochsten Grad
kindet sich die Passionsmystik an durch
die Stigmatisation. Bei Bruder Klaus finden
wir zwar nichts derartiges, dafir aber war
sein Herz verwundet von der Liebe des Ge-
kreuzigten. Die Betrachtung des Leidens
Christi bildete seine Lieblingsandacht. Er
hatte ihre Segnungen in seiner eigenen
Nacht des Geistes', in seiner seelischen
Unruhe und Bedrangnis erfahren, sie hatte
ihm den Weg zur Ruhe und zum innern
Frieden gewiesen. Darum wird er auch
nicht mide, in seinen Lehrspriichen sie an-
dern zu empfehlen:

Mensch, gedenke an die Bliimlein klar,
wie die blihen auf der Erde Plan,
also sollst du blihen in Gottes Marter zart.

Im Brief an die Berner mahnt er: ,,lhr sollt
auch das Leiden Gottes in euern Herzen
tragen.”

Auch in seine Visionen und Gesichte tre-
ten die Phasen des Leidens Christi ein. So
wenn der Wanderer in der zweiten Vision
,.sein Antlitz verwandelt, einer Veronika
gleich”, oder wenn er in einer andern Vi-
sion den Sohn erblickt in einem weissen
Kleid, ,das besprengt war mit Rot, als ob
einer mit einem Wedel darauf gesprengt
hatte"" *

Das Gesagte ist nicht mehr als ein kurzer
Hinweis auf die mystische Bedeutung und
Stellung des Einsiedlers im Ranft. Jeden-
falls ist dies jene Seite seines Lebens, die
roch am meisten ihrer wissenschaftlichen
Durcharbeitung harrt, aber es ist auch jene
Seite, die uns erst den Heiligen voll er-
schliesst und damit die ganze Grosse und
Bedeutung des Mannes.

Fragt man bei dieser Gelegenheit nach
der Abtraglichkeit dieses Themas fir die
.Schweizer Schule”, oder allgemein: W as
hat Mystik mit Schule und Er-
ziehung zu schaffen, so kann die
Antwort heissen: Sehr wenig und sehr viel.
Sehr wenig, wenn die Schule sich anhei-
schig machen wollte, Mystik zu lehren oder
Mystiker heranzubilden; sehr viel, wenn wir
den Einfluss der Mystiker auf die Umwelt
und die Bedeutung der Mystik fir das Lehr-
fach der Religion in Betracht ziehen.

Fir die Schule, die sich heute zu allem
fahig halt, alles verstehen und alles lehren
will, bedeutet echte, ubernaturliche Mystik
eine Schranke. Hier ist es ihre vornehmste
Aufgabe, Respekt und Distanz zu halten vor
dem hochsten aller Lehrer, vor Gott, der sich

* Siehe d. Verl. ,Visionen des Sel. Br. Klaus", Ben-
ziger, Einsiedeln, wo auch weitere Proben der Chri-
stusmystik zu finden sind.

269



dieses Gebiet als eigenes vorbehélt. Nicht
mit Unrecht wird daher schon von den élte-
sten Lebensbeschreibern des sel. Bruder
Klaus die gottliche Unterweisung als ,,Schule
des Heiligen Geistes’” bezeichnet, und
Bruder Klaus aussert sich selber einmal iiber
diesen Gegenstand in dem Spruch: ,,Keine
Weisheit gebricht, wo Gott selber ist.”

Wenn man die Erscheinungen echter My-
stik schulmassig abhandeln will, wie jede an-
dere Erscheinung, besonders wenn dies ge-
schieht von Leuten, die nicht die richtige
religidse Einstellung dazu haben, so wird es
gehen, wie es jingst wieder ergangen ist,
dass man Wahres vom Falschen, tGbernatir-
liche Mystik von Pseudomystik oder Mysti-
cismus nicht unterscheidet, sondern alles an
einem Wust tragt, wo es ein erstes Erfor-
dernis ware, zu sichten und zu scheiden.
Denn wenn es auch nicht Sache der Schule
ist, Mystik zu lehren, so ist es doch Sache
der Schule, und zwar in erster Linie Sache
der kirchlichen Lehrbehérde, die Ergebnisse
der Mystik an den dogmatischen Wahrhei-
ten zu prifen und zu messen und alles ab-
zulehnen, was dieser Sonde nicht standhalt.
Wenn dabei auch in Rechnung zu stellen
ist, dass die Sprache der Wissenschaft in
mancher Hinsicht nicht ausreicht, die mysti-
sche Erfahrung adaequat auszudriicken, so
darf das doch kein Grund sein, dem Irrtum
und dem Subjektivismus irgend einen Ein-
bruch in das anerkannte Glaubensgebiet zu
gestatten. Dieses Wachteramt der kirchlichen
Lehrbehorde ist vielleicht heute, da sich
neben echter auch so viele Pseudomystik gel-
tend macht, besonders wichtig. :

Eine positivere Einstellung zur Mystik ge-
winntdie Erziehungsschule. Zwar ist
damit auch nicht gesagt, dass Mystik aner-
ziehbar sei; aber durch Erziehung kénnen die
ratirlichen Grundlagen, geistige Konzen-
tration, Willenskraft und Enthaltsamkeit ge-
fordert und geschatfen werden. Denn auch
auf dem Gebiete der Mystik gilt, wie auf
allen Gebieten des Uebernatirlichen: die

270

Gnade zerstort nicht die Natur, sondern er-
hebt sie zu einer héheren Ordnung. Da das
mystische Leben eine hochste geistige Kon-
zentration bedeutet, und oft verbunden ist
mit dem ,,Entsinken'’ der korperlichen Krafte
und Funktionen, so schafft die Aszese und
die Befreiung von den korperlichen Be-
dirfnissen die natirlichen Stufen zu diesem
Aufstieg. Die oberste Stufe dieser Vorberei-
tung kann man die ,,erworbene Beschauung"’
nennen; sie tritt noch nicht in den eigent-
lichen Kreis des Mystischen, bildet aber
seine unmittelbare Vorstufe und jenes Ziel,
das sich der menschliche Wille in diesem
Gegenstand setzen kann.

Viel hat dagegen die Mystik zu sagen in
der Sache der Schule, wenn wir ihre Be-
deutung ins Auge fassen als Lehrerin und
Fihrerin des Menschen zur Erkenntnis Got-
tes und zum ewigen Ziel. Da braucht man
nur an Namen zu erinnern wie Augustin,
Bernhard, Franziskus, Theresia und Johannes
vom Kreuz, um zu erkennen, welch Uber-
ragende Bedeutung der Mystik fiir die theo-
logische Wissenschaft auf allen Stufen zu-
kommt. Der Grund dafiir liegt in einer all-
gemein anerkannten Wahrheit der Schul-
und Erziehungswissenschaft, die sich so aus-
sprechen lasst: Der beste Lehrer ist der-
jenige, der seine Sache am griindlichsten
versteht und sie mit der grossten Liebe be-
treibt.

Das trifft auf den Mystiker zu inbezug auf
das ‘W issen um Gott und géttliche Dinge.
Er kennt sie aus Erfahrung, und dies auf
einem Gebiet, wo die Erfahrung als Erkennt-
nisquelle eine seltene Ausnahme bedeutet.
Und damit diese Erfahrung nicht ausschweift,
bleibt auch fur die Mystiker die geoffen-
barte Wahrheit und die kirchliche Lehre als
Priifstein und Korrektiv bestehen.

Aber nicht nur ein vertieftes Wissen ge-
winnt der Mystiker durch seine Gotteserfah-
rung, sondern auch Meth ode. Der gott-
liche Lehrmeister des Mystikers macht es in
seiner Schule oft wie Christus: er benutzt



das Natirliche als Symbol des Uebernatiir-
lichen, um den Sinn zum Geist zu fiihren.
Man erkennt diesen Lehrgang bei verschie-
denen Mystikergestalten, die nicht von der
Buchgelehrsamkeit herkamen, sondern als
unvertalschte Naturkinder von der Gnade er-
griffen wurden. Gerade die Visionen des
seligen Bruder Klaus bilden hiefir ein scho-
nes Beispiel. Die Natur und das Leben wer-
den darin zu Tragern und Symbolen des
Geistigen und Gottlichen: Der Stern, der
Turm, das Pferd, die Lilie, der Brunnen, die
Wolke, der Wanderer, der Berg, der Markt
etc. — alles Dinge des taglichen Anschauens
und Geschehens — bilden die Leitern und
Stufen zur Vermittlung hoherer, geistlicher
Erkenntnisse.

Diese Form des Gleichnisses ist aber vom

Der Laienapostel

Es geschah nicht von ungefdhr, dass der-

Schweiz. Ignatianische Mannerbund den se-
figen Bruder Klaus neuestens zu seinem be-
sondern Patron erkor, dass auch der Schweiz.
katholische Volksverein, als die umfassende
schweizerische Organisation fir die Katho-
lische Aktion, sich unter den besondern
Schutz unseres Landesvaters stellte. Denn der
Selige vom Ranft ist uns katholischen Schwei-
zern ein leuchtendes Vorbild des Laien-
apostolates — uns Erziehern der Jugend und
des Volkes im besondern.

Zwar war zu seiner Zeit das Losungswort
..Katholische Aktion” noch nicht gepragt.
Aber was der Ruf unseres Heiligen Vaters mit
der Katholischen Aktion meint und will: | die
Teilnahme der Laien am hierarchischen Apo-
stolat der Kirche', das verwirklichte Niklaus
von Fliie in seinem Obwaldner Volke und
weit Uber die heimatlichen Marken hinaus.
Auch in der zweiten Halfte des 15. Jahrhun-
derts tirmte der ,Widersacher von Anbe-
ginn'' der Heilsbotschaft Christi, ihrer Ver-
wirklichupg im Einzel- und Gesellschafts-
‘leben, ihrer Ausstrahlung in alle Gebiete des

hochsten Lehrmeister Christus angewandt
und damit als Vorbild aller Lehre und Unter-
weisung aufgestellt worden. Schon aus die-
sem Grunde ware es winschenswert, dass
der Lehrer der Religion durch eine mystische
Schule gegangen wére und diese Kunst ge-
lernt hatte; denn es gibt im geistlichen Le-
ben Vergleiche, die oft mehr besagen und
beweisen als scharfsinnige, schulméssige
Schlussfolgerungen. Dazu wére der mystisch
Erfahrene auch der Mann, um die religiose
Wahrheit mit der notwendigen Wéarme und
Begeisterung darzubieten und mit dem Sa-
men des gottlichen Wortes zugleich die ge-
deihliche Witterung in die Seele zu bringen,
um sie zu einem fruchtbaren Erdreich zu ge-
slalten.

Stans. P. Alban Stockli.

menschlichen Seins und Wirkens Hindernis
uber Hindernis entgegen. Er vertigte zwar
nicht Uber die modernen Waffen der offenen
und getarnten Gottlosenpropaganda, der
kirchen- und gottfeindlichen Organisationen,
der Presse, des Kinos und des Radios; aber
die Mittel des ungezugelten fleischlichen
Triebes, des Hochmutes, der Besitzgier, der
Ungerechtigkeit, des Neides und des Hasses
standen ihm damals wie heute zur Verfi-
gung. Die Lockung des fremden Goldes, die
Verrohung einer kriegerischen Zeit, die derbe
Sinnlichkeit in manchen Volksgebrauchen,
der Hader um Beute und Einfluss, Bestech-
lichkeit in den Rats- und Gerichtssdlen und
mancherlei Mifjstande im Klerus waren frucht-
barer Wurzelboden fiir die teuflische Saat.
inmitten solcher Zeitschéden hat Bruder Klaus
ein wahres Apostolat der Verinnerlichung,
der Selbstlosigkeit, des konsequenten Lebens
aus dem Glauben ausgeiibt.

Die Aufsatze dieses Bruder Klausen-Heftes
iber den Mystiker, den Aszeten, den Erzie-
her, den Eidgenossen, den Mann des Frie-
dens zeigen,:.aus welchen Voraussetzungen

271



	Der Mystiker

