
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 22 (1936)

Heft: 6: Bruder Klaus, unser Vorbild

Artikel: Der Mystiker

Autor: Stöckli, Alban

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


eigenes Gepräge verleiht. Bruder Klaus

wollte ja fort, von der Familie und von der
Heimat. Und er war schon weit weg, als ihn

ein Gesicht zur Umkehr nötigte und ihm

sagte, dass Gottes Wille und Gottes Plan

seinem Leben eine andere Aufgabe gestellt
hätten. So errichtet er seine Klause unten an
der Melchaa, keine zehn Minuten von den
Seinen entfernt, mitten in seinem Obwald-
nerland und mitten in der Eidgenossenschaft.
Wohl lebt er für sich sein Leben des Gebetes
und der Busse. Aber die Seinen bringen ihm

all ihre Anliegen und Sorgen des Familienlebens.

Die Behörden unterbreiten ihm die

Fragen des Kantons. Pfarrer Amgrund bittet
ihn um eine Botschaft an die Eidgenossen
auf der Tagsatzung zu Stans. Und die Diplomaten

der umliegenden Länder bringen das

Intrigenspiel und den Lärm der Politik bis

zur stillen Klause im Ranft. Und für alle hat

der Klausner ein gutes Wort, eine ernste

Mahnung und einen Rat Gottes. So ist sein

Einsiedlertum nicht weltflüchtiger Egoismus,
der nur ans eigene Seelenheil denkt,
sondern Entsagung, die- erst recht frei macht für

den wahren religiösen Dienst an den
Brüdern und Schwestern. Christliche Aszese ist

nicht unsozial, sondern ist wesentlich Liebe,

die auch der Gemeinschaft dienen will.
Unsere heutige Jugend hat durch den Sport
wieder etwas Sinn bekommen für Abhärtung
und gesunde Einfachheit. Aber sie hat darin
meist nur das eigene Wohl vor Augen, die

eigene Kraft und Gesundheit, oder durch
Rekordsucht und Renommiererei auch noch
die eigene Ehre, das eigene Geltungsbedürfnis.

Christliche Aszese will dagegen alles

Selbstische verdrängen, will wirklich
Selbstverleugnung und dadurch ein Freimachen

Der Mystiker
Bruder Klaus als Mystiker gehört notwendig

in eine Reihe von Aufsätzen, die sich

damit befasst, die Persönlichkeit und die

Bedeutung des Seligen unserer Zeit nahe zu

bringen. Nic-bt deswegen, iweil heute > so

aller Kräfte zu Gunsten der Andern und im

Dienste der Andern. So ist der mitten im
Land stehende Einsiedler Bruder Klaus ein
Vorbild sozialer Selbstverleugnung.

Bruder Klaus ist Einsiedler und doch mitten

im Land, lediglich und ausschliesslich

Gottes wegen. Er gibt radikal und

bedingungslos Gott den ersten Platz und in

allem den Vorzug. Er will nur Gott. Was
zwischen Gott und ihm stehen könnte, wird
rücksichtslos weggeräumt. ,,Herr, nimm mir
alles, was mich scheidet von Dir." Radikaler
kann der Sinn der Aszese nicht formuliert
werden. Alles, was nicht Gott ist, hat für ihn

nur soweit Sinn, als es ihn zu Gott hinführen
kann. „Herr, gib mir alles, was mich fördert
zu Dir." Klarer kann die Struktur eines auf

Gott gerichteten Lebens nicht gezeichnet
werden. Diese Theozentrik hat aber für den

Menschen nichts Bedrückendes, sondern nur

Beglückendes. Denn aller Verzicht, bis zum
Verzicht aufs eigene Ich, ist Raumschaffen

für den unendlichen Gott. „Herr, nimm mich

mir und gib mich ganz zur eigen Dir." Christliche

Aszese sieht von aussen nur darum so
hart aus, weil man den unendlich reichen
Ersatz für das Geopferte nicht sieht: Gott,
die Quelle aller Freude und allen Glückes.

So weist Bruder Klaus auf den eigentlichen
Sinn und die Freude christlicher Aszese hin,
auf Gott, ohne den alles farblos, schal, düster
und leer ist. Auf Gott, durch den alles farbig,
süss, hell und überfliessend wird. In einer
Zeit militanter Gottlosigkeit und sehnsüchtigen

Gottsuchens ist die Gestalt des Seligen
im Ranft mit ihrem ernsten Hinweis auf Gott
als Mittelpunkt des Lebens eine hochmoderne

Predigt.
Zürich. Richard Gutzwiller.

viele das Wort mystisch brauchen, ohne zu
wissen, was sie eigentlich damit sagen wollen,

sondern weil echte mystische Begabung
für Bruder Klaus eine Führerin war zu seiner

Tugend und Heiligkeit und damit auch

266



zu seiner grossen Bedeutung und Wirksamkeit

für sein Land und Volk; denn sowohl
der grosse Eidgenosse als der grosse
Friedensstifter und Erzieher gehen zurück auf

den grossen Beter, auf den Heiligen. Hier

liegt das eigentliche Geheimnis seiner
Persönlichkeit und seines Wirkens.

Wir können aber unsern Lesern über

Bruder Klaus als Mystiker nichts Erspriess-
liches bieten, wenn wir ihnen nicht vorerst,
in knappster Form, einige Grundbegriffe

der Mystik darlegen.

Man kann Mystik definieren als ein unmittelbares,

erfahrungsmässiges Erfassen Gottes in

seinen übernatürlichen Wirkungen in der Seele

durch die höhern Seelenkräfte; dieses Erfassen

kann nicht willkürlich durch eigene Tätigkeit
hervorgerufen werden, sondern geht allein von Gott

aus.

Man beachte einige Punkte dieser Definition.
Das Erfassen Gotfes wird unmittelbar und erfah-

rungsgemäss genannt; dadurch unterscheidet es

sich von der wissenschaftlichen Gotteserkenntnis,
die auf schlussfolgerndem Denken, und von der

gewöhnlichen Glaubenserkenntnis, die auf
begrifflicher Offenbarung beruht. Das mystische
Erfassen Gotfes ist anders, es ist wie ein Berührtwerden

von Gott, ein geistiges Innewerden ohne

Tätigkeit der Phantasie ausserhalb des diskursiven

Denkens. — Die höhere Seelenkraft, in der
diese mystische Erkenntnis vor sich geht, ist

wesentlich dieselbe Seelenkraft, die in gewöhnlicher
Tätigkeit durch diskursives Denken die geistigen
Resultate gewinnt durch die Mitbetätigung der
Phantasie. Hier aber ist die Tätigkeifsweise eine
andere, indem der Geist, ähnlich wie nach der

Trennung vom Leibe, unmittelbar vom Geistigen
berührt wird. Diesem abweichenden Verhalten

zufolge sprechen die Mystiker aller Zeiten für
diese rein geistige Erkenntnis von der Geistseele,

im Gegensatz zur Leibseele, welch letztere

nicht ohne Sinneserkenntnis und Phantasie

tätig sein kann. Sie verstehen darunter aber keine

zweite Seelensubstanz, sondern nur eine andere

Tätigkeitsweise. Diese Tätigkeitsweise ist auch

darin von dem gewöhnlichen Denken
unterschieden, äts sie nicht im Willensbereich des

Menschen gelegen ist, sondern nur von Gott

ausgelöst werden kann. Diese Glocke ertönt nur,
wenn Gottes Finger daran rührt.

Gilt das Gesagte vorzüglich von der mystischen

Erkenntnis als Akt, als Tätigkeit, so befasst
sich das Nachfolgende mit seinem Gegenstand
und seinen Wirkungen. Gegenstand des mystischen

Erlebens ist Gott in seinen übernatürlichen

Wirkungen. Durch den Gegenstand ragt die

Mystik nicht über das gewöhnliche, übernatürliche

Gnadenleben des Christen hinaus, sondern

es liegt auf derselben Linie mit dem gesamten
Vollkommenheitsideal des Christen; denn alles

ist gesagt: „Seid vollkommen, wie euer Vafer im

Himmel vollkommen ist." (Matth. 5, 48.) Ein

höheres Ziel ist gar nicht möglich. Die Mystik
liegt daher, wie alles übernatürliche Tugendstreben,

eingebettet zwischen die beiden Pole

der erbsündigen gefallenen Natur und der
Anschauung Gottes durch die erlöste und verklärte
Natur. Sie stellt aber auf dieser Linie ein letztes

Stadium irdischer Vollendung dar, das sozusagen
das Leben der Seligen schon in etwas vorwegkostet,

eben in der geistesseelischen
Betätigungsweise. Dogmatisch beruht daher die
gesamte Mystik auf der Lehre von der heiligmachenden

Gnade, den drei göttlichen Tugenden,
den Gaben des Heiligen Geistes und der Ein-

wohnung der heiligsten Dreifaltigkeit in der Seele

des Gerechten. Eigen ist dem mystisch Begnadeten

nur die besondere Wirksamkeit des Heiligen

Geistes, indem seine Seele nicht aktiv tätig
ist, sondern sich passiv verhält. Vom Gegenstand
oder von Gott her befrachtet, ist daher die Mystik
von dem gewöhnlichen Gnadenleben des Christen

nur gradweise unterschieden, während sich

vom Menschen oder von der psychologischen
Seite her ein Artunterschied ergibt.

Mehr als diese wesentlichen Merkmale der Mystik
interessieren den Laien oft die

Begleiterscheinungen wie Visionen, Aussprachen,

Privatoffenbarungen, Stigmatisation. Falls diese Dinge
auf wirklich mystischer Grundlage beruhen, kann

man sie als leicht erklärliche Auswirkungen des

mystischen Zustandes betrachten, obwohl sie in

keiner Weise notwendig sind und daher auch ganz
wegfallen können.

Nach der Betonung des religiösen Geheimnisses,

dem sich die Tätigkeit des Mystikers besonders

zuwendet, unterscheidet man: Trinitätsmystik, Passionsmystik,

Christusmystik, Brautmystik, Sakramentsmystik.

Für Brttder Klaus komrriähivor allem die

267



Trinitätsmystik und Sakramentsmysti'k in Betracht,
aber auch Passions- und Christusmystik sind, wenn
auch in untergeordneter Weise, nachweisbar.

Die Trinitätsmystik des Seligen
Bruder Klaus ist äusserlich niedergelegt in

seinem bekannten Visionsbild, das in der
Pfarrkirche von Sachsein aufbewahrt wird.
Die Darstellung des Trinitätsgeheimnisses
durch ein Doppelrad, dessen Mittelpunkt
das Gotteshaupt einnimmt mit je drei

ausgehenden und drei einführenden Speichen,
verdankt ihren Ursprung einer Vision des

Seligen, ihre nähere Ausführung und Deutung

dagegen ist mehr das Werk theologischer

Spekulation und gehf wahrscheinlich

auf Seuse zurück. Auch die bildliche
Darstellung findet dort starke Anhaltspunkte.
Die Grundidee bildet der Ausgang aller

Dinge aus Gott und ihr „Widerfluss".

Dieses Eindringen des Eremiten in das

Wesen Gottes und in die Wirksamkeit der
drei göttlichen Personen ist nicht Anfang,
sondern Endpunkt einer andern allgemeinern

Wahrheit, nämlich der von dem
Einwohnen Gottes in allen Dingen, besonders

in der Seele des Gerechten. Wie Gott den

unbeseelten, rein materiellen Dingen ein

schwaches Bild seines Wesens mitteilt, so

gibt er der geistigen Seele durch die
Erhebung in den Stand der heiligmachenden
Gnade nicht nur ein Abbild, sondern Anteil

an seinem Wesen selber, gemäss dem

Wort des hl. Petrus: „Damit ihr seiner Natur

teilhaft werdet." (2 Petr. I, 4.)

Dieser Gedanke vom Einwohnen Gottes
in der Seele ist in den Sprüchen Bruder
Klausens ein Hauptthema. Gott als Gast

der Seele bildet den Hauptinhalt seines

umfangreichen dritten Lehrspruches. Er wird
nicht müde, in immer neuen Bildern und

Vergleichen dieses Einwohnen Gottes zu
erklären. Er nennt Gott einen adeligen Gast,

der in der Seele wirkt und sie ganz nach

seinem Willen zieht. Ein andermal
erscheint die Seele „mit der Gottheit bekleidet".

Gott wird dem Menschen vertraut

durch die Liebe, die ihm vom Himmel
gesandt wird. Wäre alles Silber und Gold
und Edelgestein an einen kostbaren Schrein

geschlagen, es gäbe keinen solchen Glanz

wie eine Seele, in der Gott wohnt. Wie die
volle Sonne am Himmel steht, so hat deine
Seele den Glanz der Gottheit empfangen.
Dieses Einwohnen Gottes ist durchaus trini-
tär aufgefasst, wenn er sagt: Wenn sich Gott
im Gemüt des Menschen gebiert, so freut
sich Himmel und Erde. In allen diesen

Aussprüchen haben wir nichts anderes als den

Ausdruck eines stark empfundenen Erfah-

rungsbewusstseins der dogmatischen Wahrheit,

dass Gott durch die heiligmachende
Gnade in uns wohnt, dass der Heilige Geist

durch die Mitteilung seiner Gaben in uns

wirkt, ja, dass wir, wie der hl. Paulus sich

ausdrückt, „in ihm uns bewegen, leben und

sind". (Apg. 17, 28.) Was für den
gewöhnlichen Christen blosse Tatsache ist ohne

empfindendes Bewusstwerden, das ist für ihn

innerste Ueberzeugung aus mystischer
Erfahrung. Vergleicht man diese mystischen

Gedanken mit heutigen Theorien über diesen

Gegenstand, so wird man den grössten

Anklang an die Kartäusermusik finden, die

z. B. in dem Büchlein „Das Leben in Gott",
verfasst von einem ungenannten Kartäuser,

herausgegeben von F. Kronseder S. J., zur
Darstellung kommt.

Die Lehre von dem Einwohnen Gottes
durch die heiligmachende Gnade in der
Seele des Gerechten führt von selbst zu
einer weitern dogmatischen Akzentuierung,
zur Sakramentsmystik. Durch den
Genuss der heiligen Eucharistie kommt der
Mensch nicht nur in die Gemeinschaft mit
der rein geistigen Natur Gottes, sondern
auch mit dem verklärten Leib Christi. Christus

will in der heiligen Kommunion die
Quelle unseres übernatürlichen Lebens sein.

„Wie ich durch den Vater lebe, so wird
derjenige, welcher mich isst, durch mich
leben." (Joh. 6, 58.) Diese sakramentale

268



Vereinigung mit Christus bedeutet daher für
sich schon einen Höhepunkt des göttlichen
Lebens in uns und zugleich die Grundlage
für die höchsten Grade der mystischen

Gottvereinigung und ihre ausserordentlichen

Begleiterscheinungen.

Bei Bruder Klaus finden wir als eine solche

Erscheinung das Fastenwunder, d. h. jene
durch zwanzig Jahre hindurch verbürgte
vollständige Enthaltung von jeder irdischen

Nahrung. Als Erklärung dieses Wunders
machte er auf vielfaches Drängen seinem
Beichtvater Oswald Isner, Pfarrer von Kerns,
im Vertrauen diese Mitteilung: ,,Wenn ich

der heiligen Messe beiwohne und der Priester

das Sakrament geniesst, so empfange
ich davon eine Stärkung, dass ich ohne
Essen und Trinken zu sein vermag." Also
schon die geistliche Kommunion gab ihm

diese Kraft. Die wirkliche Kommunion war
für ihn „das wahre Fleisch und Blut mit

unaussprechlicher Güte", d. h. mit übernatürlichem

geistlichen Genuss verbunden. So

muss man aus dem Kontext diesen Ausdruck
verstehen in dem Gespräch mit dem Pilger,
wobei die Rede geht um das „tägliche Brot"
in der Bitte des Vaterunsers.

Mit der Sakramentsmystik ist häufig die
Passions- oder Leidensmystik
verbunden, weil ja das Altarssakrament ein
Gedächtnis und eine Erneuerung von Christi
Leiden und Tod ist. In ihrem höchsten Grad
kündet sich die Passionsmystik an durch
die Stigmatisation. Bei Bruder Klaus finden
wir zwar nichts derartiges, dafür aber war
sein Herz verwundet von der Liebe des

Gekreuzigten. Die Betrachtung des Leidens
Christi bildete seine Lieblingsandacht. Er

hatte ihre Segnungen in seiner eigenen
„Nacht des Geistes", in seiner seelischen

Unruhe und Bedrängnis erfahren, sie hatte

ihm den Weg zur Ruhe und zum innern
Frieden gewiesen. Darum wird er auch

nicht müde, in seinen Lehrsprüchen sie
andern zu empfehlen:

Mensch, gedenke an die Blümlein klar,
wie die blühen auf der Erde Plan,

also sollst du blühen in Gottes Marter zart.

Im Brief an die Berner mahnt er: „Ihr sollt
auch das Leiden Gottes in euern Herzen

tragen."

Auch in seine Visionen und Gesichte treten

die Phasen des Leidens Christi ein. So

wenn der Wanderer in der zweiten Vision

„sein Antlitz verwandelt, einer Veronika

gleich", oder wenn er in einer andern
Vision den Sohn erblickt in einem weissen

Kleid, „das besprengt war mit Rot, als ob

einer mit einem Wedel darauf gesprengt
hätte" *

Das Gesagte ist nicht mehr als ein kurzer
Hinweis auf die mystische Bedeutung und

Stellung des Einsiedlers im Ranft. Jedenfalls

ist dies jene Seite seines Lebens, die
noch am meisten ihrer wissenschaftlichen

Durcharbeitung harrt, aber es ist auch jene
Seite, die uns erst den Heiligen voll er-
schliesst und damit die ganze Grösse und

Bedeutung des Mannes.

Fragt man bei dieser Gelegenheit nach

der Abträglichkeit dieses Themas für die
„Schweizer Schule", oder allgemein: Was
hat Mystik mit Schule und
Erziehung zu schaffen, so kann die
Antwort heissen: Sehr wenig und sehr viel.
Sehr wenig, wenn die Schule sich anheischig

machen wollte, Mystik zu lehren oder
Mystiker heranzubilden; sehr viel, wenn wir
den Einfluss der Mystiker auf die Umwelt
und die Bedeutung der Mystik für das Lehrfach

der Religion in Betracht ziehen.

Für die Schule, die sich heute zu allem

fähig hälf, alles verstehen und alles lehren

will, bedeutet echte, übernatürliche Mystik
eine Schranke. Hier ist es ihre vornehmste

Aufgabe, Respekt und Distanz zu halten vor
dem höchsten aller Lehrer, vor Gott, der sich

* Siehe d. Verf. ,,Visionen des Sei. Br. Klaus",
Benziger, Einsiedeln, wo auch weitere Proben der
Christusmystik zu finden sind.

269



dieses Gebiet als eigenes vorbehält. Nicht
mit Unrecht wird daher schon von den ältesten

Lebensbeschreibern des sei. Bruder
Klaus die göttliche Unterweisung als „Schule
des Heiligen Geistes" bezeichnet, und

Bruder Klaus äussert sich selber einmal über
diesen Gegenstand in dem Spruch: „Keine
Weisheit gebricht, wo Gott selber ist."

Wenn man die Erscheinungen echter Mystik

schulmässig abhandeln will, wie jede
andere Erscheinung, besonders wenn dies
geschieht von Leuten, die nicht die richtige
religiöse Einstellung dazu haben, so wird es

gehen, wie es jüngst wieder ergangen ist,
dass man Wahres vom Falschen, übernatürliche

Mystik von Pseudomystik oder Mysti-
cismus nicht unterscheidet, sondern alles an

einem Wust trägt, wo es ein erstes
Erfordernis wäre, zu sichten und zu scheiden.

Denn wenn es auch nicht Sache der Schule

ist, Mystik zu lehren, so ist es doch Sache

der Schule, und zwar in erster Linie Sache

der kirchl.ichen Lehrbehörde, die Ergebnisse
der Mystik an den dogmatischen Wahrheiten

zu prüfen und zu messen und alles

abzulehnen, was dieser Sonde nicht standhält.

Wenn dabei auch in Rechnung zu stellen

ist, dass die Sprache der Wissenschaft in

mancher Hinsicht nicht ausreicht, die mystische

Erfahrung adaequat auszudrücken, so

darf das doch kein Grund sein, dem Irrtum

und dem Subjektivismus irgend einen
Einbruch in das anerkannte Glaubensgebiet zu

gestatten. Dieses Wächteramt der kirchlichen

Lehrbehörde ist vielleicht heute, da sich

neben echter auch so viele Pseudomystik
geltend macht, besonders wichtig.

Eine positivere Einstellung zur Mystik
gewinnt die Er ziehungsschule. Zwar ist

damit auch nicht gesagt, dass Mystik
anerziehbar sei; aber durch Erziehung können die
natürlichen Grundlagen, geistige Konzentration,

Willenskraft und Enthaltsamkeit
gefördert und geschaffen werden. Denn auch

auf dem Gebiete der Mystik gilt, wie auf
allen Gebieten des Uebernatürlichen: die

Gnade zerstört nicht die Natur, sondern
erhebt sie zu einer höheren Ordnung. Da das

mystische Leben eine höchste geistige
Konzentration bedeutet, und oft verbunden ist

mit dem „Entsinken" der körperlichen Kräfte

und Funktionen, so schafft die Aszese und

die Befreiung von den körperlichen
Bedürfnissen die natürlichen Stufen zu diesem

Aufstieg. Die oberste Stufe dieser Vorbereitung

kann man die „erworbene Beschauung"

nennen; sie tritt noch nicht in den eigentlichen

Kreis des Mystischen, bildet aber
seine unmittelbare Vorstufe und jenes Ziel,
das sich der menschliche Wille in diesem

Gegenstand setzen kann.

Viel hat dagegen die Mystik zu sagen in

der Sache der Schule, wenn wir ihre

Bedeutung ins Auge fassen als Lehrerin und

Führerin des Menschen zur Erkenntnis Gottes

und zum ewigen Ziel. Da braucht man

nur an Namen zu erinnern wie Augustin,
Bernhard, Franziskus, Theresia und Johannes

vom Kreuz, um zu erkennen, welch

überragende Bedeutung der Mystik für die
theologische Wissenschaft auf allen Stufen

zukommt. Der Grund dafür liegt in einer

allgemein anerkannten Wahrheit der Schul-

und Erziehungswissenschaft, die sich so

aussprechen lässt: Der beste Lehrer ist

derjenige, der seine Sache am gründlichsten
versteht und sie mit der grössten Liebe
betreibt.

Das trifft auf den Mystiker zu inbezug auf
daS'W i s s e n um Gott und göttliche Dinge.
Er kennt sie aus Erfahrung, und dies auf

einem Gebiet, wo die Erfahrung als

Erkenntnisquelle eine seltene Ausnahme bedeutet.
Und damit diese Erfahrung nicht ausschweift,
bleibt auch für die Mystiker die geoffenbarte

Wahrheit und die kirchliche Lehre als

Prüfstein und Korrektiv bestehen.
Aber nicht nur ein vertieftes Wissen

gewinnt der Mystiker durch seine Gotteserfahrung,

sondern auch Methode. Der göttliche

Lehrmeister des Mystikers macht es in

seiner Schule oft wie Christus: er benutzt

270



das Natürliche als Symbol des Uebernatür-

lichen, um den Sinn zum Geist zu führen.
Man erkennt diesen Lehrgang bei verschiedenen

Mystikergestalten, die nicht von der
Buchgelehrsamkeit herkamen, sondern als

unverfälschte Naturkinder von der Gnade
ergriffen wurden. Gerade die Visionen des

seligen Bruder Klaus bilden hiefür ein schönes

Beispiel. Die Natur und das Leben werden

darin zu Trägern und Symbolen des

Geistigen und Göttlichen: Der Stern, der
Turm, das Pferd, die Lilie, der Brunnen, die
Wolke, der Wanderer, der Berg, der Markt
etc. — alles Dinge des täglichen Anschauens
und Geschehens — bilden die Leitern und
Stufen zur Vermittlung höherer, geistlicher
Erkenntnisse.

Diese Form des Gleichnisses ist aber vom

höchsten Lehrmeister Christus angewandt
und damit als Vorbild aller Lehre und

Unterweisung aufgestellt worden. Schon aus diesem

Grunde wäre es wünschenswert, dass

der Lehrer der Religion durch eine mystische
Schule gegangen wäre und diese Kunst
gelernt hätte; denn es gibt im geistlichen
Leben Vergleiche, die oft mehr besagen und

beweisen als scharfsinnige, schulmässige

Schlussfolgerungen. Dazu wäre der mystisch
Erfahrene auch der Mann, um die religiöse
Wahrheit mit der notwendigen Wärme und

Begeisterung darzubieten und mit dem
Samen des göttlichen Wortes zugleich die
gedeihliche Witterung in die Seele zu bringen,
um sie zu einem fruchtbaren Erdreich zu
gestalten.

Stans. P. Alban Slöckli.

Der Laienapostel
Es geschah nicht von ungefähr, dass der

Schweiz. Ignatianische Männerbund den
seligen Bruder Klaus neuestens zu seinem
besondern Patron erkor, dass auch der Schweiz,

katholische Volksverein, als die umfassende
schweizerische Organisation für die Katholische

Aktion, sich unter den besondern
Schutz unseres Landesvaters stellte. Denn der
Selige vom Ranft ist uns katholischen Schweizern

ein leuchtendes Vorbild des Laien-

apostolates — uns Erziehern der Jugend und

des Volkes im besondern.

Zwar war zu seiner Zeit das Losungswort
„Katholische Aktion" noch nicht geprägt.
Aber was der Ruf unseres Heiligen Vaters mit
der Katholischen Aktion meint und will: „die
Teilnahme der Laien am hierarchischen Apo-
stolat der Kirche", das verwirklichte Nikiaus

von Flüe in seinem Obwaldner Volke und

weit über die heimatlichen Marken hinaus.

Auch in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts

türmte der „Widersacher von Anbeginn"

der Heilsbotschaft Christi, ihrer

Verwirklichung im Einzel- und Gesellschaftsleben,

ihrer Ausstrahlung in alle Gebiete des

menschlichen Seins und Wirkens Hindernis
über Hindernis entgegen. Er verfügte zwar
nicht über die modernen Waffen der offenen
und getarnten Gottlosenpropaganda, der
kirchen- und gottfeindlichen Organisationen,
der Presse, des Kinos und des Radios; aber
die Mittel des ungezügelten fleischlichen
Triebes, des Hochmutes, der Besitzgier, der

Ungerechtigkeit, des Neides und des Hasses

standen ihm damals wie heute zur Verfügung.

Die Lockung des fremden Goldes, die

Verrohung einer kriegerischen Zeit, die derbe
Sinnlichkeit in manchen Volksgebräuchen,
der Hader um Beute und Einfluss, Bestechlichkeit

in den Rats- und Gerichtssälen und
mancherlei Mißstände im Klerus waren fruchtbarer

Wurzelboden für die teuflische Saat.

Inmitten solcher Zeitschäden hat Bruder Klaus

ein wahres Apostolat der Verinnerlichung,
der Selbstlosigkeit, des konsequenten Lebens

aus dem Glauben ausgeübt.

Die Aufsätze dieses Bruder Klausen-Heftes

über den Mystiker, den Aszeten, den Erzieher,

den Eidgenossen, den Mann des
Friedens zeigen,6[aus welchen Voraussetzungen

271


	Der Mystiker

