
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 19

Artikel: Zur Psychologie des Religionsunterrichtes [Fortsetzung]

Autor: Rogger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN + 1. OKTOBER 1935 21. JAHRGANG Nr. 19

Zur Psychologie des Religionsunterrichtes*
in.

Ich komme damit zu einem weitern
methodischen Vorschlag, zu einem besonders
wirksamen Mittel, unsern Schulern, alten und

jungen, Gott und die Religion lieb und das

Bravsein — leichter zu machen
In der Hl. Schrift (1. Tim 4, 8) heisst es:

„Pietasad omnia utilis, promissionem habens

vitae quae nunc est et futurae " Frei ubersetzt.

„Unser Katechismus ist zu allem nütze;
er hat das Versprechen nicht nur des
Jenseits, sondern schon des diesseitigen Glük-
kes." Unser Katechismus ist also schon für
das Erdenglück nützlich Das Allernutzlichste,
das Unentbehrlichste schon fur dieses Leben.
Je vollkommener der Katechismus ist — und

der unsere ist der vollkommenste —, und je
gewissenhafter nach diesem Katechismus
gelebt wird, um so schöner und froher wird es

werden schon auf dieser Erde.

Ist es nun nicht so, dass wir wohl in immer
neuen Melodien vom jenseitigen Leben,
seinem Glücke und seinen Strafen zu reden wissen,

wenn wir uns für unsere Religion und

ihre Forderungen einsetzen, dass wir es aber

zu wenig verstehen, die irdische Seite dieser

Religion, das Lebenerhaltende, das

Lebenfördernde unseres Katechismus darzustellen?
Oder wenn wir davon reden, dann höchstens

in dem Sinne, dass wir — vielleicht recht
abstrakt — zu sagen wissen1 „Gott belohnt das

Gute und bestraft das Böse schon in diesem
Leben?" Eine Theorie, die zwar richtig ist,

gegen die aber der böswillige Zuhörer
sofort mit einem ganzen Schwärm von Gegen-

*) Siehe Nr 17 und 18

beweisen aufzuwarten bereit ist. Warum dieses

unser Versagen? Vielleicht auch darum,
weil wir wohl in den Buchern und ihrer Weisheit

und Gelehrsamkeit zu Hause sind, aber
dafür das Leben und seine Schlauheiten
und Schwierigkeiten und dazu die
Menschenseele zu wenig gut kennen Wir muss-
ten eben aus den Lebensbedingungen heraus,

aus ganz konkreten Lebensverhaltnissen

heraus, aus scharfer Kenntnis der Menschenseele

heraus darlegen können, dass unser
Katechismus und dass jedes Gebot, jede
Forderung dieses Katechismus — aber auch

ganz sicher jedes Gebot, ohne jede
Ausnahme — schon im Dienste des Erdenlebens
steht, und dass jedes Versagen in irgend
einer Forderung des Katechismus — aber
auch ganz sicher jedes — immer auch ein
Vergehen ist an irgend einem irdischen
Glücke

Das ist ja die grosse, immer sich
wiederholende Tauschung der Menschheit: man
glaubt zwischen zwei Seligkeiten wählen zu

müssen. Wolle man irdisch glücklich sein,
dann dürfe man es mit dem Katechismus nicht
zu genau nehmen, der sei eben fur das
Jenseits da. Wolle man aber unter allen Umstanden

in den Himmel kommen und es einmal
in der Ewigkeit schon haben, dann müsse man
halt auf die schönsten Bereiche des Erden-

gluckes verzichten. Beides miteinander sei
nicht zu haben. Und je höhere Ansprüche
einer an das Gluck des Jenseits stelle, um
so armer werde fur ihn das Gluck der
Erde sein. So glauben nicht nur viele, sehr

viele Nichtkatholiken, so urteilen auch viele,

897



sehr viele, die zu uns in die Christenlehre
kamen und unter unsern Kanzeln sassen. Es

wird also eine besonders wichtige Aufgabe
des Religionslehrers sein, die Menschen von
dieser verhängnisvollen Täuschung zu
befreien.

Der Heiland sagte einmal: ,,Der Sabbat ist

des Menschen wegen da, nicht der Mensch
des Sabbats wegen." Wir müssen es unsern
kleinen und grossen Schülern immer und

immer wieder zum Bewusstsein, zum möglichst
greifbaren Bewusstsein bringen, dass das

gleiche Gesetz für jedes Gebot gilt, vom
ersten bis zum zehnten Gebot Gottes, vom
ersten bis zum letzten Kirchengebote: es ist

des Menschen wegen da, es steht schon im

Dienste des irdischen Lebens der Menschen.

Wir müssen es ihnen immer und immer wieder

zum möglichst greifbaren Bewusstsein

bringen, dass das irdische Glück der Menschheit

mit den gleichen Tugenden geschaffen,
aber auch mit den gleichen Sünden

untergraben und zerstört wird, wie das ewige
Wohl. Wohl gemerkt: es ihnen nicht nur

sagen, dass es so sei, sondern es ihnen

anhand ewiger Gesetze des Menschenlebens

und anhand konkreter Lebenslagen

zeigen, es sie selber finden
lassen, dass es so ist, dass es gar nicht
anders sein kann.

Einst ging „der reiche Jüngling" zum
Heiland, ihn zu fragen: „Meister, was muss ich

tun, um selig zu werden?" Wir kennen die
Antwort des Meisters: „Halte die Gebote."
Und wenn wir jetzt zu Christus gingen, ihn

zu fragen: „Meister, was müssen wir tun, um
schon auf dieser Erde möglichst glücklich zu
werden?" — er würde uns die ganz gleiche,
kurze Antwort geben: „Haltet die Gebote!"

„Pietas ad omnia utilis — Die Gottseligkeit

ist zu allem nütze, sie hat die Verheis-

sung des diesseitigen und des jenseitigen
Lebens."

Noch etwas!

Wir haben es mit Menschen des 20.
Jahrhunderts zu tun. Es mag Zeiten gegeben

haben, wo der Hinweis auf das Jenseits für

einen grossen Teil der Menschen genügte,
sie im Zaume zu halten. Solange der Mensch
stark jenseitsbezogen war; solange auch die

ganze irdische Kultur: Staat, Wirtschaft,
Kunst, Wissenschaft, Gesellschaft, häusliches

Leben — noch stark gottbezogen war;
solange das Religiössein, auch das Katholischsein

noch staatliches Gesetz war: solange
mochte der Hinweis auf den jenseitigen Lohn

und die jenseitigen Strafen genügen, den
Menschen zur — wenigstens theoretischen

— Bejahung des Credos und des christlichen

Sittengesetzes und des Kirchengebotes zu
erziehen. Heute lebt im ehemals christlichen

Europa eine Menschheit, die mit beiden
Füssen auf der Erde steht, die mit beiden

Augen nach der Erde schaut. Dieser Menschheit

müssen wir, wollen wir Erfolg bei ihr

haben, unbedingt die schöne irdische Seite
der Religion und jeder einzelnen Forderung
der Religion aufzeigen. Ja wir müssen wohl

von dieser irdischen Seite ausgehen, wenn
wir wollen, dass man uns bereitwillig zuhört.

Gewiss, die irdischen Motive sind nicht
die höchsten. Unsere höchste Angelegenheit
müssen immer die Jenseitsmotive sein. Schon

darum, weil sie ja objektiv die stärksten sind.
Besonders aber darum, weil all unser menschliches

Tun und Lassen, all unser Arbeiten und

Opfern nur dann Gott wohlgefällig und damit

übernatürlich verdienstlich wird, wenn es

von diesen Motiven getragen ist. Aber wir

müssen beim weltbezogenen Menschen des

20. Jahrhunderts mit den irdischen Motiven

wenigstens — anfangen, mit diesen

Motiven die Diskussion beginnen. Damit er

uns wenigstens zuhört. Damit er wenigstens

geneigt wird, mit uns zu reden und uns auch

dann anzuhören, wenn wir — vorsichtig —
mit ihm ins Reich der Uebernatur
emporsteigen.

Gott dem Schüler lieb machen! Die

Religion dem Menschen — leichter machen!
Jetzt noch eine Anregung, die besonders den

898



Religionslehrer auf höhern Schulstufen
angeht!

Es gibt zwei Hauptarten von Beweisen für

die Göttlichkeit unserer Religion: äussere und

innere. Aeussere: wir beweisen, dass es

einen und nur einen Gott gibt; dass dieser

Gott sich geoffenbart hat; dass Christus
Gottessohn ist und eine Kirche gestiftet hat; dass

die römisch-katholische Kirche die von Christus

gestiftete Kirche ist; dass es also schwere
Pflicht des Menschen ist, katholisch zu werden

oder zu bleiben. Wir selber glauben
felsenfest an diese unsere Beweise. Es kommen

uns vielleicht gar keine Zweifel dabei. Aber

wir haben vielleicht gar keinen Sinn dafür,
dass unsern — andersgearteten — Zuhörern

Zweifel, und zwar sehr ernste Zweifel kommen

können.

Diese Beweise sind eben nicht vollkommen
evident oder einsichtig. Nicht so evident
also wie die mathematischen Beweise. Sie

zwingen also nicht zur Zustimmung. Es können

unserm Schüler also Zweifel und sehr

ernste Zweifel kommen. Die Zustimmung ist

nicht nur ein Akt des Verstandes, sondern

muss vom Willen — unter Mitwirkung der
Gnade — dem Verstände anbefohlen werden.

Wir müssen also bei solchen Beweis-

fuhrungen den jungen kritischen Zuhörer
auf dem Wege der Induktion fur eine bereitwillige

Zustimmung irgendwie geneigt zu

machen suchen.

Aber wahrscheinlich kommen wir beim

modernen, stark realistisch eingestellten
Menschen weiter mit den sog. innern
Beweisen für die Ueberlegenheit, die Einzigkeit,

die Göttlichkeit unserer hl. Religion.
Mit den innern Beweisen, die sich etwa aus

dem Satze Tertullians ergeben: „Anima na-
turaliter christiana (catholica)." Das werden
besonders wir Religionslehrer auf den höhern
Schulstufen uns zu merken haben — auch auf

die Gefahr hin, dass wir uns dann vom
„bewahrten" und uns geläufigen bisherigen
„Lehrbuch der Religion" in etwa freimachen

mussten.

Gott und die Religion und unsere Beweis-

fuhrung dem jungen Menschen lieb machen!
Und namentlich nicht mehr beweisen wollen,

als man beweisen kann! Dem jungen,
kritisch gewordenen Menschen dafür immer
wieder zum Bewusstsein bringen, dass das

Glauben wohl auch, und zwar in erster Linie

Sache des Verstandes, aber letzten Endes

halt doch eine sittliche Tat, also eine Sache

des Willens und der Gnade ist. Es ihn ferner

immer wieder erleben lassen, dass die
menschliche „Seele von Natur aus christlich",
katholisch ist; das heisst, dass sie nach dem

Christentum eigentlich verlangt, dass sie nur

im Christentum ihre höchstmögliche Vollendung

findet, dass man also Christ sein muss,

um ganz Mensch zu sein.

IV.

Ich habe noch ein letztes Anliegen auf dem

Herzen. Dem Schüler das Religiössein, das

Bravsein leicht zu machen! Pestalozzi

schreibt einmal: „Der Mensch ist gut und will

das Gute; er will dabei nur auch wohl sein,

wenn er es tut ." Der Satz kann in einem

Sinne verstanden werden, der unserer Lehre

von der Erbsunde nicht widerspricht. Der

Mensch mit religiös-sittlicher Veranlagung
strebt von Natur aus nach Gott und nach

dem Guten. Und es ist ihm nicht wohl in der

Gottesferne, und es ist ihm nicht wohl, wenn

er im Widerspruch mit seinem eingebornen
Sittengesetz lebt. Der Mensch will das Gute,

nur möchte er dabei auch wohl sein Eine

besonders wichtige Aufgabe des Religions-
lehrers also, den Schuler beides zu lehren:
das Religiös- und Gutsein einerseits und das

Wohlsein dabei. So viele „böse" Menschen
sind sicher darum bos, weil man ihnen nicht

rechtzeitig und nicht richtig zeigte, wie man

gut und zugleich wohl sein kann, und dass

es gar nicht so schwer ist, gut zu sein. Ich

sage nicht: weil man ihnen nicht sagte,
dass man gut sein müsse, sondern: dass

man ihnen nicht zeigte, wie man gut und

899



zugleich wohl sein kann, und dass es gar
mchf so schwer ist, gut zu sein.

An der Lehre' ,,das und das ist gut," „das
und das ist bos," und am Befehl, „du sollst
also das und das tun und das und das
meiden" — hat es nicht gefehlt. Solche
sogenannte Moralpredigten sind nämlich gar
nicht schwer. Viel schwerer jedoch ist es,
dem jungen Menschen den Weg zu zeigen
zum Guten und ihm diesen Weg möglichst
gangbar, möglichst angenehm zu machen.

F. W Forster schreibt einmal: „Das Wesen
der Moralpadagogik besteht darin, die
Moralpredigten abzuschaffen und so wenig wie
möglich von Moral zu reden, dagegen der

Jugend zur rechten Kenntnis der Wirklichkeit

um sich und in sich zu verhelfen "

Damit sind wir bei der letzten und

wichtigsten, bei der tiefsten und schwierigsten
Arbeit des Religionslehrers angelangt. Die

Methodik braucht dafür das Wort Anwendung.

Ich verstehe darunter in der religios-
sittltchen Erziehung das Hinfuhren der

Jugend zur religiös-sittlichen Gesinnung, zum

religiös-sittlichen Fuhlen, Wollen und Tun

Ich sage absichtlich nicht: das Befehlen des

religiös-sittlichen Wollens und Tuns, oder das

Mahnen zum religiös-sittlichen Wollen und

Tun, oder das Warnen vor irgend einem vom
religiös-sittlichen Standpunkte aus verwerflichen

Wollen oder Tun. Ich sage absichtlich:
das Hinfuhren des Kindes zum religios-sitt-
hchen Fuhlen, Wollen und Tun.

Die Anwendung, die letzte und schwierigste

der formalen Stufen! Wir brauchen
nicht nur in der Religionsstunde: in der Bibeloder

Katechismusstunde — an sie zu denken.
Die Anwendung, dieses Hinfuhren des Kindes

zur religiös-sittlichen Tat kann immer, kann

in jeder Unterrichtsstunde, kann in der Pause

oder nach der Pause, kann zu Beginn des

Unterrichtes und kann am Ende des

Schulhalbtages erfolgen. Sie kann an alle oder an

eine Gruppe ergehen oder unter vier Augen
einem einzelnen Schuler gelten Sie kann

und soll naturlich besonders die Religionsstunde

fruchtbar abschlössen

Gestehen wir es nur: in dieser doch so

wichtigen Arbeit sind so viele von uns am

wenigsten gut zu Hause Dazu braucht es eben

mehr als zur blossen poetischen Einstimmung

fur eine neue Lektüre; braucht es mehr

als zur blossen, beredten und anschaulichen

Darbietung eines Stoffes; braucht es mehr
als zur blossen Verknüpfung des neuen Stoffes

mit einem schon behandelten; braucht

es mehr als zur blossen verstandesmassigen

Durchdringung eines Stoffes. Um diese Arbeit
fruchtbar zu machen, muss der Lehrer, wie
nirgends sonst, Psychologe sein; muss er also

die Seele des Kindes mit ihren stillsten
Wünschen und ihren verschwiegensten Neigungen

und Abneigungen mit all ihren

Versuchungen und Kämpfen und Niederlagen
und Siegen und Bereitschaften kennen;

muss er ferner wie nirgends sonst
um des Kindes Umwelt in der Stube zu

Hause und in der Kammer mit allem, was

darin ist und darin vorgehen kann, wissen,

muss er den Sonntag und den Werktag des

Kindes, muss er den Morgen und den Mittag
und den Abend und die Nacht des Kindes

kennen Und er muss es verstehen, das Kind

in seiner Seele und in der Seele seiner
Mitschüler heimisch zu machen Er muss das

Kind ferner heimisch machen in seiner
Umwelt, er muss ihm diese Umwelt mit all dem
Guten und all dem Gefährlichen und all dem

Schlimmen darin erschlössen und sie ihm zu

deuten verstehen Und etwas besonders

Wichtiges: er muss in der eigenen Seele des

Kindes die Kräfte zu wecken verstehen, mit
deren Hilfe es dieser Umwelt gewachsen
wird — Und noch etwas Unentbehrliches
braucht es dazu, was so mancher Religions-
lehrer nicht hat, was sogar manchem, fur sich

braven und frommen Religionslehrer fehlt
Apostelgeist, die heilige, naturliche und
übernatürliche Leidenschaft, auch andere gut
und fromm und immer besser und frommer
zu machen

900



Jeremias Gotthelf lässt seinen „Schulmeister"

einmal gestehen: „Ich kannte die zehn

Gebote — aber was halten die zehn Gebote,
wenn man die Seele nicht kennt mit ihren
Kräften und Schwächen, wenn man das Leben
nicht kennt mit seiner Schlauheit und
Bosheit! Gar viele Menschen kennen die
Namen von Tugenden und Lastern, aber sie
erkennen sie im Leben nicht, noch viel weniger

in der eigenen Seele

Wir machen ja schon immer unsere
„Anwendungen", wenn ein Schuler irgendwie
versagt: wenn er seine Aufgabe nicht
gemacht hat, oder wenn er schon wieder zu

spät kam; oder wenn er gelogen oder eine
Unredlichkeit begangen hat, und zwar etwa

so: „Wenn das noch einmal vorkommt, dann
bin ich fertig mit dir oder „Das war
aber hässlich," oder „Gott wird dich dafür

strafen," oder „Wenn du so fortfährst,
kommst du noch ins Zuchthaus," oder „Aus
dir wird überhaupt nichts," oder „Du schreibst
dafür bis morgen hundertmal: ,Man darf nicht

zu spät in die Schule kommen' " usw. Taten

wir aber der zukunftigen grossem Wahrhaftigkeit

und Redlichkeit nicht einen viel grossem

Dienst, wenn wir mit dem Fehlbaren —
am besten unter vier Augen — etwa die Fragen

besprächen: aus was für einer seelischen

Verfassung heraus er diesmal zu seiner Lüge
oder zu seiner Unredlichkeit oder zu seiner
Unpünktlichkeit gekommen sei; oder aus

was fur einer seelischen Veranlagung heraus

er überhaupt der Gefahr des Lugens oder der
Unredlichkeit oder der Unpünktlichkeit
besonders ausgesetzt sei; oder was für äussere

Umstände an seinem Versagen in besonderer
Weise mitschuldig gewesen seien; was für

Vorsichtsmassregeln im allgemeinen und was
für bestimmte Vorsätze im einzelnen zu
ergreifen wären, und was für Kräfte und Werte
in der eigenen Seele zu wecken wären, damit

er in Zukunft dieser Gefahr weniger
erläge.

Das sollten wir bei jedem Vergehen oder

Versagen eines Kindes immer tun: nicht nur

tadeln und strafen, sondern — wenn immer
möglich unter Mitwirkung des Kindes —
nach den innern Ursachen und den äussern

Anlässen des Vergehens oder Versagens
forschen, bis zu den tiefsten Quellen seelischen
Verhaltens vordringen also, um dann diese
Quellen zu behandeln. Dadurch, dass wir
wohl die einzelne Tat strafen, machen wir das

Kind nicht innerlich besser.

Wir machen ja ferner mit Recht immer auch

unsere Anwendung im Anschluss an eine
biblische Erzählung oder an ein Kapitel des

Katechismus. So wie es im Kommentar steht,
den wir bei der Vorbereitung der Lektion zu
Rate gezogen. Ach, diese Kommentare! Sie

sind uns ja unentbehrlich, und sie können

uns mannigfache Anregung geben, auch für
die Anwendung. Aber das, was fur diesen

unsern Jahrgang passt, an diesem Tage, in

die jetzige Stunde hinein passt, konnte der
Verfasser doch nicht voraussehen; diese

Anwendung müssen wir schon selber erfinden.

Vor mir liegt ein Kommentar, der zur
Geschichte „Roboam und Jeroboam" folgende
Anwendung vorschlägt' „Hütet euch also,

wenn ihr älter geworden seid, gegen die

rechtmässige Obrigkeit durch Verachtung,
Tadel oder gar Widersetzlichkeit euch zu

versündigen ." Das ist nun ein Beispiel, wie
wir es nicht machen dürfen. Ich habe daran

folgendes auszusetzen:

„Hütet euch also !" Das ist Moralpredigt

in Reinkultur, Moralpredigt, von der ein

Padagogiker sagt, dass sie der Tod der
Moral sei.

„Hütet euch also, spater, wenn ihr

älter geworden seid ." Also erst fur die
spätere Zeit soll der Religionslehrer erziehen?

Nicht jetzt schon der jungen Seele eine
bestimmte richtige Form geben, aus der dann
die spätere Tugendhaftigkeit ohne weiteres
herauswüchse?

Und glaubt dieser Methodiker, der Schüler

werde sich spater — also nach 10 Jahren

vielleicht, wenn er ins stimmfähige Alter
gekommen — an so einen saft- und kraftlosen

901



Vorsatz erinnern, wenn er nicht jetzt schon

in ein personliches Verhältnis zu ihm gekommen

ist, sich nicht jetzt schon mit dem darin
enthaltenen Problem auseinandergesetzt hat?

Das gegenwartige Leben mit seinen
Wirklichkeiten und Möglichkeiten, das kindliche
Leben mit seinen jungen Problemen muss in

den Mittelpunkt der Betrachtung gestellt werden,

will man sich einen praktischen Erfolg
sichern.

Wie wirklichkeitsfremd, wie weltfremd,
wie abstrakt ist doch diese obige Anwendung!

Ums Himmels willen: lebt denn nicht
schon jetzt eine Obrigkeit, mit der das Kind
sich abzufinden hat? Leben nicht jetzt schon

Obrigkeiten, in denen alle spätem vorgebildet

sind: zu Hause die Eltern oder ältere
Geschwister, denen die Eltern einen Teil ihrer

eigenen Macht anvertraut haben; in der
Schule der Lehrer oder ein Schuler der obern
Klassen, dem der Lehrer einen Teil der
Aufsicht und der eigenen Autorität ubertrug; in

der Pfarrgemeinde die Priester; vielleicht
auch schon irgend ein Schulerverein mit
einem Reglemente oder eine religiöse
Jugendorganisation mit Statuten und einem
Vorstand an der Spitze? Warum nicht solche

Verhaltnisse und die dadurch begründeten
Pflichten besprechen? Etwa so: Was für

Schwierigkeiten können euch aus euern
jetzigen Untertanenverhältnissen erwachsen?

Durch was für Fehler — unten und oben —
kann das schöne Verhältnis in dieser oder

jener Gemeinschaft gestört werden? Gegen
was fur Versuchungen hat wohl der Vorgesetzte

und hat der Untergebene besonders

zu kämpfen? Was tut man gewöhnlich, wenn
der Vorgesetzte irgendwie versagt? Welches
wäre im einzelnen konkreten Falle das richtige

Verhalten des Untergebenen? Und erst

jetzt käme ein — nicht vom Religionslehrer
befohlener, sondern aus der Diskussion sich

ungezwungen ergebender, auf das

gegenwärtige Leben eingestellter und leicht
auszuführender bestimmter Vorsatz.

Mit derartigen Besprechungen würde ein

mehreres erreicht. Wir hatten das Kind
heimisch gemacht in einer wichtigen Provinz

seines eigenen Seelenlebens. Wir hätten ihm

dazu verholten, das Leben, ein Stück
wirkliches Leben „mit seiner Schlauheit und
Bosheit" kennen zu lernen. Und endlich hätten

wir seinem zukunftigen — nein, seinem

gegenwärtigen Fühlen und Wollen und Tun

eine Aufgabe gestellt, die es aus eigener
Einsicht, aus eigenem Erleben heraus bejahte.

Eine andere Anwendung aus dem gleichen
Bibelkommentar! Im Anschluss an die
Geschichte vom „zwölfjährigen Jesus im Tempel"

und an dessen Wort: „Wusstet ihr denn

nicht, dass ich in dem zu sein habe, was meines

Vaters ist?" wird folgende „Mahnung"
empfohlen: „Ihr sollt nun — ach, schon wieder

dieses unvermeidliche ,ihr sollt'! — ihr
sollt nun auch so gern in die Kirche gehen,
wie das Jesuskind, und in der Kirche sollt ihr
auch so ruhig und gesammelt sein wie der
kleine Jesus!"

Ich bin fest überzeugt: diese Anwendung
wird erstens auf die Kinder keinen irgendwie
tiefen Eindruck machen — vielleicht hören
sie sie nicht einmal —, und sie wird darum
zweitens praktisch kaum irgendwie positiv
sich auswirken.

Wäre nicht gerade hier eine prächtige
Gelegenheit gegeben, mit den Schülern und
Schülerinnen, die doch für sie so wichtige
Frage zu besprechen, warum sie gelegentlich

nur ungern in die Kirche gehen, und warum

sie nicht gerne lange in der Kirche bleiben;

mit was für körperlichen und seelischen
Beschaffenheiten und äussern Umständen das

zusammenhänge; was für Erwägungen im
einzelnen Falle und bei besondern Schwierigkeiten

zu machen wären, um es doch fertig
zu bringen? Und liesse sich nicht auch die
andere Frage besprechen: warum es — fur
Knaben — für Mädchen — oft recht schwierig

sei, in der Kirche längere Zeit hindurch
äusserlich ruhig und erst recht innerlich
gesammelt zu sein? Was für äussere Umstände
und was für innere Hindernisse diese An-

902



dacht, diese Sammlung immer wieder stören
wollten? Warum ferner der Kirche und dem
Pfarrer trotzdem so viel gerade am tleissigen
Kirchenbesuch und an der Ehrerbietigkeit
junger Leute liege? Was für wichtige Kräfte

hier von jungen Leuten immer wieder zu
üben seien, und wie solche Uebungen sich

auch im spätem Leben noch wohltätig
auswirkten? Was endlich diejenigen, die hier

stramm wären, vor jenen voraus hätten, die
sich hochnäsig darüber hinwegsetzten? Was

für Ratschläge sie schwachen Mitschülern in

dieser Hinsicht zu geben hätten, und wie
solche Vorsätze zu überwachen wären, und

Pfarrer und Lehrer im Dorfe
(Kipa.) Das unter der Leitung von Dom-

kurat Dr. Karl Rudolf stehende Wiener Seel-

sorge-lnstitut hat schon eine Reihe von Initiativen

zur praktischen und lebensvollen
Ausgestaltung der Katholischen Aktion entwickelt.
Kürzlich führte es in Hubertendorf eine

Studientagung über das wichtige Thema „Pfarrer
und Lehrer auf dem Dorfe" durch. In einer
Reihe von Vorträgen und Aussprachen wurde

versucht, den Charakter dieser beiden, für den

religiösen Aufbau des Dorfes und dessen wahre
Kultur so wichtigen Aemter klarzulegen und die
Voraussetzungen füt eine fruchtbare Zusammenarbeit

dieser beiden tragenden Stände im
Lebensraum des Dorfes zur Abklärung zu bringen.
Heute ist das Streben des Lehrers nach

Anerkennung seiner Standesmündigkeit, die vielfach
eine Opposition zum geistlichen Stande
auslöste, zum erfolgreichen Abschluss gelangt, und

auch in den früher ungenügenden
Besoldungsverhältnissen ist überall eine Besserung eingetreten.

Andererseits aber muss sich der Lehrer

auch seiner Bedeutung und Hauptaufgabe
als christlicher Kulturträger auf dem Dorfe be-
wusst sein und sein ganzes öffentliches und

privates Leben auf diese Mission einstellen. In

der Vergangenheit brachte der liberal-städtisch
orientierte Lehrer vielfach ein ganz fremdes

Kulturfempo in das Dorf hinein und war an der
Verweltlichung und am Zerfall der alten
dörflichen Kultur verantwortlich. Dies hatte vielfach
in einer unmündigen religiösen Haltung des

wie deren Ausführung einigermassen sicher

zu stellen wäre? Aus derartigen lebens- und
seelennahen Besprechungen müsste, will mir
scheinen, nicht nur der Schüler, sondern auch

der Religionslehrer manches Wertvolle —
lernen.

Lernen!
Immer wieder lernen! Ich kenne für den

Lehrer aller Fakultäten und aller Schulstufen,
auch für den Religionslehrer, und für diesen

erst recht, kein höheres methodisches Prinzip

als das: Immer wieder lernen! Nie fertig
sein!

Hitzkirch. L. Rogger, Seminardirektor.

Lehrers und in einem Versagen, ja in einem
Versäumnis des Lehrerbildungsplanes seine
Ursache.

Die Tagung stellte deshalb die Forderung
nach einer neuen vertieften Lehrerbildung
auf. Wenn Papst Pius XI. sagt, dass gute
Schulen von guten Lehrern kommen, so muss

man umso mehr verlangen, dass an den Lehrer-

seminarien und besonders im Lehrfache der

Religion nur die besten Lehrer unterrichten.

Die Kirche und der für die Katholische Aktion

aufgeschlossene Pfarrer sieht die primäre
Sendung des katholischen Lehrers von heute in

dem Apostolate zur Wiederverchristlichung des

Volkes. Diese Forderung ist nicht als eine

Vernachlässigung des eigentlichen Lehrerberufes

aufzufassen, sondern als eine notwendige
Voraussetzung und Ergänzung desselben. Nur

durch Erfüllung eines Apostolates in- und
ausserhalb der Schulstube hilft der katholische

Lehrer mit, dass die katholische Schule organisch

in der Gemeinschaft wächst und nicht ein

Sondergebilde wird. Als persönliche Voraussetzung

dazu ist aber auf Seiten des Lehrers

ein Leben aus dem Glauben notwendig. Der

Lehrer muss aus dem Glauben leben, in

Erfüllung wahren Tatchristentums beispielgebend
für die Männerwelt des Dorfes sein und seine

ganze Haltung auf dem Bewusstsein seiner
Bedeutung als Träger christlicher Kultur im Dorfe
aufbauen. Wo solche Lehrer vorhanden sind,
wird man auch auf kirchlicher Seite nicht Ver-

903


	Zur Psychologie des Religionsunterrichtes [Fortsetzung]

