Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 18: Religionsunterricht Il.

Artikel: Zur Psychologie des Religionsunterrichtes [Fortsetzung]
Autor: Rogger, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-540457

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-540457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWHEIZER SCHULE

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 15. SEPTEMBER 1935

21. JAHRGANG + Nr. 18

Zur Psychologie des Religionsunterrichtes*

I

In seinem ,,Krebsbuchlein” frégt der be-
kannte Aufklédrungspadagoge Salzmann, was
man tun miusse, um den Kindern die Reli-
gion verhasst zu machen. Und er antwor-
tet darauf unter anderm: ,,Mache ihnen Gott
verhasst, und sie werden auch die Religion
hassen. Bringe ihnen die Religion auf eine
verhasste Weise bei, und sie werden bald
gegen sie Abneigung haben."

Was ware demnach unsere erste Aufgabe,
wenn die Schiler Freude bekommen sollen
. an der Religion — Religion hier verstanden
als Lehre von Gott und gottlichen Dingen
und als Betdtigung dieser Lehre? Machen wir
ihnen Gott |lieb, und sie werden auch die
Religion, die Lehre von Gott und gottlichen
Dingen und deren Betatigung lieb gewinnen.
Aber Religionslehre und Religion ist nicht
Selbstzweck, ist nur Mittel zum Zwecke.
Hochstes und letztes Ziel ist die Liebe zu
Gott, ist Gott selber. Was ist demnach erste
Aufgabe, um dem Kinde Gott lieb zu ma-
chen? Machen wir ihm die Religionund
die Religionslehre lieb! Und beson-
ders auch: machen wirihm dasReligios-
sein, das Gut-seinleichtl

Mag auch dieser und jener Leser zu man-
chem, was wir im folgenden sagen, ein vor-
sichtiges Fragezeichen machen: ich bin zu-
frieden, wenn er wenigstens wohlwollend
dariber nachzudenken bereit ist.

Mache dem Kinde Gott und die Religion
lieb!

*Siehe Nr, 17,

Man kann einem Menschen Gott nicht nur
dadurch verhasst machen, dass man ihn leug-
net, sondern auch dadurch, dass er Gott
nicht als lieben, sondern als bosen Gott ken-
nen lernt. Und man kann einem jungen
Menschen die Religion nicht nur dadurch
verhasst machen, dass man ihre Lehren als
Albernheit, ihre sittlichen Forderungen als
naturwidrig und ihre Heils- oder Gnaden-
mittel als Hokuspokus hinstellt, sondern auch
dadurch, dass man ihm das Religios-sein, das
Brav-sein zu schwer macht. Oder dadurch,
dass er seine Religion (mit ihren Lehren und
Forderungen und Réten) als qualende Last
erlebt, als Freudenverderberin, die fur alles
Lachen und Singen und Fréhlich-sein und alle
tapfere Lebensbejahung nur ein mirrisches
Nein Ubrig hat.

Hanselmann sagt einmal: ,,Alle Gottlosig-
keit ist immer ein Hader mit einem Gott." *

Dieser Hader mit Gott — und mit unserer
Religion — kann nun allerdings auch daher
kommen, dass man durch sein Leben mit
Gott — und mit den Forderungen der Reli-

* Aehnlich schreibt Otto Karrer in seinem wert-
vollen Buche: ,Das Religidse in der Menschheit'":
»S0 ist es denkbar, dass mancher ,Gottlose' es in
Wahrheit und in der tiefsten Meinung nicht ist; dass
mancher, der ,Gott' listert, Gott liebt, wie Eckart
sagt. Er lastert cine Vorstellung, die ihm unwiirdig
scheint . . . und vielleicht hat er in seinem Umkreis
Anlass zu solchem Missverstandnis und findet seiner-
seits nicht die Moglichkeit, etwas Wiirdiges an die
Stelle der ,Karikatur' zu setzen.” So gebe es auch
viele, die den Katholizismus bekampfen: sie meinen
nicht den Katholizismus, sondern das, was ihnen als
Katholizismus vor Augen steht.

849



gion — in Widerspruch steht, von diesem
Leben aber nicht lassen will. ,,Denn jeder,
der Boses tut, hasst das Licht und kommt
nicht an das Licht, damit seine bosen Werke
nicht gestraft werden", sagt der Heiland zu
Nikodemus. Und sicher stammt ein grosser
Teil des Unglaubens und des lauen und kal-
ten Glaubens aus dieser Quelle. Aber viele
auch sind bestandig im Hader mit ihrem Gott,
weil sie Gott nie recht kennen lernten, weil
sie ihn — auch im Religionsunterrichte und
sogar unter der Kanzel — zu wenig als Gott
der Liebe, sondern zu einseitig nur als Gott
der Rache und der Strafe kennen lernten.
Wahrend doch schon der heilige Johannes,
der sicher Gott tiefer kannte als irgend ein
anderer der Apostel, das Wesen Gottes nicht
besser und tiefer darzustellen wusste als mit
dem Satze: ,,Cott ist die Liebe''.

Ist es nicht so, dass wir Erzieher zur Reli-
gion, wir Lehrer der Religion, wir alle, es
wohl verstehen, unsern Schiilern Gott als den
strengen Richter zu schildern, dass wir aber
auffallig trocken und wortkarg werden, wo
wir zeigen sollten, wie lieb Gott ist, und
dass er immer, aber auch gar immer, dieLiebe
ist, auch da, wo er uns etwas Liebes versagt
oder ein schweres Leiden auferlegt. ,Der
liebe Gott sieht es': mit dieser Drohung
macht man schon dem kleinen Kinde bang
— vor Gott. Ich habe nichts dagegen. Wenn
nur das kleine Kind von uns Erziehern auch
das ebensogut lernte: dass dem allgegen-
wartigen und allwissenden Gott keine ein-
zige, wenn auch noch so kleine kindliche
Pflichterfillung, kein einziger guter Gedanke,
kein einziges glitiges Wort und keine einzige
kindliche Guttat verborgen bleibt!

Der bekannte deutsche Franziskaner, Pa-
ter Chrysostomus Schulte, gab vor einiger
Zeit ein Buchlein heraus unter dem Titel
.,Laienbriefe’’. Unmittelbar vor der Volks-
mission in einer deutschen Grofstadt lud P.
Chrysostomus die Katholiken dieser Stadt ein,
ihm schriftlich ihre Wiinsche in bezug auf die
Missionspredigten und ihre Aussetzungen an

850

den frihern Missionspredigten mitzuteilen.
P. Schultes Vorgehen ist vielerorts nicht ge-
billigt worden — und ich habe Verstandnis
fir die Bedenken dagegen. Ich schame mich
aber nicht, zu gestehen, dass ich seine
,Laienbriefe' mit grossem Interesse und —
so hoffe ich wenigstens — nicht ohne Nutzen
gelesen habe. Ich fand darin Gedanken,
die mir schon lange Herzensangelegenheit
gewesen waren. Hier nur einige Satze aus
diesen Laien-Bekenntnissen: ,,Zeigen Sie uns
den einfachsten, schnellsten, sichersten Weg
zu Gott, den Weg der kleinen Seelen, den
jeder gehen kann und freudig gehen wird."
— ,,Abstossend sind Drohungen mit Tod und
Teufel, Verbot und Strafe.” — ,,Verklaren Sie
uns das Elend und den Tod durch das Chri-
stentum, das Eingehen in Gott, das Leiden
mit Gott."" — ,,Sprechen Sie nicht so sehr
von den (bermassig grossen Pflichten, son-
dern vom Segen der Tugenden." — ,,Spre-
chen Sie nicht von allem, was wir aufgeben
mussen, sondern von der Freude und dem
Glicke, das wir durch die Tugend erwerben
konnen." — ,,Geben Sie uns die rechte
Freude an der Religion und sparen Sie mit
den Worten: ,du sollst nicht'. Sprechen Sie
vielmehr: ,du darfst’, ,du kannst’, ,du wirst’ .
Wir wollen die einzelnen Ausdriicke und Vor-
schldge nicht auf die Goldwage legen, aber
wir wollen Uber den Geist und Uber die Er-
fahrungen, die dahinter stehen, etwas nach-
denken.

Gott lieb machen! Hand aufs Herz: ma-
chen nicht allzu viele von uns vor jugend-
lichen und erwachsenen Zuhérern mit Vor-
liebe unsern — lieben Gott zum Tyrannen,
dessen Lieblingsbeschaftigung darin besteht,
aufzupassen, wo er wieder einmal einen ar-
men siundigen Menschen bei einem Versa-
gen ertappt — wie es auch Erzieher gibt, die
ihre hochste Genugtuung dann erleben,
wenn sie wieder einmal einen Zégling bei
einem Fehler erwischen.
Gott keine solche Erzieherrolle zu! Gott ist
die Liebe. UnsereschonsteErzie-

Trauen wir doch



heraufgabe: Gottlieb machen.
Aus Liebe hat Gott die Welt und die Men-
schen erschaffen. Aus Liebe hat Gott uns
erlost. Aus Liebe eine Kirche gestiftet. Aus
Liebe uns Vorgesetzte gegeben. Aus Liebe
die 10 Gebote verkindet. Aus Liebe die
Beicht eingesetzt. Aus Liebe ruft er uns zur
Kommunionbank und zum Sonntagsgottes-
dienste. Kein einziges ,,Du sollst’" oder ,,Du
darfst nicht' ausser im Namen der Liebe!

Gott und die Religion lieb machen! Dazu
gehort auch, dass wir unsern jungen und
alten Schilern das In-den-Himmel-kommen
nicht zu schwer machen. Es braucht weniger,
in den Himmel zu kommen, als man es oft
im Religionsunterrichte und gelegentlich auch
in der Predigt zu hdéren bekommt. Was
braucht es dazu?, fragte einst der reiche
Jungling den Heiland. ,,Halte die Gebote!"
Gewiss, wir durfen kein einziges dieser Ge-
bote und Verbote abschwachen oder zu ver-
kinden unterlassen. Aber wir wollen auch
nicht unterlassen, zu sagen, dass es eigent-
lich gar nicht so schwer ist, die Gebote so
zu halten, dass wir dadurch in den Himmel
kommen. Wir wissen doch — und durfen
das auch unsern Zuhérern sagen —, dass
mancher arme ,,Sunder’” wegen ungliick-
licher ererbter Naturanlagen, wegen mangel-
hafter Erziehung usw. mit dem besten Wil-
len dieses oder jenes Gebot nicht so halten
kann, wie ein anderer mit reicherm Ahnen-
erbe und mit besserer Kinderstube, dass er
aber darum vom Himmelreiche nicht ausge-
schlossen ist; denn Gott straft jeden Men-
schen nur in dem, woflr er selber verantwort-
lich ist; und Goft verlangt von jedem Men-
schen nur soviel Tugendhaftigkeit und From-
migkeit, als er, vermoge seiner Naturan-

lage und seiner Erziehungsausristung, fertig,

bringt. Und richten wir unsere mit Schwach-
heiten und Fehlern ringenden Mitmenschen
aller Altersstufen doch immer wieder mit dem
Troste auf, dass es streng genommen nur
eines braucht, um selig zu werden: guten
Willen. Wir berufen uns zu viel und zu ein-

seitig auf das Bibelwort: , Wirket Euer Heil
in Furcht und Zittern!”’, und denken dabei zu
wenig an das andere, das doch auch vom
Heiligen Geiste stammt: ,,Seine Gebote sind
nicht schwer" und an das Wort des gétilichen
Heilandes selber: ,,Mein Joch ist suss, und
meine Birde ist leicht.” Warum mussen wir
das auch noch immer wieder sagen? In erster
Linie, weil die Wahrheit und die Gerechtig-
keit das verlangen. Dann aber auch aus —
taktischen Grunden!
Bichlein ,,"fom religiosen Frohsinn" schreibt
der englische Theologe Considine also: ,,Dem
Widersacher Gottes, dem Teufel, liegt daran,
dass wir glauben, es sei schwer, Gott zu ge-
fallen, gleichsam als ob wir immer ange-
strengt auf den Zehenspitzen stehen miss-
ten. Das Leitmotiv fur die Zukunft sei also:
die richtige Meinung von Gott haben! Ihn
nicht fir kleinlich, hart, unedelmitig halten,
sondern uns immer bewusst bleiben, dass er
sich lieber unser erbarmt und uns vergibt,
als dass er uns tadelt und straft.”

In seinem kostlichen

Gewiss es gibt schwere Sunden, Siinden
die vom Himmelreich ausschliessen. Weder
Christus selbst, noch der Apostel Paulus hat
uns darlber im Zweifel gelassen. Auch der
Religionslehrer aller Stufen wird immer wie-
der mit allem Freimut und heiligem Ernst dar-
Uber sprechen mussen. Aber er darf nicht ver-
gessen, beizufligen, dass der jeweilige Sun-
der sehr oft — meistens — nur zum Teil, viel-
leicht nur zum kleinern Teile, fir seine Sun-
de verantwortlich ist; dass die Schuld fir die
einzelne sundige Tat sich auf tausend und tau-
send Mitschuldige verteilt. Ich firchte nicht,
daf durch solche psychologische Erwdgungen
die sittliche Gleichgultigkeit geziichtet wer-
de. Aber das lernt der Zuhorer bei solchen
Erorterungen: dass er bei all seinem Tun und
Lassen nicht nur fur sich selbst verantwortlich
ist; dass er seine Tat, seine gute und seine
schlimme Tat, nicht nur fir sich tut, sondern
auch fur andere, fir alle diejenigen, die ir-
gendwie seinem Einflusse ausgesetzt sind;
dass jeder darum nicht nur fir seine eigene

851



Tat, sondern auch fir das Tun der Mitmen-
schen mitverantwortlich ist.

Und ob wir nicht Uberhaupt zu viele
schwere Sunden ,,machen’’? Es werden sicher
viel weniger schwere Siinden getan, als man
friher, aus mangelhafter psychologischer
Ausristung heraus, annahm, und als man
noch heute gemeiniglich furchtet und —
lehrt. Aus dem schon angefiihrten Grunde
heraus, dass ja der einzelne, der eine viel-
leicht schwere siindige Tat begeht, sehr oft
— meistens — nur zum Teil selber dafir
verantwortlich ist. Es gibt Religionslehrer
und Prediger, die anzunehmen scheinen, die
Mehrzahl ihrer Zuhorer seien in der schweren
Siunde und fallen immer und immer wieder
in die schwere Sunde, seien also den gros-
sern Teil ihres Lebens nicht im Zustand der
heiligmachenden Gnade. Das sei das Natir-
liche, das eigentlich Unvermeidliche. Und es
gibt Gebetbuchlein — auch schon fiir Kin-
der — wo im Reuegebet nach dem Beicht-
spiegel ohne weiteres vorausgesetzt ist, dass
man seit der letzten Beicht ,die heiligma-
chende Gnade verloren und die Holle ver-
dient habe''. ,,Das stimmt einfach nicht'’,
sagt irgendwo der ,,Sendbote des gottlichen
Herzens Jesu''. Und das Gefahrliche, das
auch taktisch Unglickliche dabei: der junge
Mensch, der sindige Mensch (berhaupt,
muss dadurch zur Ueberzeugung kommen,
dass es fast unmoglich sei, sich vor der
schweren Siinde zu bewahren, dass das nur
auserlesenen Seelen moglich sei, dass das
fir den Durchschnittsmenschen, also auch fur
ihn, nicht in Frage kommen. Also. ..

Gott und die Religion den Menschen lieb
machen!

Es gibt Religionslehrer, die ihren Schiilern
die katholische Religion besonders dadurch
lieb und teuer zu machen suchen, dass sie
immer wieder von der alleinselig-
machenden katholischen Kirche reden.
Wodurch dann viele zur durchaus unrichti-
gen Auffassung kommen, dass halt doch nur
die Katholiken ein sicheres Anrecht auf den

852

Himmel hatten; dass es dagegen fir die an-
dern, die Nichtkatholiken: die Irrgldubigen
und Heiden schon sehr schwer sei, selig zu
werden; dass darum die Zahl der Geretteten
ausserhalb der Kirche auf jeden Fall eine sehr
beschrankte sei. Der Religionslehrer tut das
im vermeintlichen Interesse einer besonders
warmen und soliden Liebe zur Kirche. Aber
die Kirche darf uns — abgesehen von der
irrigen Auffassung, die sich aus solcher Pre-
digt des Religionslehrers, wenn auch ohne
seinen Willen, bildet — die Kirche und die
Liebe zur Kirche darf uns nicht Selbstzweck
sein. Die Kirche ist uns nur Mittel zum
Zwecke, nur Mittel, uns zur Liebe Gottes und
damit zu Gott selber zu fuhren. Muss unter
einer also falsch verstandenen — nicht falsch
gepredigten, aber doch falsch verstandenen
— Lehre nicht die richtige Auffassung von
Gott und damit die richtige Liebe zu Gott
leiden? Die Liebe zu Gott, der doch will,
dass alle Menschen selig werden, und der
darum jedem Menschen — nicht nur dem
Katholiken — so viel Gnade gibt, dass er
tatsachlich damit selig werden kann, auch
unter noch so schwierigen Umstédnden selig
werden kann, wenn er nur — will. Machen
wir doch (im Dienste der Wahrheit zuerst,
dann aber auch wieder aus taktischen Griin-
den) die Tore zum Himmelreiche recht weit
auf — fur alle, die guten Glaubens und gu-
ten Willens sind. Wir brauchen ja dabei nicht
zu verschweigen — und jetzt dirfen wir es
erst recht mutig und freudig verkiinden —,
dass die katholische Kirche die von Gott
selber gestiftete, ordentliche Heilsanstalt fiir
alle Menschen ist; dass es darum jedes Men-
schen schwere Pflicht sei, katholisch zu wer-
den, sobald er zur hinlanglichen Kenntnis
dieser Pflicht gekommen ist; dass es ein
grosses Gluck, eigentlich das grésste Gliick,
ein unermesslicher Segen sei fir die Zeit und
Ewigkeit, katholisch sein zu dirfen, also jene
Religion zu haben, die Gott selber griindete,
die also schlechthin vollkommen ist.

Wie geht allemal ein Aufatmen durch



meine jungen Klassen und ein Leuchten Uber
die Augen meiner Zuhorer, wenn ich ihnen
in diesem Sinne unsere Religion nahezubrin-
gen suche! Wie viele Vorurteile, die man
von Hause oder von einem theologisch und
psychologisch zu wenig soliden Religions-
unterrichte mitbrachte, sind da oft zu zer-
storen! Und ich habe nie gefunden, dass
darum die Liebe zu unserer Religion und die
Achtung vor ihr geringer wurde. Aber ich
habe oft erlebt, dass die Liebe zum Mitmen-
schen, auch zum irrenden und zum sindigen
Mitmenschen, reiner, dass die Freude an der
Religion grosser und dass die Liebe zu Gott

erleuchteter wurde darob.

Das fiihrt mich zu einem andern Gedan-
ken. Als Religionslehrer haben wir immer

Nicht nur
und vielleicht nicht einmal in erster Linie, um

wieder von Irrlehren zu reden.

die jungen Leute davor zu bewahren, sondern
vielfach nur, um so die katholische Lehre zum
klarerem Verstandnis zu bringen. ,,Die lrr-
lehre hassen, den Irrenden jedoch lieben!"
Dieses Gesetz, der der hl. Augustinus einmal
aufstellte, ist jedem kathol. Religionslehrer
~ bekannt und heilig. Ob wir uns aber immer
auch der Gefahr genigend bewusst sind,
dass im Zuhdrer — nach einem bekannten
psychologischen Gesetze — die Abneigung
gegen die Irrlehre sich leicht auch in eine
Abneigung oder Geringschatzung gegen den
Irrenden verwandeli? Und suchen wir dieser
Gefahr immer auch genligend zu wehren?
.Die Irrlehre hassen''? Augustinus verstand
das Wort richtig. Aber begehen nicht wir
der Irrlehre, dem irrigen System gegeniiber
oft eine Art Ungerechtigkeit? Indem wir wohl
das Irrige daran hervorheben und es immer
wieder hervorheben, dabei aber zu erwah-
nen vergessen, wie viel Wahrheit, wie reicher
positiver religioser Gehalt auch in der irrigen
Lehre enthalten ist? Sagt doch auch Pius XI.:
.Wenn man von einem goldhaltigen Felsen
Stiicke abreisst, so sind diese auch wieder

goldhaltig.” Und denken wir auch immer
gentigend daran, dass das Irrige an einer
Lehre vielleicht nur die Ueberspannung eines
richtigen Gedankens ist, der urspriinglich
vielleicht die an und fir sich berechtigte Op-
position oder Reaktion war gegen einen
Missbrauch, der sich in der richtigen Religion

eingeschlichen hatte?

Wir haben nicht nur Pflichten, Rechts- und
Liebespflichten, dem Irrenden gegeniber,
wir haben auch Pilichten der Gerechtigkeit
dem Irrtum selber gegeniber! Je treuer wir
diese beiden Pflichten erfullen, umsomehr
werden wir unsere Religion, werden wir Gott
unsern Zuhdrern — und dann vielleicht auch
den Aussenstehenden — lieb machen.

Ich habe einst aus dem Munde eines be-
rihmten katholischen Geistesmannes das
Wort gehort, mit dem ich bis heute nicht
fertig geworden bin: das Menschenleben sei
ernster und schwerer geworden, seit Christus
sein Evangelium verkindet. Ums Himmels
willen: Gber der Geburtsstatte des Erlosers
in Bethlehem haben doch die Engel nicht ge-
sungen: Nehmet euch in acht! In Zukunft
wird der Eingang zum Himmel scharfer be-
wacht und wird es schwerer und ungemiit-
licher werden auf der Welt, sondern: ,,Ich
verkiindige euch eine grosse Freude. Friede
den Menschen auf Erden, die eines guten
Willens sind.” Und die Kernsitze seiner
Bergpredigt leitet Christus doch nicht mit
einem schaurigen Wehe ein, sondern mit
einem ,,Selig"’, einem trostreichen achtfachen
Selig. Und wie sagte nur der grosse Genfer
Bischof Franz von Sales? ,,Eine gottliebende
Gott
und die Religion dem Menschen lieb ma-

Seele kann nur immer frohlich sein.”

chen! Das Religios-sein, das Gut-sein dem
Menschen lieb und — leicht machen!
(Fortsetzung folgt.)

Hitzkirch. L. Rogger, Seminardirektor.

853



	Zur Psychologie des Religionsunterrichtes [Fortsetzung]

