
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 18: Religionsunterricht II.

Artikel: Zur Psychologie des Religionsunterrichtes [Fortsetzung]

Autor: Rogger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. SEPTEMBER 1935 21. JAHRGANG + Nr. 18

Zur Psychologie des Religionsunterrichtes*

In seinem „Krebsbüchlein" fragt der
bekannte Aufklärungspädagoge Salzmann, was

man tun müsse, um den Kindern die Religion

verhasst zu machen. Und er antwortet

darauf unter anderm: „Mache ihnen Gott
verhasst, und sie werden auch die Religion
hassen. Bringe ihnen die Religion auf eine

verhasste Weise bei, und sie werden bald

gegen sie Abneigung haben."

Was wäre demnach unsere erste Aufgabe,
wenn die Schüler Freude bekommen sollen

an der Religion — Religion hier verstanden
als Lehre von Gott und göttlichen Dingen
und als Betätigung dieser Lehre? Machen wir
ihnen Gott lieb, und sie werden auch die

Religion, die Lehre von Gott und göttlichen
Dingen und deren Betätigung lieb gewinnen.
Aber Religionslehre und Religion ist nicht

Selbstzweck, ist nur Mittel zum Zwecke.
Höchstes und letztes Ziel ist die Liebe zu

Gott, ist Gott selber. Was ist demnach erste

Aufgabe, um dem Kinde Gott lieb zu
machen? Machen wir ihm die Religion und

die Religions I e h r e lieb! Und besonders

auch: machen wir ihm das Religiös-
s e i n, das Gut-sein leicht!

Mag auch dieser und jener Leser zu
manchem, was wir im folgenden sagen, ein
vorsichtiges Fragezeichen machen: ich bin
zufrieden, wenn er wenigstens wohlwollend
darüber nachzudenken bereit ist.

Mache dem Kinde Gott und die Religion
lieb!

* Siehe Nr. 17.

Man kann einem Menschen Gott nicht nur
dadurch verhasst machen, dass man ihn leugnet,

sondern auch dadurch, dass er Gott
nicht als lieben, sondern als bösen Gott kennen

lernt. Und man kann einem jungen
Menschen die Religion nicht nur dadurch
verhasst machen, dass man ihre Lehren als

Albernheit, ihre sittlichen Forderungen als

naturwidrig und ihre Heils- oder Gnadenmittel

als Hokuspokus hinstellt, sondern auch

dadurch, dass man ihm das Religiös-sein, das

Brav-sein zu schwer macht. Oder dadurch,
dass er seine Religion (mit ihren Lehren und

Forderungen und Räten) als quälende Last

erlebt, als Freudenverderberin, die für alles

Lachen und Singen und Fröhlich-sein und alle

tapfere Lebensbejahung nur ein mürrisches

Nein übrig hat.

Hanselmann sagt einmal: „Alle Gottlosigkeit

ist immer ein Hader mit einem Gott." *

Dieser Hader mit Gott — und mit unserer
Religion — kann nun allerdings auch daher
kommen, dass man durch sein Leben mit
Gott — und mit den Forderungen der Reli-

* Aehnhch schreibt Otto Karrer in seinem wert-
vollen Buche: „Das Religiöse in der Menschheit"*
„So ist es denkbar, dass mancher »Gottlose' es in

Wahrheit und in der tiefsten Meinung nicht ist; dass

mancher, der ,Gott' lästert, Gott liebt, wie Eckart

sagt. Er lästert eine Vorstellung, die ihm unwürdig
scheint und vielleicht hat er in seinem Umkreis
Anlass zu solchem Missverständnis und findet seinerseits

nicht die Möglichkeit, etwas Würdiges an die
Stelle der .Karikatur' zu setzen." So gebe es auch

viele, die den Katholizismus bekämpfen, sie meinen
nicht den Katholizismus, sondern das, was ihnen als

Katholizismus vor Augen steht.

849



gion — in Widerspruch steht, von diesem
Leben aber nicht lassen will „Denn jeder,
der Böses tut, hasst das Licht und kommt
nicht an das Licht, damit seine bösen Werke
nicht gestraft werden", sagt der Heiland zu
Nikodemus Und sicher stammt ein grosser
Teil des Unglaubens und des lauen und kalten

Glaubens aus dieser Quelle Aber viele
auch sind bestandig im Hader mit ihrem Gott,
weil sie Gott nie recht kennen lernten, weil

sie ihn — auch im Religionsunterrichte und

sogar unter der Kanzel — zu wenig als Gott
der Liebe, sondern zu einseitig nur als Gott
der Rache und der Strafe kennen lernten
Wahrend doch schon der heilige Johannes,
der sicher Gott tiefer kannte als irgend ein
anderer der Apostel, das Wesen Gottes nicht

besser und tiefer darzustellen wusste als mit
dem Satze „Gott ist die Liebe"

Ist es nicht so, dass wir Erzieher zur
Religion, wir Lehrer der Religion, wir alle, es
wohl verstehen, unsern Schulern Gott als den

strengen Richter zu schildern, dass wir aber

auffallig trocken und wortkarg werden, wo
wir zeigen sollten, wie lieb Gott ist, und
dass er immer, aber auch gar immer, die Liebe

ist, auch da, wo er uns etwas Liebes versagt
oder ein schweres Leiden auferlegt „Der
liebe Gott sieht es" mit dieser Drohung
macht man schon dem kleinen Kinde bang
•— vor Gott. Ich habe nichts dagegen Wenn

nur das kleine Kind von uns Erziehern auch
das ebensogut lernte dass dem allgegenwärtigen

und allwissenden Gott keine

einzige, wenn auch noch so kleine kindliche

Pflichterfüllung, kein einziger guter Gedanke,
kein einziges gutiges Wort und keine einzige
kindliche Guttat verborgen bleibt'

Der bekannte deutsche Franziskaner, Pater

Chrysostomus Schulte, gab vor einiger
Zeit ein Büchlein heraus unter dem Titel

„Laienbriefe" Unmittelbar vor der
Volksmission in einer deutschen Großstadt lud P

Chrysostomus die Katholiken dieser Stadt ein,
ihm schriftlich ihre Wunsche in bezug auf die

Missionspredigten und ihre Aussetzungen an

den frühem Missionspredigten mitzuteilen
P Schultes Vorgehen ist vielerorts nicht

gebilligt worden — und ich habe Verständnis

fur die Bedenken dagegen Ich schäme mich

aber nicht, zu gestehen, dass ich seine

„Laienbriefe" mit grossem Interesse und —
so hoffe ich wenigstens — nicht ohne Nutzen

gelesen habe Ich fand darin Gedanken,
die mir schon lange Herzensangelegenheit

gewesen waren Hier nur einige Satze aus
diesen Laien-Bekenntnissen „Zeigen Sie uns

den einfachsten, schnellsten, sichersten Weg
zu Gott, den Weg der kleinen Seelen, den

jeder gehen kann und freudig gehen wird

— „Abstossend sind Drohungen mit Tod und

Teufel, Verbot und Strafe." — „Verklaren Sie

uns das Elend und den Tod durch das

Christentum, das Eingehen in Gott, das Leiden

mit Gott " — „Sprechen Sie nicht so sehr

von den ubermassig grossen Pflichten,
sondern vom Segen der Tugenden " — „Sprechen

Sie nicht von allem, was wir aufgeben

müssen, sondern von der Freude und dem

Glucke, das wir durch die Tugend erwerben
können " — „Geben Sie uns die rechte

Freude an der Religion und sparen Sie mit
den Worten- ,du sollst nicht' Sprechen Sie

vielmehr ,du darfst', ,du kannst', ,du wirst' "
Wir wollen die einzelnen Ausdrucke und

Vorschlage nicht auf die Goldwage legen, aber

wir wollen über den Geist und über die

Erfahrungen, die dahinter stehen, etwas
nachdenken

Gott lieb machen' Hand aufs Herz
machen nicht allzu viele von uns vor jugendlichen

und erwachsenen Zuhörern mit
Vorliebe unsern — lieben Gott zum Tyrannen,
dessen Lieblingsbeschäftigung darin besteht,

aufzupassen, wo er wieder einmal einen
armen sundigen Menschen bei einem Versagen

ertappt — wie es auch Erzieher gibt, die
ihre höchste Genugtuung dann erleben,
wenn sie wieder einmal einen Zögling bei

einem Fehler erwischen Trauen wir doch
Gott keine solche Erzieherrolle zu' Gott ist

die Liebe Unsere schönste Erzie-
850



heraufgabe: Gott lieb machen.
Aus Liebe hat Gott die Welt und die
Menschen erschaffen. Aus Liebe hat Gott uns

erlöst. Aus Liebe eine Kirche gestiftet. Aus

Liebe uns Vorgesetzte gegeben. Aus Liebe

die 10 Gebote verkündet. Aus Liebe die
Beicht eingesetzt. Aus Liebe ruft er uns zur
Kommunionbank und zum Sonntagsgottesdienste.

Kein einziges „Du sollst" oder „Du
darfst nicht" ausser im Namen der Liebe!

Gott und die Religion lieb machen! Dazu

gehört auch, dass wir unsern jungen und

alten Schülern das In-den-Himmel-kommen
nicht zu schwer machen. Es braucht weniger,
in den Himmel zu kommen, als man es oft
im Religionsunterrichte und gelegentlich auch

in der Predigt zu hören bekommt. Was

braucht es dazu?, fragte einst der reiche

Jungling den Heiland „Halte die Gebote!"
Gewiss, wir dürfen kein einziges dieser
Gebote und Verbote abschwachen oder zu
verkünden unterlassen. Aber wir wollen auch

nicht unterlassen, zu sagen, dass es eigentlich

gar nicht so schwer ist, die Gebote so

zu halten, dass wir dadurch in den Himmel
kommen. Wir wissen doch — und dürfen
das auch unsern Zuhörern sagen —, dass

mancher arme „Sunder" wegen unglücklicher

ererbter Naturanlagen, wegen mangelhafter

Erziehung usw. mit dem besten Willen

dieses oder jenes Gebot nicht so halten
kann, wie ein anderer mit reicherm Ahnenerbe

und mit besserer Kinderstube, dass er
aber darum vom Himmelreiche nicht
ausgeschlossen ist; denn Gott straft jeden
Menschen nur in dem, wofür er selber verantwortlich

ist; und Gott verlangt von jedem
Menschen nur soviel Tugendhaftigkeit und

Frömmigkeit, als er, vermöge seiner Naturanlage

und seiner Erziehungsausrustung, fertig
bringt. Und richten wir unsere mit Schwachheiten

und Fehlern ringenden Mitmenschen
aller Altersstufen doch immer wieder mit dem
Tröste auf, dass es streng genommen nur

eines braucht, um selig zu werden: guten
Willen. Wir berufen uns zu viel und zu ein¬

seitig auf das Bibelwort: „Wirket Euer Heil
in Furcht und Zittern!", und denken dabei zu

wenig an das andere, das doch auch vom
Heiligen Geiste stammt: „Seine Gebote sind
nicht schwer" und an das Wort des gottlichen
Heilandes selber: „Mein Joch ist süss, und

meine Bürde ist leicht." Warum müssen wir
das auch noch immer wieder sagen? In erster
Linie, weil die Wahrheit und die Gerechtigkeit

das verlangen. Dann aber auch aus —
taktischen Gründen! In seinem köstlichen
Buchlein 'om religiösen Frohsinn" schreibt
der englische Theologe Considine also: „Dem
Widersacher Gottes, dem Teufel, liegt daran,
dass wir glauben, es sei schwer, Gott zu
gefallen, gleichsam als ob wir immer
angestrengt auf den Zehenspitzen stehen muss-
ten. Das Leitmotiv fur die Zukunft sei also:

die richtige Meinung von Gott haben! Ihn

nicht fur kleinlich, hart, unedelmutig halten,
sondern uns immer bewusst bleiben, dass er
sich lieber unser erbarmt und uns vergibt,
als dass er uns tadelt und straft."

Gewiss es gibt schwere Sunden, Sunden
die vom Himmelreich ausschliessen. Weder
Christus selbst, noch der Apostel Paulus hat

uns darüber im Zweifel gelassen. Auch der

Religionslehrer aller Stufen wird immer wieder

mit allem Freimut und heiligem Ernst

darüber sprechen müssen. Aber er darf nicht

vergessen, beizufügen, dass der jeweilige Sunder

sehr oft — meistens — nur zum Teil,
vielleicht nur zum kleinern Teile, fur seine Sunde

verantwortlich ist; dass die Schuld fur die
einzelne sundigeTat sich auf tausend und
tausend Mitschuldige verteilt. Ich fürchte nicht,

dafj durch solche psychologische Erwägungen
die sittliche Gleichgültigkeit gezüchtet werde.

Aber das lernt der Zuhörer bei solchen

Erörterungen, dass er bei all seinem Tun und
Lassen nicht nur fur sich selbst verantwortlich
ist; dass er seine Tat, seine gute und seine
schlimme Tat, nicht nur für sich tut, sondern
auch fur andere, fur alle diejenigen, die

irgendwie seinem Einflüsse ausgesetzt sind;
dass jeder darum nicht nur für seine eigene

851



Tat, sondern auch fur das Tun der Mitmenschen

mitverantwortlich ist.

Und ob wir nicht überhaupt zu viele
schwere Sunden „machen"? Es werden sicher

viel weniger schwere Sünden getan, als man
früher, aus mangelhafter psychologischer
Ausrüstung heraus, annahm, und als man
noch heute gemeiniglich furchtet und —
lehrt. Aus dem schon angeführten Grunde
heraus, dass ja der einzelne, der eine
vielleicht schwere sündige Tat begeht, sehr oft

— meistens — nur zum Teil selber dafür
verantwortlich ist. Es gibt Religionslehrer
und Prediger, die anzunehmen scheinen, die
Mehrzahl ihrer Zuhörer seien in der schweren

Sunde und fallen immer und immer wieder
in die schwere Sunde, seien also den grössern

Teil ihres Lebens nicht im Zustand der

heiligmachenden Gnade. Das sei das Natürliche,

das eigentlich Unvermeidliche. Und es

gibt Gebetbüchlein — auch schon fur Kinder

— wo im Reuegebet nach dem
Beichtspiegel ohne weiteres vorausgesetzt ist, dass

man seit der letzten Beicht „die heiligma-
chende Gnade verloren und die Holle
verdient habe". „Das stimmt einfach nicht",
sagt irgendwo der „Sendbote des gottlichen
Herzens Jesu". Und das Gefahrliche, das

auch taktisch Unglückliche dabei: der junge
Mensch, der sündige Mensch überhaupt,

muss dadurch zur Ueberzeugung kommen,
dass es fast unmöglich sei, sich vor der

schweren Sunde zu bewahren, dass das nur
auserlesenen Seelen möglich sei, dass das

fur den Durchschnittsmenschen, also auch für

ihn, nicht in Frage kommen. Also

Gott und die Religion den Menschen lieb
machen!

Es gibt Religionslehrer, die ihren Schülern
die katholische Religion besonders dadurch
lieb und teuer zu machen suchen, dass sie

immer wieder von der alleinseligmachenden

katholischen Kirche reden.

Wodurch dann viele zur durchaus unrichtigen

Auffassung kommen, dass halt doch nur
die Katholiken ein sicheres Anrecht auf den

Himmel hatten; dass es dagegen fur die
andern, die Nichtkatholiken: di$ Irrgläubigen
und Heiden schon sehr schwer sei, selig zu

werden; dass darum die Zahl der Geretteten
ausserhalb der Kirche auf jeden Fall eine sehr

beschränkte sei. Der Religionslehrer tut das

im vermeintlichen Interesse einer besonders

warmen und soliden Liebe zur Kirche. Aber
die Kirche darf uns — abgesehen von der
irrigen Auffassung, die sich aus solcher Predigt

des Religionslehrers, wenn auch ohne

seinen Willen, bildet — die Kirche und die
Liebe zur Kirche darf uns nicht Selbstzweck

sein. Die Kirche ist uns nur Mittel zum
Zwecke, nur Mittel, uns zur Liebe Gottes und
damit zu Gott selber zu fuhren. Muss unter
einer also falsch verstandenen — nicht falsch

gepredigten, aber doch falsch verstandenen

— Lehre nicht die richtige Auffassung von
Gott und damit die richtige Liebe zu Gott
leiden? Die Liebe zu Gott, der doch will,
dass alle Menschen selig werden, und der
darum jedem Menschen — nicht nur dem
Katholiken — so viel Gnade gibt, dass er
tatsächlich damit selig werden kann, auch

unter noch so schwierigen Umständen selig
werden kann, wenn er nur — will. Machen

wir doch (im Dienste der Wahrheit zuerst,
dann aber auch wieder aus taktischen Gründen)

die Tore zum Himmelreiche recht weit
auf — fur alle, die guten Glaubens und guten

Willens sind. Wir brauchen ja dabei nicht

zu verschweigen — und jetzt dürfen wir es
erst recht mutig und freudig verkünden —,
dass die katholische Kirche die von Gott
selber gestiftete, ordentliche Heilsanstalt für
alle Menschen ist; dass es darum jedes
Menschen schwere Pflicht sei, katholisch zu werden,

sobald er zur hinlänglichen Kenntnis
dieser Pflicht gekommen ist; dass es ein

grosses Glück, eigentlich das grösste Glück,
ein unermesslicher Segen sei für die Zeit und

Ewigkeit, katholisch sein zu dürfen, also jene
Religion zu haben, die Gott selber gründete,
die also schlechthin vollkommen ist.

Wie geht allemal ein Aufatmen durch

852



meine jungen Klassen und ein Leuchten über

die Augen meiner Zuhörer, wenn ich ihnen

in diesem Sinne unsere Religion nahezubringen

suche! Wie viele Vorurteile, die man

von Hause oder von einem theologisch und

psychologisch zu wenig soliden
Religionsunterrichte mitbrachte, sind da oft zu
zerstören! Und ich habe nie gefunden, dass

darum die Liebe zu unserer Religion und die

Achtung vor ihr geringer wurde. Aber ich

habe oft erlebt, dass die Liebe zum Mitmenschen,

auch zum irrenden und zum sündigen

Mitmenschen, reiner, dass die Freude an der

Religion grösser und dass die Liebe zu Gott

erleuchteter wurde darob.

Das führt mich zu einem andern Gedanken.

Als Religionslehrer haben wir immer

wieder von Irrlehren zu reden. Nicht nur
und vielleicht nicht einmal in erster Linie, um

die jungen Leute davor zu bewahren, sondern

vielfach nur, um so die katholische Lehre zum

klarerem Verständnis zu bringen. „Die
Irrlehre hassen, den Irrenden jedoch lieben!"
Dieses Gesetz, der der hl. Augustinus einmal

aufstellte, ist jedem kathol. Religionslehrer
bekannt und heilig. Ob wir uns aber immer
auch der Gefahr genügend bewusst sind,

dass im Zuhörer — nach einem bekannten

psychologischen Gesetze — die Abneigung

gegen die Irrlehre sich leicht auch in eine

Abneigung oder Geringschätzung gegen den

Irrenden verwandelt? Und suchen wir dieser

Gefahr immer auch genügend zu wehren?

„Die Irrlehre hassen"? Augustinus verstand

das Wort richtig. Aber begehen nicht w i r

der Irrlehre, dem irrigen System gegenüber
oft eine Art Ungerechtigkeit? Indem wir wohl
das Irrige daran hervorheben und es immer
wieder hervorheben, dabei aber zu erwähnen

vergessen, wie viel Wahrheit, wie reicher

positiver religiöser Gehalt auch in der irrigen
Lehre enthalten ist? Sagt doch auch Pius XL:

„Wenn man von einem goldhaltigen Felsen

Stücke abreisst, so sind diese auch wieder

goldhaltig." Und denken wir auch immer

genügend daran, dass das Irrige an einer

Lehre vielleicht nur die Ueberspannung eines

richtigen Gedankens ist, der ursprünglich
vielleicht die an und fur sich berechtigte
Opposition oder Reaktion war gegen einen

Missbrauch, der sich in der richtigen Religion

eingeschlichen hatte?

Wir haben nicht nur Pflichten, Rechts- und

Liebespflichten, dem Irrenden gegenüber,
wir haben auch Pflichten der Gerechtigkeit
dem Irrtum selber gegenüber! Je treuer wir
diese beiden Pflichten erfüllen, umsomehr

werden wir unsere Religion, werden wir Gott

unsern Zuhörern — und dann vielleicht auch

den Aussenstehenden — lieb machen.

Ich habe einst aus dem Munde eines
berühmten katholischen Geistesmannes das

Wort gehört, mit dem ich bis heute nicht

fertig geworden bin: das Menschenleben sei

ernster und schwerer geworden, seit Christus
sein Evangelium verkündet. Ums Himmels
willen: über der Geburtsstatte des Erlösers

in Bethlehem haben doch die Engel nicht

gesungen: Nehmet euch in acht! In Zukunft
wird der Eingang zum Himmel schärfer
bewacht und wird es schwerer und ungemütlicher

werden auf der Welt, sondern: „Ich
verkundige euch eine grosse Freude. Friede
den Menschen auf Erden, die eines guten
Wi llens sind." Und die Kernsatze seiner

Bergpredigt leitet Christus doch nicht mit

einem schaurigen Wehe ein, sondern mit

einem „Selig", einem trostreichen achtfachen

Selig. Und wie sagte nur der grosse Genfer
Bischof Franz von Sales? „Eine gottliebende
Seele kann nur immer fröhlich sein." Gott
und die Religion dem Menschen lieb
machen! Das Religios-sein, das Gut-sein dem

Menschen lieb und — leicht machen!

(Fortsetzung folgt.)

Hitzkirch. L. Rogger, Seminardirektor.

853


	Zur Psychologie des Religionsunterrichtes [Fortsetzung]

