
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 17: Religiöse Erziehung und Religionsunterricht

Artikel: Vom "Wir" und vom "Ich"

Autor: Würth, C.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In diese Natur legte Gott seine Gesetze,
man nennt sie Naturgesetze. In diesen
Gesetzen offenbart er seine Weisheit. Je mehr
der Mensch mit seinem Geist entdeckt und
erfindet, um so mehr kommt er zur Erkenntnis,
dass er eigentlich erst im Anfange des Wissens

steht.

Der allwissende Gott sieht alles zum voraus.
Das ist die göttliche Vorsehung, die
alles erhält und regiert. Wir leben so lange,
als Gott uns das Leben schenkt. Wie er für
die Blumen des Feldes und die Vögel des

Himmels sorgt, so sorgt er auch für uns.

Der Mensch kann jedoch auch seinem
Willen folgen. Das lässt Gott zu und wenn
es selbst das Böse ist; denn Gott kann auch

das Böse zum Guten wenden. Gott, der Heilige,

hasst das Böse. „Seid heilig; denn ich

bin heilig, der Herr, euer Gott." Aber er
belohnt das Gute und bestraft das Böse nach dem

Verdienste oder der Schuld, nach dem Masse

seiner Gerechtigkeit. Er erforscht die
tiefsten Gedanken des Menschen und richtet

sie nach seiner unergründlichen Gerechtigkeit.
Der allwissende Gott allein kennt die Absicht

und die Umstände, die bei der Handlung
massgebend waren. Deshalb ermahnt er uns, nicht

zu richten, damit auch wir nicht gerichtet werden.

Gott iässt nichts Gutes unbelohnt. Mit dem

ewigen Leben kann er aber nur diejenigen
belohnen, die in keiner schweren Sünde aus dem
Leben scheiden. Da aber auch der unbuss-

fertige Mensch seine gute Seite hat, so muss

Gott das Gute, das er gewirkt hat, in diesem

Leben belohnen. Das geschieht oft durch
irdisches Glück in den Unternehmungen. So

heisst es aber dann auch von ihm, wie vom
reichen Prasser: „Mein Sohn, gedenke, dass du
Gutes in deinem Leben empfangen hast, Lazarus

dagegen Uebles. Jetzt wird er hier
getröstet, und du wirst gepeinigt."
„Vollkommen ist das Glück dieses Erdenmenschen

nicht, denn, wenn es ihm auch immer
nach Wunsch gehen sollte, sein Glück hat ein

Ende. So kann auch kein Gerechter auf der

Welt wahrhaft unglücklich sein, da ihm die

Hoffnung auf ewige Vergeltung, die Stunden

der Prüfung erleichtert. So ist also Gott voll
Liebe und Güte, selbst dem Sünder gegenüber.
Deshalb, singt David im Psalme 106: „Danket
dem Herrn; denn er ist gut."

Er will nicht den Tod des Sünders, sondern

er will, dass er sich bekehre und lebe. Zu

Judas sagt er: „Freund, wozu bist du gekommen?"

Und zum Schächer: „Heute noch wirst
du bei mir im Paradiese sein."

Und, was er verspricht, ist ewig
wahr. Er hält, was er verspricht und erfüllt,
was er androht. Auferstehung und Himmelfahrt;
Zerstörung Jerusalems. „Himmel und Erde

werden vergehen, aber meine Worte werden
nicht vergehen."

Wie sollten wir nicht mit Freuden

diesem Gotte dienen, seine
Gebote, die er zu unserem Heile
gegeben, halten und auf seine
göttliche Vorsehung vertrauen.

Sf. Gallen. Jakob Oesch.

Mittelschule
Vom „Wir" und vom „Ich"
Rbeforikerkafechese.

1.

Katechet: Vor wenigen Wochen war's: Da

standen einige grössere und mittelgrosse
Studenten beisammen und stritten darüber, ob die
modernen Chordeklamationen, wie solche auch

in unserer Schule eingeführt wurden, eigentlich
einen Fortschritt oder einen Rückschritt bedeu¬

ten. Da der Geisteskampf andauerte, hörte man
auch im Professorenkollegium davon. Dabei ist

es aufgefallen, dass sich Euer minniglicher Streit
nicht so sehr um die literarische als vielmehr um
die philosophische Seite der Frage drehte und

Zeitprobleme berührte, über die Ihr selbst noch

kein fertiges Urteil abgeben könnt. Da Ihr Euch

nun aber doch einmal mit diesen Dingen be-

831



schäftigt, so will ich, als Euer Katechet, einmal

vor Euch das aus dem ganzen Fragenkomplex
herausgreifen, was Euch an ihm besonders zu
interessieren scheint und was Ihr — bei einiger
Anleitung zum Ueberlegen — tatsächlich schon

in etwa erfassen könnt. Dabei soll meine freie
Katechese unter Euch eine weitere des Herrn

Literaturprofessors vorbereiten, der später einmal
über das Thema „Das ,Wir' und ,lch' in

der Dichtkunst" zu Euch sprechen wird.

Gehen wir nun gleich von dem aus, was Euch

zur Debatte über „das ,Wir'- und ,lch'-Pro-
blem" führte, so ist durchaus zuzugeben, dass

die Chordeklamationen in der heute geübten
Form tatsächlich stark zeitbedingt sind. Dies

insofern, als verschiedene Gegenwartsbestrebungen

das „Wir" stark in den Vordergiund drängen,

was natürlich eine gleichzeitige
Zurücksetzung des „Ich" zur Folge hat. In Euren

gegenseitigen Aussprachen habt Ihr fragliche „Wir-
Tendenzen" bereits namhaft gemacht. Ihr könnt

Sie mir darum gleich selbst noch einmal
aufzählen.

Kasimir: „Wir-Tendenzen" finden sich im

Sozialismus, im Kommunismus, im Nationalsozialismus

und im Fascismus.

Katechet: Und darüber habt Ihr zwar nicht

gesprochen auch im Katholizismus. Es ist

nun für uns von einschneidendem Interesse, den

Unterschied dieser verschiedenen „Wir-Tendenzen"

einmal näher ins Auge zu fassen (Diktat).

„D e r S o z i a I i s m u s ist jene Theorie einer
wirtschaftlichen Gesellschaftsordnung, in der die
Gemeinschaft Güterproduktion und Güterverteilung

regelt und die Produktionsmittel Gemeingut

sind. Im Kampf um dieses Ziel hat sich die
sozialistische Arbeiferschaft auch international

organisiert. Ihr natürlicher Gegner ist der

Kapitalismus, bei welchem das Besitztum neben

der Arbeit eine massgebende Rolle spielt, ja,

lange Zeit sogar die bevorzugte Rolle gespielt
hat. —

Der Kommunismus will das

Privateigentum nicht nur an den Produktionsmitteln,
sondern auch an den Arbeitserzeugnissen
(Verbrauchsgütern) beseitigen, indem er diese nach

bestimmten Grundsätzen auf alle Glieder der
Gemeinschaft verteilt und so durch völlige
Aufhebung des persönlichen Eigentums die Gleichheit

aller zu erreichen sucht. Auch er ist seiner

Natur nach auf internationale Organisation
bedacht.

Der Fascismus ist ein politisch -
staatsrechtliches, volkswirtschaftliches und soziales

System, aufgebaut auf dem Grundsatz der
Unterordnung aller Einzelinteressen unter das

Staatsinteresse.

Der Nationalsozialismus ist etwas
ähnliches, aber doch nicht das gleiche wie der
Fascismus. Denn er unterstellt die Einzelinteressen

nicht so sehr dem Staatsinteresse, als

solchem, denn vielmehr dem Interesse der
(arischen) Rasse. Zudem will er neben jenen
Gebieten, die auch im Fascismus dem Staatsinteresse

unterstellt sind, überhaupt alle Kulturgebiete,

auch die religiös-sittlichen, dem Rassenideal

untergeordnet wissen.

Die römisch-katholische Kirche
ist die sichtbare Gemeinschaft aller rechtgläubigen

Christen auf Erden, welche unter einem
gemeinsamen Oberhaupt, dem Papst, und den
ihm untergebenen Bischöfen stehen. (Auf Erden

auch international. „Gehet hin und lehret alle
Völker." Matth. 28, 19).

(NB. Es ist Sache des Katecheten, die übrigens

möglichst anschaulich umschriebenen
„Begriffe" des letzten Abschnittes noch etwas
fasslicher zu gestalten. Der uns hier zur Verfügung
stehende Raum gestattet keine Ausweitungen
des Stoffes, die nicht absolut notwendig sind.)

Ich habe Euch nun die verschiedenen „Wir-
Tendenzen", die sich heute hauptsächlich
einander gegenüberstehen, kurz gezeichnet, weil
sie — nicht nur unter Euch — sondern unter
allen jungen Leuten, welche die Gegenwart mit
aufmerksamen Augen betrachten, einen stets

wiederkehrenden Gesprächsstoff bilden. Eine

tiefschürfende Erkenntnis ihrer
kulturgeschichtlichen Bedeutung ist Euch damit

allerdings noch nicht gegeben. Immerhin

wollte ich Euch am Gebotenen ein

Mittel an die Hand geben, über das, was ihr

doch Tag für Tag miteinander besprechet,
wenigstens mit efwelcher Vernunft zu reden.

Dasjenige, was für unsern Fall von
Bedeutung ist, haben wir nun aber durchaus

klargestellt: Das „Wir" erfährt in den Tagen, in

denen wir leben, tatsächlich eine ausserordentlich

starke Betonung. Ebendeshalb ist es auch

verständlich, dass nicht nur ausgesprochene

832



,,lch"-Naturen wach werden und fur die Erhaltung

der Personlichkeitskultur neben der Ge-
meinschaftszivilisation zu furchten beginnen. Im

vergangenen Jahrhundert hat ein übertriebener
ichkult dem internationalen Gemeinschaftsgedanken,

wie er, nach dem Willen Jesu, im
romischen Katholizismus gepflegt wird, einen
schweren und ungerechten Kampf geliefert und

diesem Streit sogar den Namen „Kulturkampf"
gegeben. Heute steht nun „die freie
Persönlichkeit" tatsächlich mitten im Schlachtfeld, so

zwar, dass „auch" wir Katholiken, ja gerade

wir Katholiken, allen Grund haben, den nun einmal

unveräusserlichen Rechten und Pflichten

des Einzelmenschen unsern Schutz zu gewahren'

einer Ueberbetonung des „Wir" unter

parteilichen Gesichtspunkten, welche Jesus

fernlagen, ein „Halt" zuzurufen, so wie ja die

hl. Kirche auch einer Ueberbetonung des „Ich"
stets ablehnend gegenüberstand. Doch darüber

bald mehr!

Was Ihr fur den Augenblick begreifen und

festhalten sollt, ist das, dass die „Wir-Tendenz"
von heute sich selbstverständlich auch an den

Manifestationen aller „Wir-Gruppen"
deklamatorisch und gesanglich bemerkbar macht,
und dies in dem Sinne, dass sich eben jedes

„Wir" gegenüber entgegengesetzten „Wir" fur

die eigenen Ideale zu begeistern sucht.

Innert einem gewissen Rahmen dürfen und

müssen darum auch wir Katholiken uns fur unser

„Wir" aufs neue entflammen und dieser

unserer Begeisterung auch an unsern
Versammlungen und Festen Ausdruck geben. Dies

entspricht ja durchaus dem Worte Jesu „Heiliger

Vater! bewahre sie in Deinem Namen, die
Du mir gegeben hast, damit sie eins seien, so

wie auch wir". (Joh. 17, 11.) Und wenn damit

eine innere feste Geschlossenheit der
Katholiken gegenüber entgegenstehenden Gei-
stesstromungen auch nach aussen zum
Ausdruck kommt, so geschehe nichts Böseres. Das

Gesagte durfte genügen, um auch unter Euch

eine wahre Begeisterung fur den positiven
Sinn gerade der katholischen „Wir"-Deklama-
tionen und ,,Wir"-Lieder zu wecken, um so

mehr, als dieses „Wir" auch andern hohen

„Wir", z. B. demjenigen der Bruder und

Schwestern im Vaterland, den ihnen gebührenden

Platz in Eurem Herzen durchaus nicht ver¬

wehrt. Dabei bleibt aber die Tatsache

bestehen, dass es auch eine „Ichkultur" gibt, die

im Leben, und darum auch im Gedicht und im

Lied, ihre Berechtigung hat. Davon das nächste

MaM

2.

In den Psalmen (32, 15) steht von Gott
geschrieben „finxit sigillatim corda eorum" Dies

will heissen Der Herr hatjedem
Menschen ein eigenes „Ich" gegeben.
Ja, die menschliche Natur — das „ens rationale
esse" — besteht geradezu darin, dass jedem,
aem diese Natur eigen ist, mit innerer
Notwendigkeit die Anlage zu persönlichem Dasein
und Wirken auch gegeben ist. Denn jeder
Mensch kann — von Natur aus — denken und

— von Natur aus — wollen — und zwar selbst
denken und selbst wollen. Von diesem Können

hat auch jeder Mensch pflichtgemäss
Gebrauch zu machen. Zwar liegen dem Denken

jedes einzelnen Menschen die allgemeinen
Denkgesetze der menschlichen Natur zu
Grunde. Geradeso wie auch das Wollen
jedes Menschen, der menschlichen Natur

entsprechend, immer irgendwie zielstrebig
verlauft. Und doch kommt nichts — gar nichts

— von dem, was der Schopfer Grosses in die
menschliche Natur hineingelegt hat, zur
Auswirkung, es sei denn, dass eine Einzelperson
etwas von dem, was in der menschlichen Natur

schlummert, zur Tat ruft. Ja, alle Menschen
handeln ihrer Natur entsprechend. Aber jeder
einzelne Mensch gibt seinem naturgemässen
Handeln eine seiner eigenen Ueberlegung
entsprechende Sondergestaltung und prägt ihm

so den Charakter seiner eigenen Persönlichkeit
auf. Was immer im menschlichen Tun und
Lassen nicht durch die Urgründe einer Einzel-
personlichkeit hindurch ging, ist ohne Kraft und
Mark Und was zwar — im Tun und Lassen

einer Menge — dem Denken und Wollen einer
fuhrenden Persönlichkeit folgte, aber ohne dass

es jeden Einzelnen aus der Masse von innen
heraus ergriffen hat, ist tatsächlich ohne kulturelle

Bedeutung. Ein Beispiel Wenn Ihr das,

was ich Euch als Religionslehrer doziere, zwar
auswendig lernt und, solange Ihr unter meinen
Augen seid (sei es unter schmeichelndem Beifall

oder auch mit grollendem Zähneknirschen)
auch erfüllet in Eurem Innern aber als

833



Fremdkörper ablehnt, so habe ich meine

Erzieheraufgabe an Euch tatsächlich nicht erreicht.

Warum? Ebendeshalb, weil es dann nur ein

äusserlich vollbrachtes Werk, aber keine

menschliche Tat ist. Ja, selbst das Gute, das

nur in äusserem Gehorsam gegenüber irgend
einer Autorität getan wird, ist ebendeshalb kernhaft

nicht mehr (sittlich) gut, nicht mehr

Tugend. Noch mehr: wenn das, was eine rein

menschliche Autorität von der Masse erzwingt,
das Mass des göttlichen Gesetzes nicht erträgt,
ist und bleibt es — auch bei gelegentlichen

Augenblickserfolgen — eine Erziehung der

Menge zum Laster, d. h. zum gewohnheits-

mässigen Handeln gegen das persönliche
Gewissen. Wird dieses Laster dann erst noch in

unisonen Chordeklamationen oder Liedern

verherrlicht, dann sträubt sich begreiflicherweise
der Einsichtige mit der ganzen Gewalt der
protestierenden Seele gegen „das tönende Erz"

und „die klingende Schelle", welche da unter

dem Druck einer furchtbar suggestierenden
Macht auch die zuhörende Masse zur
Mitverherrlichung eines „Ideals" hlnreissen möchte,
das in Wirklichkeit keines ist. Seht! Das ist

jenes Etwas, was einige unter Euch im Leben

draussen bereits beobachtet haben und was
ihnen den Widerwillen gegen Chordeklamationen

und unisone Lieder „auch in unsern
Reihen" eingeimpft hat. Und doch: Wenn
zwei dasselbe tun, so ist es nicht
das gleiche! Denn wisset: es gibt kein

katholisches Lied und kein katholisches Gedicht,
das etwas preist, was dem Gesetze Gottes

widersprechen würde, und kein katholisches

Lied und kein katholisches Gedicht, welches

das blinde Aufgehen des Einzelmenschen in ein

Massenstreben verherrlichen vermöchte. Und

würde je einmal ein solches Lied oder ein
solches Gedicht von Katholiken vorgetragen, so

wäre es doch seinem innersten Wesen nach

kein katholisches Lied und kein katholisches
Gedicht mehr, denn: es gibt zum voraus
nie eine katholische Kultur, und
nie eine christliche Kultur,
welche das Persönlichkeitsideal
ausschalten könnte. Wir glauben an

„die Gemeinschaft der Heiligen". In dieser
Gemeinschaft aber muss jedes Glied auch selbst

heilig sein, zum allerwenigsten nach jener Hei¬

ligkeit streben, die dem göttlichen Heiland vor
Augen schwebte, als er sprach: „Seid vollkommen,

wie Euer Vater im Himmel vollkommen
ist." Matth. 5, 48. Die Vollkommenheit aber,
welche Jesus unter uns pflanzen wollte,
entbehrt jeder Wirklichkeit, wenn ihr Werk nicht

durch die Tat edler Einzelmenschen getragen
wird. Also!

3.

Ihr kennt das Hauptgebot: „Du sollst den
Herrn, Deinen Gott, lieben Du sollst Deinen

Nächsten lieben, wie dich selbst". (Matth.
22. 37—39.) Beachtet: Dieses höchste Gebot
im Christentum hat nicht die Form: „I h r sollt",
sondern die Form „Du sollst!" Es wendet sich

also an jeden Einzelnen der Berufenen, d. h.

Aller, die als vernünftige Wesen aus der
Schöpferhand Gottes hervorgegangen, zur
Pilgerschaft auf dieser Erde und sowohl zum
persönlichen als auch zum Gemeinschaffsleben,
wie auf dieser Welt, so einst auch in der Ewigkeit

berufen sind.

Der Einzelne, der ehrlich nach Gatt strebt und
das „Näher, mein Gott, zu Dir" mit Hilfe der
Gnade auch in die Tat umzusetzen sucht, liebt
sich nicht nur selbst auf rechte Weise — und

kultiviert nicht nur sich selbst in der denkbar
besten Form —, sondern ist auch „sozial"
vorzüglich vorgebildet. Damit ist zwar nicht

gesagt, dass erst eine absolut fertige Persönlichkeit

in die Gesellschaft eingeführt werden
könne. Dies kann sogar um so weniger gesagt
sein, als ja der einzelne Mensch gerade zu

seiner Persönlichkeitsbildung ebenfalls der

Gesellschaft bedarf (Erziehung!). Dagegen gibt
es im Christentum keinen blossen Training einer

persönlichkeitslosen Masse zur Gemeinschaft,
sondern nur eine Erziehung zum
Gemeinschaftsleben und eine solche schliesst wesentlich

Persönlichkeitspflege in sich ein. So wie
Du Dich — als angehende, als reifende, als

fertige Persönlichkeit — selbst liebst, so

und nicht anders sollst Du ja auch Deinen
Nächsten lieben. Du brauchst also keineswegs
eine blosse Schraube, ein blosses Rädchen „an
irgend einer Maschinerie der Gemeinschaft" zu
sein. Im Gegenteil: So etwas ist dir sogar
vom christlichen und vom katholischen Standpunkt

aus direkt verboten. Du musst vielmehr
Deine Persönlichkeit pflegen, um als solche der

834



Gemeinschaft dienen zu können. Vergiss es

nicht: Jede Tat am Nächsten und jede Ueber-

windung zu Gunsten des Nächsten bildet auch

Deine Persönlichkeit. Und alles, was Du im

richtigen Sinn und Geist zu Deiner
Persönlichkeitsbildung tust, ist auch für die menschliche
Gesellschaft getan.

Meine Herren!

Wie gross und hehr steht — in diesem Lichte

betrachtet — auch Ihre Berufspflicht als

Student, als werdender Mann von Bildung, vor
Ihrem geistigen Auge. Sie studieren,
d. h. ein jeder Einzelne von Ihnen studiert,

ringt mit seinen mehr oder weniger grossen
Talenten, ringt mit den Schwierigkeiten seines

Temperamentes, kämpft gegen manche innere
und äussere Schwierigkeiten, studiert, nicht nur
mit dem Gedächtnis, sondern auch mit der
Vernunft, um selbst zu verstehen, selbst zu urteilen

und sein Urteil - im Gewissen - auch am Urteil
Gottes zu bilden. Und jeder sucht gewonnenen
Einsichten auch die Tat folgen zu lassen, was unter

Umstanden einen erklecklichen Aufwand an

Willenskraft und Energie verlangt. Und ein jeder

studiert nicht nur, um im Leben draussen sich

selbst zu suchen und zu finden, sondern auch,

um der Allgemeinheit nützlich zu sein und einst

im Reiche der Seligen nicht nur persönlich „die
Krone des ewigen Lebens zu empfangen",
sondern sich auch des gemeinsamen Glückes jener
zu erfreuen, von denen er selbst hienieden
Persönlichkeitswerte empfangen und denen er auch

solche geben durfte. Hier ist das „Wir und

„Ich", wie Sie es in der Gegenwart aus ganzer
Seele, aus ganzem Gemüte, und aus allen Ihren

Kräften zur Ehre des Allerhöchsten erleben sollen.

Danken wir dem Herrn, dass wir in einer
Zeit, die sowohl bezuglich des „Wir"-Lebens,
als auch bezüglich des „Ich"-Lebens in so viele
Irrtümer verstrickt ist, in unserer Kirche Anleitung

zu einer harmonischen Verbindung beider
Faktoren finden, so dass auch das Lied und
das Gedicht, das Sie im Rahmen der Ihnen
gebotenen humanistischen Bildung mit mehr Be-
wusstsein als das Volk erleben dürfen, für Sie

eine fortwährende Einladung zur stets weitern

Vervollkommnung Ihres „Ich" und Ihres „Wir"
werden soll.

St Peterzell. Dr. C. E. Wurth, Pfarrer

Lehrerin und weibliche Erziehung

Die religiöse Erziehung der Mädchen in der Stadt*
Die religiöse Erziehung setzt sich zum Ziel,

der Jugend die Stellung des Menschen zu Gott
bewusst zu machen und sie anzuleiten, ihr

ganzes Sein und Tun, ihr ganzes Leben mit
allem innern und äussern Geschehen in Gott
und seinen heiligen Willen hineinzustellen und

es als Christ zu gestalten.

So das Ziel! Und nun unsere Stadtmadehen!

Wahrend sieben Jahren durfte ich 10—13-

jahrigen Mädchen der Realschule Religionsunterricht

erteilen (Laienhilfe). Dabei ist mir

immer wieder aufgefallen, wie wenig
aufgeschlossen sie vorerst für religiose Fragen sind.

* Siehe den Artikel von Dr Fehr, „Diaspora",
Schweizerschule Nr. 14, 1933, und den Artikel von
Dr. Staffelbach, „Der Katechismus im
Religionsunterricht", Nr 21, 1934.

Sie kommen wohl zum Religionsunterricht, weil

nun einmal dafür zwei Stunden im Pensum

festgelegt sind; aber sie kommen ohne innere
Bereitschaft. Viele Eltern kummern sich kaum

mehr um das, was in der Religionsstunde
gearbeitet wird; die geringfügigsten Grunde
werden gesucht, um für das Mädchen eine

Beurlaubung von der Religionsstunde zu erlangen.
Das Gleichnis vom grossen Gastmahl (L. 14,

16—24) wiederholt sich immer wieder. Bei

dieser Gleichgültigkeit der Eltern gegenüber
aller religiösen Erziehung ist es sehr schwer,
die Madchen naher zu Gott zu führen. Dazu

kommen in der Stadt eine Menge äusserer
Einflüsse, die das lebendige Verwachsen des jungen

Menschen mit Gott und seiner Kirche
erschweren. Viele Kameradinnen unserer
katholischen Madchen wachsen in einer ganz an-

835


	Vom "Wir" und vom "Ich"

